Universitario
Carl Rogers

Instituto Universitario Carl Rogers

FUNDAMENTOS
DE LA TERAPIA
HUMANISTA



INDICE

Introduccion. ...
Caracteristicasdel Curso. . ... ...
Organizacion de los Contenidos. . .....................
Relacién con otras asignaturas. . ......................
Orientaciones Didacticas. .. ........... ..o,
Sugerencias paralaevaluacion. .......................
Propdsitos Generales. .. ......covi i
Organizacion porcapitulos. .. ........ ..o ...
1. Elexistencialismo............cciiiiiiiiiinnnnnnn.
1.1 Lafilosofia existencialista. . .....................
2.S0renKierkegaard. . .........c ittt
Introduccion. . ... ..ot e
2.1 Suvida, fuente de inspiracién para su filosofia. ... ...
2.2 Su Filosofia: Los inicios del existencialismo. ........
2.3 Suteoriadelosestadios. .............. ... ...
2.3.1 Elestadioestético.............. ...l
2.3.2 ElEstadioético. ...
2.3.3 El Estadioreligioso. ......................
2.4 LaéticadeKierkegaard..........................
2.5 Kierkegaard y la psicoterapia......................
CoNClUSIONES. « oottt e
Bibliografia.......... ... i
3. Edmund Gustav Albrecht Husserl. .................
Introduccion. .. ...t
3L Suvida. .o
3.2 Sufilosofia. ...
3.3LasSVIVENCIaS. .ot i et e

3.3.1 NOemaynoesis. . ...oov i,



3.3.2 La conciencia en estado natural

3.3.3 La conciencia intencional

3.4 La fenomenologia

3.4.1 La primera etapa de la fenomenologia:

La descripcion fenomenolégica. . ...........
3.4.2 El método de las reducciones. .. ............
3.4.3 La segunda etapa de la fenomenologia:

La reduccidn eidética

3.4.4 La tercera etapa de la fenomenologia:
La reduccion filosofica. . ..................
3.4.5 La cuarta etapa de la fenomenologia:

La reduccidn trascendental

3.4.6 Logros del método fenomenoldgico. . ........
3.5 La aplicacién del método fenomenolégico en la

psicoterapia humanista

3.5.1 La descripcién fenomenoldgica. . ...........

3.5.2 La reduccioén eidética

3.5.3 La reduccidn filosofica

3.5.4 La reduccidn trascendental

3.6 Desarrollando la actitud fenomenolégica

3.6.1 Aprendiendo a escuchar

3.6.2 Aprendiendo a mirar

Conclusiones

Bibliografia. . ...... ... .
4. Martin Heidegger

Introduccion

4.1 Suvida

4.2 Su filosofia

4.2.1 La experiencia filoséfica originaria



4.2.2 Etapas de la filosofia de Heidegger..........

4.3 Elsentidodelser..............c. it
431 Eldasein...........oiiiiiiiiiii
4.3.1.1 El espacioyeltiempo..............
4.4 Elser-en-el-mundo. ......... ... ... i
4.4.1 El sentido de la viday el ser-en-el-mundo. .. ..
4.4.2 El mundo como utensilio...................
4.5 Los modos ontolégicosdeldasein. ................
4.,5.1 La angustia como constitutiva del dasein. . .....
4.6 La muerte o el ser-para-la-muerte. ................
4.7 Heidegger y la psicoterapia humanista. .............
ConcluSioNes. . ...t
Bibliografia. . ...... ... o
LKarlJaspers. ... oot it et
Introduccion. . ...
51 8uvida. ..o
5.2 Sufilosofia. ... ...
5.3 Psicologia de las representaciones del mundo. .......
5.3.1 Lacomunicacion. . ...........coueuiien....
5.3.2 Libertad-eleccion-historicidad. ..............
54 Lafilosofia. ... ...
5.4.1 Las situaciones limites.....................
5.5 Latrascendencia..........c.oooiiiiiiiiiin..

5.6 La psicopatologia de Jaspers y su aplicaciéon a la
Psicoterapia. ...t i
5.6.1 Lasvivencias. ...
5.6.2 La descripcion fenomenolégica y la psicoterapia.
5.6.2.1 La quintuple exploracién jasperiana

como estrategia de acercamiento al



consultante. . ......................
5.6.2.2 Lla triple investigacién del vivenciar. . ..
5.6.3 Las formasdelvivenciar...................

5.6.3 La comprensién empadtica jasperianay la

Psicoterapia

Conclusiones

Bibliografia

.GabrielMarcel. . ......coiiiiiiiiiiii it it

Introduccion

6.1 Suvida

6.2 Su filosofia

6.3 La distincién de problema y misterio

6.3.1 Laintuicion

6.3.2 La reflexidon de segundo grado

6.4 La existencia encarnada

6.5 La esperanza

6.6 Los obstaculos para penetrar ontolégicamente en los

misterios del ser

6.7 Marcel y la psicoterapia humanista

Conclusiones

Bibliografia

.MartinBuber. . ..o i e e e

Introduccion

7.1 Suvida

7.2 Su filosofia

7.3 Larelacion Yoy Tu

7.3.1 La realidad del Tu

7.3.2 La realidad del ello

7.4 El hombre como ser en relacidn



7.4.1 Larelaciéndialégica......................
7.4.1.1 Caracteristicas de la relacion
Dialdgica. .......... ..o,

7.5 El desarrollo del ello en la historia.................

7.6.1 El comportamiento humano.................
7.7 Laspolaridades. .. ........ .. i
7.8 Bubery la psicoterapia humanista................
ConclUSIONES. . . oot
Bibliografia. . .........
8. Jean-PaulSartre........... .ottt
Introduccion. . . ...t
Bl Suvida. ... e
8.2 Sufilosofia. ........
8.3 El existencialismo es un humanismo..............
84 Elserylanada............ ...,
841 ElOtro. ..o
842 Lamirada. . ...
8.4.3 El cuerpo como explicitacion del para-si. .. ...
844 Elsentido...........coiiiiiiii
8.4.5 Elcuerpoparaotro.......................
8.4.6 Elcuerpodelotro........................
8.5 Las relaciones concretas conelotro...............
8.5.1 El amor, el lenguaje y el masoquismo. .......
8.5.2 La indiferencia, el deseo sexual, el odio. ......
8.6 Sartrey la psicoterapia humanista................
Conclusiones. . . ..ot
Bibliografia.......... ... .. .

Glosariode TErMINOS. « oo vttt ittt ittt enenenenens



Introduccion

El humanismo contemporaneo, hunde sus raices en una corriente filoséfica nacida
en la capital danesa a mediados del siglo XIX. Su iniciador, Séren Kierkegaard, en
completa oposicidn con el Idealismo aleman, el sistema filoséfico de moda en Europa en
aquella época, sostiene que la existencia precede a la esencia, frase con la que inaugura
una vision del mundo diametralmente diferente a los sistemas filosoficos anteriores.

Aunque se trataba de un pensamiento interesante, propositivo y novedoso, en ese
momento el existencialismo se queddé como una propuesta individual que no logré
mantenerse, debido a que Kierkegaard nunca pertenecié a universidad alguna, ni a
circulos filoséficos que posibilitaran la creacidon de una escuela o corriente filosofica.

Sin embargo, el impacto de las dos grandes guerras, provocdé que muchos
pensadores europeos, se interesaran por los escritos y propuestas del pensador danés
haciendo que resurgiera no sélo como corriente filoséfica sino llevandola a ser una moda
cultural de mediados del siglo XX.

Uno de los aportes que fundamenta metodoldgica y epistemoldgicamente a esta
vision del mundo es el método fenomenolégico propuesto por Edmund Husserl, que
consiste en llevar a la conciencia, en estado natural, a ser una conciencia pura que se
constituya en darse cuenta de las cosas.

Por otro lado, el mérito del existencialismo consiste en haber sido capaz de sacar a
la filosofia de la especulacion abstracta para ocuparse del ser humano concreto, en su
problematica cotidiana y en este viraje, el existencialismo se constituye en fundamento de
todo un movimiento cultural que involucra a muchas areas del saber humano: el
humanismo contemporaneo.

Para la psicoterapia humanista, el existencialismo representa uno de sus
fundamentos tedricos y metodoldgicos que orienta, legitima y da solidez a su labor y dado
gue, toda filosofia es una vision del mundo, el existencialismo sera el cristal desde el cual
aprenderemos a mirar el mundo.

Esta asignatura tiene como propdsito que los estudiantes: a) valoren al ser humano

desde la perspectiva vertida en los constructos generales del existencialismo; b)



conozcan, comprendan y apliquen el método fenomenolégico a la practica
psicoterapéutica; c) identifiquen y desarrollen actitudes de responsabilidad, libertad,
empatia y respeto por las vivencias humanas que dirijan su practica psicoterapéutica. d)
conozcan, comprendan y evallen el aporte especifico de cada uno de los pensadores
existencialistas analizados en este curso.

En este curso los estudiantes analizaran en sus dimensiones conceptual y vivencial,
todas las propuestas filosdficas que estructuran la psicoterapia humanista, y reconocerdn
el lugar que ocupa en la practica psicoterapéutica.

Reflexionaran la consonancia entre las propuestas filoséficas de cada autor,
primero con su propia existencia, evaluando la pertinencia, vigencia y veracidad de cada
propuesta con su propia vivencia y, después trasladando estas reflexiones al ambito
psicoterapéutico.

El curso se apoya con una antologia de lecturas, la mayoria de ellas de fuentes
originales, que puede servir tanto al facilitador como a los estudiantes para profundizar en
cada uno de los temas; actividades reflexivas vertidas a lo largo del texto con la finalidad
de que el estudiante aterrice los conceptos filosoficos abstractos a situaciones concretas
y, en la experiencia del curso, con ejercicios vivenciales que favorezcan la apropiacién y

significaciéon de los contenidos.

Caracteristicas del Curso.

Fundamentos de la terapia humanista, mas que pretender ser un curso de filosofia
existencialista pretende lograr el aterrizaje de las construcciones teodricas del
existencialismo al &mbito especifico de la psicoterapia, asimismo, pretende ser un puente
gue una las abstracciones filoséficas con el ejercicio y la practica psicoterapéutica desde
esta especifica vision.

A través de la lectura, la reflexién, la confrontacion con la propia experiencia y la
vivencia, se pretende que el estudiante valore y asimile la visidn humanista, se la apropie y

pueda contemplar al ser humano desde esta perspectiva.



Los contenidos y las actividades que integran la asignatura aportan elementos para
la asimilacion de los constructos tedricos que le dan fundamento y razén de ser a la
psicoterapia humanista.

La orientacién del curso estd centrado en el interés de la asimilacién de los valores
humanistas a través de la lectura, la reflexion, la ejemplificacién y la vivencia.

En la presentacién de cada autor, los temas consideran la revisién de aspectos
tedricos relacionados estrechamente con la psicoterapia humanista, mismos que se
presentan desde su profundidad filoséfica hasta su aplicacion en el ambito de la

psicoterapia.

Organizacion de los contenidos.

El curso se divide en el andlisis del existencialismo de manera general y los aportes
de siete autores determinantes en la filosofia existencialista a los largo de ocho capitulos.
En el primer capitulo se esbozan las caracteristicas generales del existencialismo; los
rasgos distintivos de las diferentes corrientes para que el estudiante pueda contrastar sus
concordancias y diferencias.

A través de los siete capitulos restantes, se hace la presentacion del pensamiento
de cada uno de los autores. Esta presentacién se hace en orden cronolégico y su eleccién
depende de las siguientes consideraciones:

Soren Kierkegaard por ser el padre del existencialismo y porque sus aportes en
torno a la responsabilidad, la individuacion y la opcidn, sientan las primeras bases desde la
cual se estructurard el existencialismo. Acerca de este autor se presenta su biografia y la
conexion que hubo entre ciertos episodios de su vida con el nacimiento del
existencialismo. A través de su teoria de los tres estadios, se analizan las opciones
existenciales, sus caracteristicas y sus riesgos.

Edmund Husserl por ser el creador del método fenomenolégico. En este capitulo
explican conceptos centrales en el pensamiento de este filésofo tales como conciencia,
intencionalidad, vivencias. Asimismo se hace una descripcién detallada del método, sus

requisitos y presupuestos y, posteriormente, se presenta una posible aplicacién del



método fenomenoldgico al ambito psicoterapéutico. Asimismo se pretende que el
estudiante aprenda a desarrollar la atencidon fenomenoldgica.

Martin Heidegger ya que con su ontologia fundamental se constituyé en el
pensador que hizo resurgir el existencialismo en Alemania. En este apartado se explicara
en qué consiste la experiencia filoséfica originaria; la diferencia entre el Ser y los entes
particulares, con la finalidad de comprender los elementos de las explicaciones
ontoldgicas de Heidegger; se ofrece una explicacién de conceptos clave en la filosofia de
este notable pensador aleman como son: Dasein, hic et nunc (aqui y ahora), espacio y
tiempo, ser-en-el-mundo, ser-para-la-muerte, angustia, proyecto, instrumentalizacion del
Dasein, asi como sus modos ontoldgicos.

Karl Jaspers por el mérito de haber sido el primer pensador en llevar el
pensamiento psicoterapéutico al dmbito de la salud mental. En este capitulo se analizan
los conceptos centrales de su pensamiento como son: el estar ahi, el ser uno mismo vy el
ser en si mismo o nivel de la trascendencia; se explica la importancia de la comunicacién
para la salud y realizacién del individuo; libertad, eleccién e historicidad. Asi mismo se
abordan temas fundamentales como son las situaciones limites y su importancia en el
ambito de la psicoterapia y, finalmente, se presenta la aplicacion que Jaspers hace del
método fenomenoldgico al dmbito de la salud mental. Se propone como actividad que los
estudiantes realicen un analisis comparativo entre la fenomenologia de Husserl con la
aplicacidon de este notable filésofo y psiquiatra aleman.

Otra de las finalidades de este curso, es que el estudiante vislumbre el
existencialismo en la riqgueza de sus manifestaciones, es por eso que se presenta el
pensamiento de Gabriel Marcel, un existencialista catdlico francés. Ademads se presenta
porque su distincién entre problema y misterio a través de dos modos del conocer en el
ser humano, como son la inteligencia y la reflexion ontoldgica, abre la posibilidad, en el
ambito de la psicoterapia de comprender en qué consiste el concepto de actitud empatica
y sus requisitos.

Martin Buber porque es un pensador que fuertemente influyd en el pensamiento

humanista contemporaneo con su concepcion del ser humano como ser relacional. En

10



este capitulo se presentan los lineamientos generales de los aportes de este existencialista
judio como son: la relaciéon Yo-Tu, sus caracteristicas y condiciones y su opuesto: la
relacion Yo-ello. Asi mismo se aborda uno de los aportes de este personaje, decisivos en
el ambito de la psicoterapia: las polaridades.

Y finalmente Jean-Paul Sartre porque es la figura central del existencialismo de
posguerra, el personaje que, con su pensamiento convirtié al existencialismo no sélo en
una corriente filosdfica sino en todo un movimiento y moda cultural de mediados del Siglo
XX, tiempo en el que surge la psicoterapia humanista. En este capitulo se abordan los
conceptos fundamentales del pensamiento sartriano como son: libertad, eleccidn,
proyecto, responsabilidad, angustia, ser-en-si, ser-para-si, ser-para-otro, conciencia
irreflexiva y conciencia reflexiva.

El curso pretende ofrecer una posibilidad de acercamiento al pensamiento
filoséfico a través del manejo de un lenguaje que, traduciendo los conceptos filosoficos
abstractos, y ofreciendo ejemplos sencillos y accesibles a los estudiantes, resulte mucho
mas manejable sin que se pierda la profundidad del pensamiento existencialista.

En cada capitulo se sugieren actividades que promueven la reflexion en los
estudiantes y que favorecen un nivel mayor de profundidad filosdéfica del curso y que al
mismo tiempo sea significativo e interesante para ellos.

Orientaciones didacticas.
Con la finalidad de contribuir al logro de los propdsitos planteados para esta asignatura y
al desarrollo de las actividades de ensefianza y aprendizaje congruentes con el perfil de
egreso del estudiante de la Maestria en Psicoterapia Humanista, se proponen algunos
aspectos que conviene tener en cuenta durante el tratamiento de los contenidos del
curso.
1. Antes de iniciar el estudio de los temas en clase, es conveniente que tanto el
facilitador como los estudiantes revisen el libro de texto aqui presentado con
atencion con la finalidad de familiarizarse con el material y obtener de él, una

vision panoramica del existencialismo y su relacidén con otras materias.

11



2. Esimportante que conforme el estudiante va realizando las lecturas vaya llevando
a cabo las actividades sugeridas a fin de que éstas le vayan facilitando el proceso
de asimilacion de los contenidos y haciendo significativo el material en su vida.

3. Yaen clases, es importante que el facilitador proponga actividades de integraciéon
a fin de favorecer la consolidacién del grupo y crear el ambiente propicio para
gue los estudiantes se involucren en la filosofia.

4. Para el desarrollo de los contenidos, es necesario que el facilitador, tome en
cuenta las ideas previas de los estudiantes en relacién con los contenidos, que
son referentes para el desarrollo del curso y tenga presente que las ideas vy
experiencias previas deben evolucionar hacia la elaboracién y/o consolidacién de
conceptos y la asimilacién de los contenidos del programa.

5. Entre las habilidades a ejercitar para el desarrollo de la asignatura estan: la
lectura comprensiva; la escritura; el analisis y la interpretacién de los contenidos y
la discusién argumentada. Habilidades que se logran y consolidan a partir del
trabajo comprometido. Por esa razén, es recomendable que el facilitador sugiera
la profundizacion de los contenidos a través de la permanente lectura de textos,
la elaboracidn de sintesis, ensayos breves y otros recursos de aprendizaje.

6. Los ejercicios vivenciales son un elemento importante en la asimilaciéon de los
contenidos mas alla de la comprensidn racional, preparando el camino hacia una
apertura vivencial mayor.

7. Con respecto al desarrollo de actitudes humanistas, se sugiere que conforme
vayan presentando los conceptos, éstos se lleven a la practica, como: hablar en
primera persona responsabilizdindose de lo dicho; describir eliminando juicios de

valor, etc.

Sugerencias para la evaluacion.
Los criterios y procedimientos para evaluar a los estudiantes durante el curso
deben ser congruentes con el perfil de egreso de la Maestria. Esto significa que los

criterios de evaluacion deberan considerar su el estudiante ha adquirido los

12



conocimientos tedrico-filoséficos que fundamentan a la psicoterapia humanista; si ha
desarrollado las habilidades de comprension, andlisis, sintesis y critica de los constructos
tedricos del existencialismo y actitudes humanistas tales como: responsabilidad, respeto
al ser humano y a sus elecciones, libertad, actitud fenomenolégica y actitud empatica.

El facilitador definira los instrumentos y procedimientos que se utilizaran para la
evaluacidon a lo largo del curso. Es pertinente que el facilitador acuerde con los
estudiantes las formas de evaluacién y asi puedan establecer los compromisos que
orientaran su desempeno.

En la definicidn de criterios, instrumentos o procedimientos para evaluar la asignatura,

puede tomarse en cuenta los siguientes aspectos:

a) Los procesos de comprensidn, andlisis, sintesis y critica fundamentada de los
conceptos estudiados y analizados en el texto y en los textos de la antologia
basica.

b) La habilidad para vincular las elaboraciones tedricas con la realidad y con el dmbito
psicoterapéutico.

c¢) La integracion de los conocimientos adquiridos a su crecimiento personal y
profesional.

d) La capacidad para disefiar diversos proyectos de reflexion como ensayos,
monografias, sintesis, mapas conceptuales.

e) La actitud de compromiso y responsabilidad, tanto para realizar el trabajo

individual como para colaborar con el equipo y el grupo.

Propésitos Generales:
Con el estudio de los contenidos y la realizacién de las actividades se pretende que los
estudiantes:
= |dentifiquen a la filosofia en general y, a la filosofia existencialista como el cimiento
sobre el que se erigen el saber humano y, en especifico, sobre el que se erige la

psicoterapia humanista.

13



= Reconozcan la importancia de los aportes existencialistas en la formacién y
consolidacion del humanismo contemporéaneo.

= Reflexionen acerca del paradigma del ser humano desde esta perspectiva.

= Desarrollen habilidades reflexivas, analiticas, sintéticas y criticas acerca de su

vision del mundo y que constituyen su ser-en-el-mundo.

Organizacion por capitulos.

Capitulo 1 El existencialismo

Objetivo General:

Que el alumno conozca y comprenda los rasgos fundamentales del existencialismo.
Objetivos Especificos:

Que identifique las diferentes vertientes existencialistas y pueda contrastar sus
concordancias y diferencias

Qué analice las propuestas mas importantes y que evalle su importancia en el ambito de
la salud mental y emocional.

Bibliografia:

Xirau, Ramon. (1998) Introduccion a la Historia de |a Filosofia. México: UNAM.

Sartre, Jean-Paul: (2007) El Existencialismo es un Humanismo. (12 Ed. 122, Reimp.) México:

Quinto Sol.

Copleston, Frederick. (2004) Historia de la filosofia. (Tomo 7) (32. Ed. 12. Reimp.). México:

Ariel.
Copleston, Frederick. (2004) Historia de la filosofia. (Tomo 9) (32. Ed. 12. Reimp.). México:

Ariel.

14



Capitulo 2 Soéren Kierkegaard

Objetivo General:

Que el alumno conozca los inicios del humanismo existencialista contemporaneo, a través
del pensamiento del danés Soren Kierkegaard.

Objetivos especificos:

Que comprenda la importancia de la eleccidn y la responsabilidad para la afirmacién de la
existencia.

Que analice qué implica realizarse por la individuacién como concepcion de la existencia.
Bibliografia:

Kierkegaard, Soren. (1976) A La repeticién. Madrid: Guadarrama.

Kierkegaard, Séren. (1976) B El concepto de la ironia. (32. Ed.) Madrid: Guadarrama.

Kierkegaard, Soren. (1976) C Estadios sobre el camino de la vida. (32. Ed.) Madrid:

Guadarrama.

Kierkegaard, Séren. (1979) A La estética del matrimonio. (32. Ed.) Madrid: Espasa-Calpe.

Kierkegaard, Soren. (1979) B Pasatiempo Psicolégico. Madrid: Espasa-Calpe.

Kierkegaard, Soren. (1980) A Temor y Temblor. (22. Ed.) Madrid: Editora Nacional.

Kierkegaard, Séren. (1980) B El diario de un seductor. (32. Ed.) México: Fontamara.

Kierkegaard, Séren. (1980) C Mi punto de vista. Madrid: Aguilar.

Kierkegaard, Soren. (1980) D Los estadios erdticos inmediatos o lo erdtico musical. (32.

Ed.) Buenos Aires: Aguilar.

Kierkegaard, Séren. (2002) A El amory la religién. México: Tomo

Kierkegaard, Soren. (2002) B Tratado de la desesperacion. México: Tomo.

Kierkegaard, Soren. (2005) La rotacién de los cultivos y el mas desgraciado. Santiago de

Chile: Be-uve-Drais.

Kierkegaard, Séren. (2007) A O lo uno o lo otro: un fragmento de la vida. Madrid: Trotta.

Kierkegaard, Soren. (2007) B Estética y Etica en la formacidn de la personalidad. Madrid:

Espuela de Plata.
Kierkegaard, Séren. (2007) C Migajas filoséficas. Madrid: Trotta.

15



Capitulo 3 Edmund Husserl

Objetivo General:

Que el alumno conozca y comprenda, los lineamientos fundamentales del método
fenomenoldgico, que es el sustento de la psicoterapia humanista.

Objetivos especificos:

Que conozca, comprenda y aplique el método fenomenoldgico.

Que evalue la importancia de la actitud fenomenolégica para el estudio de los fendmenos
humanos.

Que aprenda a utilizar el método fenomenolégico aplicado a la psicoterapia humanista.
Que aprenda a desarrollar la atenciéon fenomenoldgica y la comprensién empatica.
Bibliografia:

Husserl, Edmund. (1962) Ideas relativas a una fenomenologia pura y filosofia

fenomenoldgica. (Libro primero) México: Fondo de Cultura Econdmica.

Husserl, Edmund. (1980) A Investigaciones ldgicas. (2do. Tomo) México: Alianza.

Husserl, Edmund. (1980) B Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del

tiempo. México: Trotta.

Husserl, Edmund. (1997) Ideas relativas a una fenomenologia pura vy filosofia

fenomenoldgica. (Libro segundo) México: Universidad Nacional Auténoma de México.

Husserl, Edmund. (1992) Invitacion de la fenomenologia. Madrid: Paidds.

Husserl, Edmund. (2004) Meditaciones cartesianas. México: Fondo de Cultura Econdmica.

Heidegger, Martin. (2005) El ser y el tiempo. (22. Ed. rev. 122, Reimp.) México: Fondo de

Cultura Econdmica.

Lévinas, Emmanuel. (2005) Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. México:

Sintesis.

Copleston, Frederick. (2004) Historia de la filosofia. (Tomo 7) (32. Ed. 12. Reimp.). México:

Ariel.
Unikel, Alejandro. (2001). La actitud fenomenolégica en la comprensidon empdtica. Revista

del Instituto Humanista de Psicoterapia Gestalt, 9, 9-16

16



Capitulo 4 Martin Heidegger

Objetivo General:

Que el alumno comprenda, las propuestas de la ontologia heideggeriana como
fundamento del existencialismo contemporaneo.

Objetivos especificos:

Que el alumno comprenda la importancia de la espacio-temporalidad (aqui y ahora) en el
Ser-en-el-mundo.

Qué comprenda qué es el dasein

Que el alumno comprenda por qué el dasein es un ser-para-la-muerte y analice como la
muerte y su sentido pueden contribuir al fortalecimiento de su vida auténtica.
Bibliografia:

Heidegger, Martin. (2004) ¢ Qué es la filosofia? México: Herder.

Heidegger, Martin. (2005) El ser y el tiempo. (22. Ed. rev. 122. Reimp.) México: Fondo de
Cultura Econdmica.

Heidegger, Martin. (2006) El concepto del tiempo. (42. Ed.) México: Trotta.

Heidegger, Martin. (2006) Prolegémenos a una historia del concepto del tiempo. Madrid:

Alianza.

Lévinas, Emmanuel. (2005) Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. México:

Sintesis.

Copleston, Frederick. (2004) Historia de la filosofia. (Tomo 7) (32. Ed. 12. Reimp.). México:

Ariel.

Carrasco, Eduardo. (2007) Heidegger vy la historia del ser. Chile: Universitaria.

Steiner, George. (2001) Heidegger. (22. Ed. 12. Reimp.) México: Fondo de Cultura

Econdmica.

17



Capitulo 5 Karl Jaspers
Objetivo General:

Que el alumno conozca, cdmo el pensamiento existencialista es llevado magistralmente
al ambito de la salud mental y se abre la posibilidad de que las reflexiones puramente
filosoficas, se pongan al servicio de la existencia concreta de los seres humanos a través de
la psicoterapia.

Objetivos Especificos:

Que el alumno:

Comprenda en qué consisten las dimensiones ontoldgicas de la existencia para Jaspers.
Evalle la importancia de la comunicacion interpersonal.

Conozca las actitudes que originan el filosofar

Conozca comprenda y analice el impacto de las Situaciones Limite en la busqueda del
sentido de la vida.

Conozca, comprenda y aprenda a aplicar el método fenomenoldgico al ambito de la salud
mental

Bibliografia:

Jaspers, Karl. (2002) La filosofia. México: Editorial Fondo de Cultura Econdmica.

Jaspers, Karl. (2004) A Psicopatologia. México: Fondo de Cultura Econdmica.

Jaspers, Karl. (2004) B Cifras de la trascendencia. Madrid: Alianza Editorial.

Jaspers, Karl. (1950) Psicologia de las representaciones del mundo. Buenos Aires. Binied.

Capitulo 6 Gabriel Marcel

Objetivo General:

Que el alumno conozca el pensamiento existencialista de la posguerra, en su modalidad
de existencialismo cristiano.

Objetivos especificos:

Que a través del pensamiento de este humanista contemporaneo, el alumno logre
comprender cdmo puede trascenderse la escision de la dualidad sujeto-objeto desde la

epistemologia humanista.

18



Que analice el valor de la intuicion para el humanismo.
Bibliografia:

Marcel, Gabriel. (2003) A Ser y Tener. Madrid: Caparros.
Marcel, Gabriel. (2003) B Diario Metafisico. Madrid: Caparros.

Marcel, Gabriel. (2004) Obras Selectas. El Misterio del Ser. Madrid: Biblioteca de Autores

Cristianos.

Capitulo 7 Martin Buber

Objetivo General:

Que el alumno conozca el pensamiento existencialista judio de Martin Buber.

Objetivos especificos:

Que el alumno asimile la concepcidn del ser humano como ser relacional.

Que el alumno distinga los modos relacionales del ser humano.

Que el alumno valore la relacién Yo-Tu como fundamento de la forma relacional en la
psicoterapia humanista.

Bibliografia:

Buber, Martin. (2002) Yo y tu. (12. Ed. 32. Reimp.) Buenos Aires: Nueva Vision.

Buber, Martin. (2005) {Qué es el hombre? (12. Ed. 242. Reimp.) México: Fondo de Cultura

Econdmica.

Capitulo 8 Jean-Paul Sartre

Temas:

Introduccidn

Objetivo General:

Que el alumno conozca el pensamiento existencialista ateo propuesto por Jean-Paul
Sartre.

Objetivos especificos:

Que el alumno comprenda los conceptos que le dan fundamento al humanismo

contemporaneo tales como la libertad, la eleccién, la responsabilidad y el compromiso.

19



Que el alumno comprenda la dindmica de las relaciones humanas desde la perspectiva del
existencialista francés y que pueda integrar estos pensamientos a la realidad expresada
en el espacio terapéutico.

Bibliografia:

Sartre, J-P: (1982) El ser y la nada. Madrid: Aguilar.

Sartre, J-P: (2007) El existencialismo es un _humanismo. (12. Ed. 122. Reimp.) México:

Quinto Sol.

Sartre, J-P: (1976) Autoritratto a settant’anni. Milano: Il Siggiatore.

Sartre, J-P: (1980) La imaginacion. Madrid: Sarpe.

Sartre, J-P: (1982) Las palabras. Madrid: Alianza.

Nardo, Lorenzo: (1973) Sartre e I'esistenzialismo. Roma: Cremonese.

Martinez Contreras, J. (2005) Sartre: La Filosofia del Hombre. México: Ed. Siglo XXI

20



1. El existencialismo

Objetivo General:

Que el alumno conozca y comprenda los rasgos
fundamentales del existencialismo, como fundamento de
la psicoterapia humanista.

Objetivos Especificos:

Que identifique las diferentes vertientes existencialistas y
pueda contrastar sus concordancias y diferencias.

Que analice las propuestas mas importantes y que evalle
su importancia en el &mbito de la salud mental y
emocional.

Stiren Kierkegaard

[dealismo aleman EXISTENCIALISMO /
/ \ \ Surge en

Surge en s¢ e define como dos momentos
oposicidn al

con: \
Propuestas comunes \ Existencialismo
; dela posguerra

: cuyo
/ \\\*(CORRIENFE FILOSOFICA OPUESTA AL ESENCIALISMO }" método es

>
*
El ser humano es El centro de
un [as reflexiones es:
SER-EN-EL-MUNDO /

b Existencialismo
; NR—"
No existe fa oo ropuestas Meo
naturaleza humana | | "0 XN

‘ valores apriori

/N

L3 existencia

precedeala
escencia

Existencialismo \'
i (reyente ¢ ‘/ \
b :
- Que se concibe como Bpoentes Jean-Paul Merleau Ponty
hay condicion humana / \\‘ ‘ Sartre

Exponentes

Sren

Lbertad Kierkegaard

(cristiano) \‘ _
Fleccin | | Posibilidad Mar(tjléld%u)her

(Gabriel Marcel
(critiano)
Miguel de

Unamuno

Theilard De Chardin
(criting) | | Kor Jespers
(cristiano)

Martin Heidegger | | Abert Camus | | Edmund usser




1.1 La filosofia existencialista

La filosofia clasica hace una distincion entre la esencia y la existencia de los seres.
La esencia responde a lo que el ser es y la existencia enuncia que el ser esta. Por esa
razon, los clasicos, desde Aristételes, daban una mayor importancia a la esencia del ser —
por considerar que ésta era inamovible y eterna- y concedian una menor importancia a la
existencia, por cuanto que esta respondia sélo a lo aparente.

Es por primera vez que el danés Séren Aabye Kierkegaard, —reconocido por algunos
pensadores como filésofo y negado por otros muchos-, quien comienza a cuestionarse
sobre el ser individual y su existencia.

Para Kierkegaard la existencia individual, con sus opciones y sus vivencias,
desdefada por muchos fildsofos por su particularidad, es la que viene a ser la fuente de
toda la filosofia y la psicologia.

Este primer existencialismo propuesto por Kierkegaard surge como una oposicion
contundente a la filosofia idealista trascendental de Hegel que redujo al ser humano
concreto, a un momento en el proceso evolutivo y dialéctico de la idea.

Kierkegaard al estudiar a Hegel se percata que el ser humano concreto e individual,
se perdia y se diluia en la masa. Esto es, que la especulacién filosofica al centrarse
Unicamente en el pensamiento dejaba de lado los pensamientos, sentimientos, acciones y
pasiones concretas de los seres humanos para dedicarse a la reflexion de “lo que se
piensa” de “lo que se hace”, de “lo que se dice”, etc., diluyendo asi a la persona individual
en el plano de la pura reflexion y del puro pensamiento.

Este existencialismo inicial, trata de llevar al ser humano a ver su situacion
existencial y las alternativas a las que se enfrenta. Es por eso que el existencialismo es
una ruptura con la filosofia especulativa hacia una filosofia vivida o vivencial.

Fue hasta casi un siglo después de la muerte de Soren Kierkegaard, cuando el
filésofo francés Jean-Paul Sartre, retoma el existencialismo, lo reformula y lo lleva a

constituirse en toda una moda en Europa y el resto del mundo.

22



El existencialismo tuvo un desarrollo lento y tortuoso. Muchos pensadores incluso,
fueron existencialistas sin siquiera imaginarlo, e incluso algunos de ellos, negaron
abiertamente, a pesar de las evidencias, ser existencialistas.

A J-P Sartre le toca vivir el impacto de las dos grandes guerras e incluso le toca
participar activamente en los movimientos de resistencia. Son precisamente estas
vivencias que experimenta Sartre tanto a nivel individual como a nivel humano lo que
permite el surgimiento del pensamiento arrollador del existencialismo sartriano.

En un mundo que se desbarata y se desmorona, en el que pierden vigencia los
valores tanto econdmicos, como morales, religiosos, etc., ante la devastadora fuerza de la
guerra, lo Unico seguro que posee el sujeto individual, es su existencia, en tanto la posea.

Por eso la filosofia no puede ya, seguir siendo especulativa. La filosofia ha de ser
vivencial. Muchos filésofos a lo largo de toda la historia de la filosofia, intentaron centrar
la reflexion filoséfica en el ser humano; sin embargo, la reflexién siguié siendo
especulativa y abstracta.

Bajo esta visidon es que se retoma el pensamiento del danés Soren Kierkegaard
guien propuso una filosofia subjetiva, puramente personal que renuncia a la abstraccion, a
la objetividad para al encuentro del existente vivo y actuante.

El existencialismo decide que la existencia individual, con toda su subjetividad e
historicidad es precisamente la que permite y posibilita la configuracion de la esencia de
cada ser humano.

Durante los afios sesentas y setentas, el existencialismo cobré una importancia
inaudita. Desde los cafés parisinos hasta las catedras de las universidades mas
importantes de todo el mundo se discutian temas existencialistas.

Los existencialistas decidieron dejar de cuestionarse por aspectos abstractos para
ir poniendo en el reflector al ser humano concreto, situado, histérico. Con todas sus
contingencias, angustias, temores, anhelos, etc.

Sin embargo, el existencialismo de la posguerra se hizo presente con tantas

variantes como fildsofos existencialistas. Incluso varios pensadores existencialistas, se

23



mantuvieron en la negativa de que su pensamiento fuese existencialista como es el caso
de Heidegger.

Dentro del existencialismo podemos distinguir bdsicamente tres lineas de
pensamiento: por un lado se encuentran los existencialistas creyentes, con una gran
influencia kierkegaardiana entre los que contamos a Karl Jaspers, Gabriel Marcel o Miguel
de Unamuno, de confesada fe cristiana y a Martin Buber de origen Judio, entre los mas
importantes. Por otro lado tenemos al pensamiento agndstico de Martin Heidegger v,
finalmente, el existencialismo ateo de Jean-Paul Sartre, Husserl, Albert Camus, Merleau
Ponty, etc.

Aun con todas sus diferencias, existen elementos comunes en todos estos
pensadores existencialistas. El rasgo comin mas importante es, sin duda, que para los
existencialistas, la existencia precede a la esencia. @ Aunque esta aseveracidn
kierkegaardiana tiene connotaciones diferentes en cada existencialista, sugiere en
términos generales la supremacia de la existencia sobre la esencia. Es por eso que los
fildsofos existencialistas conceden tal importancia a la existencia concreta e individual de
cada ser humano y es por eso que conceden tal importancia al estudio de todas las
actitudes humanas tales como el amor, el odio, la angustia, la indiferencia, etc.

Otra de las caracteristicas importantes del existencialismo es que para ellos, el ser
humano no tiene una esencia determinada sino que él define su propio existir. Para los
existencialistas no existe una “naturaleza humana”. Ahora bien, écdmo explican el hecho
de que existan muchos rasgos humanos comunes? Ellos explican que al consenso o
eleccién comun de los seres humanos se le llama condicién humana.

La diferencia entre naturaleza y condicién humanas es que la naturaleza estaria
determinada, mientras que la condicidon depende de nuestras elecciones.

Para los existencialistas. El existente es el ser humano. Y para los existencialistas
es libertad y conciencia. Es libertad porque siempre se elige y no puede no elegirse. Su

modo de ser no le es dado de antemano ni le es puesto por alguien.

24



Para el existencialismo, la existencia se afirma en la singularidad, en la existencia
concreta, personal, Unica. En este viraje de la filosofia existencialista contra el idealismo
alemadn radica en la singularidad y originalidad de este pensamiento.

Todos los existencialistas desde Kierkegaard han afirmado que es el individuo
concreto el Unico que puede decidir sobre la moral y la verdad. Por esa razon para el
existencialismo no existen valores “correctos”. Los Unicos elementos para llegar a la
verdad descansan en sus propias convicciones y sus propias elecciones.

Todos los existencialistas poskierkegaardianos utilizan el analisis husserliano de la
conciencia. Retoman el concepto de conciencia intencional y utilizan el método
fenomenoldgico para sus explicaciones.

La fenomenologia se constituye no sélo en un método de analisis de la conciencia,
sino en una ontologia (Heidegger) que permite desocultar el sentido del ser: aquello que
se manifiesta (fendmeno) ante la existencia humana (dasein).

La existencia o ser del hombre es espacio-temporalizada es decir, es un ser-en-el-
mundo (in-der-Welt-sein). Y la manera como el ser humano es un-ser-en-el-mundo es
creando mundo, haciendo mundo.

La manera como el existencialismo concibe al ser humano es como posibilidad,
libertad, eleccion y proyecto. Estd arrojado al mundo, en el absurdo de lo dado, entre las
circunstancias que limitan sus posibilidades y su libertad. Sin embargo, en este absurdo,
estd obligado a trascender. El ser humano no debe eludir su responsabilidad de obrar
libremente, de lo contrario obrara de mala fe y llevard una existencia inauténtica.

Asi para el existencialismo en general, el centro de la reflexién es el ser humano
concreto, en situacion histérica, que elige y configura su esencia en el diario vivir ya que,
todos los existencialistas, creen en la dinamicidad de la existencia, esto significa que es el
sujeto individual quien despliega y actualiza su esencia precisamente en su modo de vivir,
en sus opciones concretas y particulares a través de las cuales experimenta su existencia y
la vive de un modo concreto y particular y esto implica que, para los existencialistas, el ser

humano es un sujeto vivencial.

25



Este desplazamiento del centro de la reflexidon filoséfica de la esencia a la
existencia produjo un cambio radical en el pensamiento occidental del siglo XX que dio
lugar al nacimiento del humanismo contempordneo. A partir de entonces, los hallazgos
del existencialismo, seran los pilares de reflexion y de accién de las diversas disciplinas

humanistas, entre las que se encuentra la psicoterapia.

Preguntas:

¢, Coémo surge el existencialismo?

¢, Cudles son las propuestas del primer existencialismo?

¢, Cémo y por qué surge el existencialismo de la posguerra?

¢, Cuales son las caracteristicas generales del existencialismo?
¢,Cual es el método utilizado por el existencialismo de la posguerra?

¢, Cuales son las principales vertientes del pensamiento existencialista?

26




2. SOREN KIERKEGAARD

Objetivo General:

Que el alumno conozca los inicios del humanismo
existencialista contemporaneo, a través del pensamiento
del danés Soren Kierkegaard.

Objetivos especificos:

Que comprenda la importancia de la elecciébn y la
responsabilidad para la afirmacion de la existencia.

Que analice qué implica realizarse por la individuacion
como concepcioén de la existencia.

Soren Kierkegaard

Propone que

En
oposicion ,
o p Sl — éQué es
R (La existencia precede a la esencia]" » existencia?
Esencialismo /

Asi inicia 2 \4
v Realizarse por la
individualizacion Hacerse menos masa
El existencialismo y mas individuo
A través de \

Una filosofia ¢ Que es éQuién lo logra?

subjetiva y vivencial \
3 estadios del existir

/ El que opta El que se
responsabiliza

Que son:

A/ Héroe

/ ~
caracteristicas Etico

/ \ caracteristicas

Sensibilidad / \A Fe
Busqueda de
la infinitud
v o
a través del caracterfsticas esignacion

Hér
/ =
- Sdcrates

g\

Repeticion

1
i

/
i

27




Introduccién

Teniendo como caldo de cultivo una vida sumida en la melancolia, la busqueda vy la
desesperaciéon, surge con una fuerza indémita el existencialismo, en la pluma del
danés Soren Kierkegaard.

El existencialismo kierkegaardiano surge en oposicion contundente al idealismo
aleman. Para la filosofia de Hegel, todo lo que existe, es el resultado del despliegue
del Espiritu Absoluto, en su devenir dialéctico. De modo que el ser humano, se reducia
simplemente a un momento en ese proceso evolutivo de la idea vy, el existente
individual se perdia, se diluia en la masa.

Cuando Kierkegaard en Berlin era discipulo de Schelling, se da cuenta de esto v,
escandalizado, afirma que la filosofia tiene que dar un viraje al no dejar escapar al
sujeto existente individual.

Esta filosofia es una propuesta vivida que situa al existente como centro de las
reflexiones y que lo lleva a afirmarse a través de la eleccién, la responsabilidad y la

opcion.

2.1 Suvida, fuente de inspiracién para su filosofia.

Soren Kierkegaard

El 5 de mayo de 1813, nace en Copenhague, Dinamarca, Séren Kierkegaard el

ultimo de siete hijos de una familia rica y extremadamente religiosa. Su padre Michael

Kierkegaard, tuvo que trabajar desde muy temprana edad como pastor en una zona fria y

casi desértica; un dia, ya al borde de la desesperacidn, levanta su pufio contra Dios y lo

maldice. Curiosamente, casi a partir de ese momento, las cosas empezaron a mejorar

notablemente en su vida. A los doce anos, un tio suyo lo invita a Copenhague a trabajar

28



como aprendiz en un negocio de lana en el que pronto prospera por su talento como
vendedor.

Muy pronto reune el dinero suficiente para iniciar una familia y, al morir su tio,
hereda una fortuna considerable con lo que consolida su negocio. Para colmo de su
buena suerte, durante el tiempo del bombardeo inglés (1908), invierte en bonos del
Estado y multiplica su fortuna, posiciondndose como uno de los mas ricos comerciantes en
telas y ultramarinos de Dinamarca, justo cuando muchos comerciantes daneses se ven
arruinados.

A los 40 afios, con una fortuna consolidada, decide abandonar los negocios y se
dedica a formarse intelectualmente, aprende alemdn y empieza a estudiar la ética de
Wolf.

Con su primera esposa Michael Kierkegaard no tuvo hijos y, cuando ella estaba
muy enferma, Kierkegaard padre, vive un amor furtivo con su sirvienta. Un poco después
de la muerte de su primer esposa, se ve obligado a casarse con la sirvienta que estaba
esperando un hijo de él y con la que procrea siete hijos.

La coincidencia entre su maldicién a Dios y el cambio de fortuna, le hacen al temeroso
Michael, albergar sentimientos de culpa ya que cree que Dios lo ha bendecido
inmerecidamente, pero que, tarde o temprano, se va a vengar de él.

El hecho de haber vivido en adulterio, le hacen temer a ese Dios a quien ha faltado
con su maldicion y adulterio. Piensa que ya que Dios le habia dado muchas bendiciones
con su fortuna y sus hijos, va a cobrarse con un castigo mayusculo: la muerte de los que
mas quiere.

Desafortunadamente para el temeroso Michael, las muertes comienzan a
sucederse una tras otra, su primera esposa comienza esta fatidica lista, seguida de sus
hijos, de los que sdlo logran sobrevivir dos.

De esta manera, el Ultimo de ellos, Soren, de constitucion enfermiza, es llenado
por su padre tanto de caprichos y halagos como de la angustia y el temor por la venganza
de Dios, donde la obsesién del pecado y el castigo es recibida por él desde una edad muy

temprana.

29



Michael pronto se percata de la licida inteligencia de su mas pequefio hijo y trata
de cultivarla sometiéndolo a largas horas de estudio de ldgica y a largas descripciones de
lugares importantes del planeta.

Sin embargo, no es solamente cultura lo que Michael Kierkegaard transmite a su
pequefio hijo; también transmite a su hijo los sentimientos de culpa, la angustia y el temor
de la venganza de Dios.

Kierkegaard fue un alumno raro en la escuela, desplazado y ridiculizado por su rara
formalidad y su vestir anticuado. Poseia un rostro armdnico y hermoso, pero un cuerpo
anguloso y rigido con una ligera joroba que le daba un aire de ancianidad desde la
juventud.

Kierkegaard se defendid de la burla de sus condiscipulos cuando era estudiante y
desafortunadamente se enfrentd durante el resto de su vida a la burla de innumerables
detractores. Para defenderse de sus enemigos y haciendo gala de su aguda inteligencia,
utilizaba con ingenio la sorna y el sarcasmo. Esta habilidad, desarrollada a fuerza de su
necesidad por defenderse le ayudd pero también le perjudicé, ya que la lista de enemigos
personales crecia desmesuradamente a lo largo de su vida.

Por recomendaciones de su padre, Soren Kierkegaard estudid Teologia en la
universidad de Copenhague, pero poco después pierde interés por la teologia y concentra
sus esfuerzos en el estudio de la filosofia hegeliana que, en ese momento, se habia puesto
de moda.

El pensamiento hegeliano mueve profundamente el pensamiento de Kierkegaard
ya que, el sistema omnicomprensivo de Hegel cautiva al pensador danés, pero la
concepcién de que los seres humanos no constituyen mas que un momento en el proceso
evolutivo de la idea, causan verdadera aversién en el pionero del existencialismo. Y asi,
con un profundo respeto y fascinaciéon asi como también con una profunda aversién al
pensamiento hegeliano, Kierkegaard inicia su filosofia antihegeliana.

Kierkegaard también se interesa por el pensamiento de Schleiermacher

pensamiento que logra conocer a través del Profesor Martensen que trata de mantener al

30



joven Kierkegaard interesado por la teologia. Sin embargo y, por lo menos en ese
momento, esta rama del saber no seria el centro de la vida de Soren.

Durante la época de su juventud, Kierkegaard siendo hijo de un hombre muy rico
de Dinamarca, vive como todo un Dandy. Vistiendo lujosamente, comiendo y bebiendo
opiparamente, frecuentando los mejores lugares de Dinamarca, llevando una vida sin
compromiso. Kierkegaard verdaderamente vivié en esta época segun lo que él llamaba el
estadio estético.

Sin embargo, la vida de Kierkegaard no sélo transcurrié en esta superficial etapa.
Casi al momento de morir, Michael Kierkegaard confia sus terribles pecados a Soéren,
quien interpreta que la venganza de Dios va a ser cobrada en su propia existencia. Esta
revelacidon hace que Séren se empefie en sus estudios de teologia y de filosofia, época en
la que su vida empieza a llegar al estadio ético y a tocar en el religioso.

Sumido en la culpa por los pecados paternos y una profunda melancolia,
Kierkegaard, teniendo como materia prima su propio dolor y sus propias crisis
existenciales, inicia el existencialismo.

Kierkegaard es contemporaneo de hombres como el fisico Hans Oersted; el
escultor clacisista Thorladsen, el poeta y dramaturgo Ochlesnchager y el escritor Hans
Christian Andersen. Hombres que conjuntamente con Kierkegaard, hacen brillar en toda
Europa a la cultura danesa, por lo que a esta época se le conoce como el “Siglo de Oro”
danés.

En la época en la que inicia su pensamiento existencialista, Kierkegaard conoce a
una mujer excepcional, de la que vivirda enamorado toda su vida, llamada Regina Olsen,
una bella chica de 15 afios de edad que, desde el principio, la cautiva por su aguda

inteligencia aunada a su gran belleza.

Regina Olsen

31



En 1840 obtiene su titulo de Teologia y en septiembre del mismo afo, se
compromete con Regina. Como mujer, la chica lo atrae profunda y apasionadamente; sin
embargo, reconoce que ella es una mujer que vive instalada en el estadio estético y que,
no podra dar el salto hacia el estadio ético y menos aun, hacia el estadio religioso.

En 1841 publica su tesis de doctorado “Sobre el concepto de la ironia” que
constituye un estudio de la filosofia socratica y, en ese mismo afio, rompe su compromiso
amoroso con Regina Olsen. Segun narra el propio Kierkegaard en “El diario de un
seductor”, que es una obra en la que el autor plasma su amor por su joven novia; que él la
citd en un lugar, apartado de Copenhague, con todo lo que eso implicaba para una
sefiorita de la época, y él no asiste a la cita.

Este desaire fue planeado por Kierkegaard, con la finalidad de que Regina dejara de
amarle. Efectivamente esta experiencia rompe el corazén de su novia, quien no logra
entender la reaccidn de Soren.

Por su parte, S6ren huye a Berlin donde se dedica concienzudamente al estudio de
la filosofia de Hegel tomando clases con Schelling y, un afio mas tarde, regresa
decepcionado de la filosofia hegeliana.

A partir de 1843, a su regreso a Copenhague, Kierkegaard se dedicd
completamente a su labor de escritor. Escribid tres obras seuddnimas y nueve discursos
edificantes. Entre ellas se encuentran: “O lo uno o lo otro: un fragmento de la vida”,
“Temor y temblor” y “La repeticiéon”. Todas estas obras son el fruto de una experiencia
autobiografica, por su amor desgraciado a Regina Olsen. Sus obras son un mensaje
personalisimo a ella.

El primer manuscrito que publica es “O lo uno o lo otro: un fragmento de la vida”,
también conocido como “La alternativa” que es una obra en la que Kierkegaard juega con
los seuddnimos de una manera muy peculiar.

En esta obra, Kierkegaard le quiere decir a Regina que la separacién de ellos tenia
la finalidad que ella madurara y se produjera en ella La repeticion. El queria que, después
de la separacién, ellos continuaran su noviazgo y, ya en la esfera ética del matrimonio,

emprendieran ambos el camino hacia la esfera religiosa.

32



En esa misma época, Kierkegaard escribe “Temor y temblor” y “La repeticion”,
donde explica analégicamente que, asi como Abraham renuncia a Isaac por mandato
divino, asi él, renuncia a Regina por mandato divino, pero a Abraham le fue devuelto Isaac
porque tuvo fe y que a él, tal vez le falté fe y, por eso, no le fue devuelta Regina, siempre
con la angustia de no saber si, de verdad, Dios le exigia el sacrificio de abandonar a Regina.

Cuando Kierkegaard regresa a Copenhague, se encuentra con que su amada se ha
comprometido con Schlegel. El compromiso con este notable abogado y funcionario
publico danés, es vivido por Kierkegaard como una verdadera tragedia existencial; sin
embargo, Regina no lograba entender la lucha interior de Soren.

Por esta época, Kierkegaard tenia tan sélo 30 afios y dedicaba casi por completo su
vida a escribir. Vivia como un ermitafo y sdélo salia a dar paseos por las calles de
Copenhague con un estilo cada vez mas estrafalario. Vestia de una manera muy peculiar
con un sombrero de copa, pantalones estrechos, con una pierna mas corta de que otra.
La giba de la espalda se hacia cada vez mds notable y, a pesar de su edad, parecia un
anciano por su indumentaria.

Para la familia Olsen, el rompimiento del compromiso significé una gran afrenta,
por lo que gran parte de la sociedad danesa le dio la espalda.

Los domingos iba a la iglesia donde frecuentemente se encontraba con Regina.
Ella lo veia, no se hablaban, pero estaban muy conscientes uno del otro. Séren albergaba
secretamente la ilusién de reencontrarse algun dia con Regina cosa que no sucedid ya que
ella continuaba su compromiso con Schlegel.

Durante esa época Kierkegaard escribia obsesivamente, su existencia se
desarrollaba entre sus angustias y melancolias que expresaba escribiendo prolificamente y
su secreto deseo de reconquistar a Regina, sin que tampoco hiciera nada efectivo al
respecto. Durante los dos afios siguientes publicé media docena de libros autobiograficos
gue, aunque escritos bajo multiples seudénimos, la gente culta de Copenhague sabia
exactamente quién era el autor.

En 1844 Kierkegaard termina una de sus obras cumbres. “El concepto de la

angustia”. Una de las obras psicoldgicas prefreudianas mas importantes en el que se

33



esboza por primera vez el concepto de ansiedad y se diferencia del temor debido a la
amenaza de agentes externos a la persona.

Ese mismo afio publica los “Postcriptum a los fragmentos filosoficos” en donde
aparece, por primera vez, el concepto existencialista.

A estas alturas, Kierkegaard gozaba ya del reconocimiento de amplios circulos
intelectuales. Incluso gozaba del aprecio de publicaciones como “El Corsario”, que en
Dinamarca se caracterizaban por satirizar y criticar duramente a personajes daneses
importantes.

Si Kierkegaard hubiera sido un personaje sencillo, habria disfrutado apaciblemente
de las mieles de la fama; sin embargo, a Kierkegaard se le ocurre retar al Corsario diciendo
“uno se siente insultado al ser alabado en semejante peridédico”. Y cometié una osadia
todavia mayor: Se le ocurrié desenmascarar a uno de los editores andnimos del Corsario,
impidiendo con su denuncia, que este personaje obtuviera una cdtedra universitaria. La
reaccion era de esperarse: El Corsario destrozd a Kierkegaard. En varias publicaciones
satirizaron sus obras, se burlaron de su apariencia fisica, de su indumentaria, de su estilo

de vida y de sus palabras.

Caricatura de Kierkegaard
Publicada en El Corsario.

Kierkegaard sabia que se lo habia ganado a pulso; sin embargo, sensible como era,
lo devastd. Algunos bidgrafos se pronuncian por explicarse que esto lo hizo con la
finalidad de dar el salto abismal hacia la fe y hacerse, a través del sufrimiento que esta
experiencia le provocé -porque él sabia que sucederia-, hacerse mejor cristiano. Otros, en
cambio, creen que esto lo hizo como una manera de llamar la atencién de su amada
Regina Olsen y que ella se percatara cuanto estaba sufriendo. Sin embargo, si intentaba
despertar la piedad de Regina o cautivarla con su dolor, fracasé porque su amada termind
casandose con Schlegel.

34



Después del casamiento de Regina, Kierkegaard se esconde todavia mas en su vida
ascética y apartada. Es la época en la que escribe acerca del estadio religioso. Envejecid
considerablemente a pesar que apenas contaba con cuarenta afios.

Los ahorros se le iban acabando y la salud disminuyendo. La posibilidad mas
inmediata de empleo que tenia en ese momento era trabajar como pastor; sin embargo,
la sola idea le repugnaba. Con los pocos fondos que le quedaban, empezé a publicar una
revista de teologia donde atacd acremente a la iglesia danesa expresando que, aunque se
demostrara que Cristo no habia existido, la hipdcrita iglesia danesa seguiria viviendo
comodamente de la figura de Cristo. Otra vez Kierkegaard envuelto en el escandalo y esta
vez no sélo con laiglesia, sino con toda la feligresia danesa.

En 1855 Schlegel es nombrado Gobernador de las Antillas Danesas y Regina tenia
gue irse con su marido. Ella propicia un encuentro con él en la calle, 14 afios después de
su rompimiento. Regina en ese breve encuentro le dijo: “—Que Dios te bendiga y que
todo te vaya bien”. Kierkegaard correspondid a esta bendicidn con un suave movimiento
de su sombrero y no pudo articular una palabra porque estaba aturdido y conmovido. Esa
seria la Ultima vez que veria a su amada Regina, a la razén de su vida.

Siete meses después de la partida de Regina, tuvo un ataque en la calle y fue
llevado al hospital. No tenia fuerzas, no tenia dinero y tampoco tenia ganas de vivir, pero
nunca perdio la fe.

Finalmente murié sin comunién, el 11 de noviembre de 1855 dejando, en su
testamento, sus escasas pertenencias a Regina.

De su funeral, se encargd la iglesia oficial danesa y la ceremonia es interrumpida

por su sobrino, recordando a todos la posicién de Kierkegaard respecto a la iglesia danesa.

2.2 Su Filosofia. Los comienzos del existencialismo
Soren Kierkegaard comienza por afirmar que existir es ser cada vez mas individuo y
menos masa. Esto quiere decir, obligar a cada individuo a ver su situacién existencial y las

alternativas a las que se enfrenta; no se trata de que vea sus opciones a nivel del

35



pensamiento sino que a través de cada una de sus elecciones redefina su existencia. Una
filosofia asi, no puede ser especulativa sino vivida.
Para Kierkegaard ser individuo es salirse de la masa de lo que “se piensa”, para

pensar por si mismo; salirse de lo que “se dice” para decir individualmente.

Reflexiona:

¢ Qué diferencias encuentras en las afirmaciones
impersonales en las que se utiliza el término “uno” con las
afirmaciones personales en las que utilizamos el “yo”
como sujeto en el que descansa la accion?

Elabora una lista de 10 afirmaciones impersonales que
usualmente escuches o utilices.

Transférmalas a afirmaciones personales.
Exprésalas en voz alta.

Registra que diferencias percibes y como te sientes al
apropiarte de tu voz.

Para Kierkegaard existir es realizarse por la individuacidn, la responsabilidad y la
opcion, y la posibilidad por antonomasia de realizar este valor es la relacion con Dios
optada libremente.

El ser humano, segun la vision del tedrico danés no nace individuo, sino que
deviene en él, mediante un proceso de opciones existenciales en su vida concreta, y no
por superacion, como lo veia Hegel, sino por saltos que se efectian no por el pensamiento
sino por la voluntad, la responsabilidad y la alternativa.

“Todo hombre, por escasas que sean sus dotes, por inferior que sea su posicién en la
vida, tiene por naturaleza la necesidad de formarse una visién de la vida, una idea acerca

del significado y de la finalidad de la vida” (Kierkegaard, 2007 A, p. 167)

36



Este proceso de saltos es descrito por Kierkegaard en su teoria de los estadios
desarrollada en todos sus escritos filosoficos. En algunos analiza cada estadio en

particular y en otros describe globalmente este proceso.

2.3 Su teoria de los estadios

En 1945 y bajo el pseuddénimo de Hilarius Bogbinder, publica un libro que titula
“Estadios en el camino de la vida”. En este libro sostiene que existen tres maneras desde
las cuales podemos asumir la existencia.

Estos estadios son:

2.3.1 El estadio estético

Un estadio estético que se caracteriza porque en él, el sujeto vive en la
autodispersion en el plano de la sensibilidad, siendo sus motores: la sensibilidad, el
impulso y la emocion. Kierkegaard, sin embargo, reconoce que el individuo no vive en un
estado de sensibilidad pura y que, instalado en este estadio, hace de su mundo un reino
de la imaginacién al ser el individuo un esteta de su vida sin principios morales
universalizables.

No necesariamente el esteta tiene que transgredir las normas morales, sino que
vive al margen de ellos ya que vive por y para la autodispersion de la sensibilidad y
tampoco vive una fe religiosa optada verdaderamente.

En este estadio, existe un profundo deseo de gozar toda experiencia emotiva y
sensual y, aunque haya discriminacidn, éste se encuentra Unicamente determinado por la
belleza y el gusto.

Esta opcion de vida, se identifica por la busqueda de la infinitud, la ausencia de
determinaciones que no estén en funcidn del gusto y por no existir una forma definida de
vida, por lo que este estadio es la expresidon de la libertad.

En los escritos kierkegaardianos, este estadio esta representado por Don Juan (Don
Giovanni de la Opera de Mozart). El héroe estético es un héroe musical. Don Giovanni

para Kierkegaard representa la vida, la genialidad, la exasperacion de los sentidos y afirma

37



gue es por la pasion erdtica de la vida que despiertan todas las otras pasiones como el
odio, la angustia, la perplejidad, etc.

El texto donde Kierkegaard explica la naturaleza de este estadio es “Lo uno o lo
otro: un fragmento de la vida” titulo que también ha sido traducido como “La alternativa”
gue publica bajo el seuddnimo de Victor Eremita. Este texto es una serie de 8 ensayos en
los que aclara que para los estetas, el objetivo de la existencia es el gozo, donde sélo se
busca y se vive para gozar el placer del instante.

“Ahi estd entonces la concepcidon de vida que dictamina: goza de la vida, y que
expresa esto mismo diciendo: goza de ti mismo, debes gozar de ti mismo en el goce”
(Kierkegaard, 2007 A, p. 167)

Asimismo en las Etapas del camino de la vida, se refiere al estadio estético
diciendo: “quien a sus veinte afios no comprende que existe un imperativo categérico:
“gozad”, es un tonto” (Kierkegaard, 1976 C, p.17)

Este estadio estd caracterizado por la genialidad sensual, la impaciencia, la pasién.
En el primer ensayo de “O lo uno o lo otro: un fragmento de la vida”, titulado “Etapas
erdticas espontaneas” dice que el Unico medio para describir este estadio es la musica.
Kierkegaard encuentra que la descripcién perfecta se encuentra en la Opera Don Giovanni
de Mozart.

La primera parte de la Opera es el Paje del Figaro. El paje es un personaje mitico
en el cual, la sensualidad despierta en la quietud, en la melancolia profunda. El paje del
figaro es un personaje soifiador, embriagado de amor.

El siguiente movimiento de la dpera es La flauta encantada por Papageno Mitico.
En este movimiento, el deseo despierta en busqueda de un objeto. Dice Kierkegaard en
este texto que solo si objeto y anhelo van juntos, como dos mellizos, despierta el deseo.
En este movimiento, los objetos del deseo son como estrellas cintilantes que aparecen y
desaparecen, pero que antes de desaparecer dejan un momento dichoso. El movimiento
del Papageno Mitico es “buscador” hirviente de amor, embriagado de pasion.

Finalmente aparece Don Giovanni, donde el anhelo y el deseo estan definidos.

Don Giovanni es seductor porque su deseo es verdadero. Don Giovanni no representa un

38



individuo particular sino la idea de la genialidad sensual, erdtica, musical, estética. Don
Giovanni es la inspiracion carnal del espiritu que se encuentra vibrando y oscilando
continuamente entre la idea y el individuo, de aqui la vibracién musical de la Opera.

La 6pera de Mozart no define a los personajes, no es argumentativa, no es
reflexiva, es pasion irreflexiva que representa la pasién musical de la vida.

Sin embargo, con toda la fuerza vital del estadio estético, para Kierkegaard, existir
es hacerse mas individuo y ser individuo es orientarse al espiritu. El espiritu,
necesariamente busca relacionarse con Dios, por lo que Kierkegaard cree, que el individuo
gue opta por el estadio estético, al seguir dominado por la sensualidad, vive en el sétano

de su verdad existencial y eso le produce desesperacidn.

Reflexiona:

En tu propia vida, ¢,qué papel ha jugado la busqueda del placer y
del goce, en la afirmacién y construccion de tu existencia?

¢Como crees que impacta en la existencia concreta de una
persona, el hecho de negar, reprimir o desestimar la basqueda
del goce y el placer?

Un estadio ético que se distingue por la opcidon. El sujeto acepta determinados
principios y obligaciones morales. Renuncia a la satisfaccién inmediata de los impulsos
sexuales y tomandolos como atraccidn pasajera; decide cefir su vida a principios
universalizables. Como hemos visto que la filosofia de Kierkegaard es casi totalmente
autobiografica, la descripcion del estadio ético la hace a través de una institucion ética
gue expresa la ley universal de la razén: El matrimonio.

En la segunda parte de “O lo uno o lo otro: un fragmento de la vida”, también
publicada bajo el seudénimo de Victor Eremita quien saca a la luz un manuscrito de “B”
gue contiene un epistolario que dirige a “A” el esteta de la primera parte. En ella el
personaje ético llamado Wilhelm le hace ver a su amigo esteta lo vacia que es su vida y de

las bondades y ventajas del matrimonio.

39



Es en este fragmento en el que Kierkegaard acuiia el concepto de eleccién. A partir
de este momento, existir significa elegirse a si mismo.

Esto quiere decir que mi existencia depende de mis elecciones. Cada posicidon que
adopto en la vida, tiene sus ventajas y sus desventajas, el asunto es que yo elija una
posicion.

“El que se elige a si mismo éticamente se posee a si mismo como tarea, no como
posibilidad, no como juguete para su capricho” (Kierkegaard, 2007 B, p. 79)

De manera personal, yo me explico esta proposicion kierkegaardiana de esta
manera: La existencia implica vivir la vida como si la vida fuese un juego de ajedrez: cada
pieza sélo puede ocupar una posicién en el tablero. Cada posicion tiene sus propias
ventajas y sus propias amenazas. Cuando movemos una pieza, es cierto que
abandonamos las amenazas de esa posicidon para adquirir nuevas ventajas, pero lo cierto
es también que abandonamos las ventajas que anteriormente teniamos y que nos
enfrentamos a nuevas amenazas. Una vez que elegimos, se cambia la configuracion total
de nuestra vida, aunque regresemos a la posicion anterior ya nada es igual. Porque la vida
consiste en elegir, como decia Kierkegaard: O lo uno o lo otro.

Desafortunadamente no siempre en nuestra vida cotidiana entendemos que la
vida es: “o lo uno o lo otro”, queremos vivir las ventajas de todas las posiciones que la vida
nos presenta sin asumir las desventajas o los costos. Pareciera que en lugar de entender
la vida como ajedrez, la entendiéramos como twister, tomando diversas posiciones en la
vida sin renunciar a ninguna, acabando como en el juego, enredados sin habernos hecho
responsables de eleccion alguna.

Aunque la eleccion es subjetiva, lo verdaderamente importante radica en la opcidn
y la responsabilidad. ¢Por qué es importante la opcion? Porque mientras no optemos,
estamos queriendo vivir la vida ocupando muchas posiciones con la finalidad de no
renunciar, de no comprometernos y de obtener las mayores ventajas de todo aquello que
gueremos aunque estas elecciones sean excluyentes. La urgencia de elecciones,

Kierkegaard la expresa de la siguiente manera:

40



“Qué es, pues, lo que separo con mi «o... 0..»? ¢El bien y el mal? No, sélo quiero
llevarte al punto en el que esa eleccidon cobre verdaderamente sentido para ti. De eso se
trata. El hombre elige lo justo sélo cuando se le hace estar en la encrucijada, de manera
gue no le queda otra salida que elegir. En el caso, por tanto, de que hayas visto llegar el
instante de la eleccion ya antes de leer este concienzudo anilisis que se te envia
nuevamente en forma de carta, en este caso deshazte del resto y no te preocupes que no
has perdido nada; pero elige, y verads cuanto valor hay en ello, pues ni siquiera una
muchacha es tan feliz respecto a lo que su corazén elige como un hombre que ha sabido

elegir”. (Kierkegaard, 2007 A, p. 158)

Reflexiona:

Encuentra ejemplos de vida de personas que, por no optar y no
comprometerse con sus elecciones, se encuentren en conflictos
existenciales.

En tu propia vida, ¢qué implica elegir?

¢, Qué dificultades has encontrado en tus elecciones de vida mas
importantes?

En sus textos, Kierkegaard representa al héroe ético en la figura de Sécrates, héroe
trdgico que renuncia a si mismo para expresar lo universal. Sdcrates renuncia a sus
intereses particulares a favor de la ley universal.

“El héroe tragico no abandona nunca la esfera de lo ético. Para él cualquier
expresion de lo ético, encuentra su telos en otra expresién mas alta de lo ético...”
(Kierkegaard, 1980 A, p. 127)

Para Kierkegaard, Socrates es el fundador de la moral, vista ésta como libertad
negativa. Socrates se separa de su condicién individual para hacer valer a la ley universal.
Esto podria hacer suponer que Sécrates renuncia a su individualidad pero no es asi ya que
la inmediatez no es el telos absoluto de la vida. El aceptar la ley universal lo eleva a la

condicion de verdadero hombre.

41



La fuerza de Sécrates es la de la reflexion que es lograda por el viaje hacia la
comunidad. Sdcrates se sale de las determinaciones emotivas, instintivas, pasionales o
volitivas de su ser individual para hacer valer la razén.

Sécrates, en un juicio injusto y chapucero, es condenado a muerte. En el Critén,
Platon narra los argumentos a través de los cuales Socrates renuncia a la idea de escapar
de la ley para morir dignamente conforme a sus reflexiones y ensenanzas que enarbolé
toda su vida.

En este estadio no existe la nocidon de pecado sino de Ley. No existe determinada
nocion de Dios sino la nocion de lo universal contenido también en la ley, la moral y la
comunidad. El hombre ético posee debilidades humanas y las considera a partir de los
marcos de moralidad. Es decir, se considera inmoral pero no se cuestiona sus debilidades
en su relacién con Dios, esto es, no se vive pecador.

“El héroe tragico no establece una relacidn con la divinidad, sino que para él lo
ético es lo divino...” (Kierkegaard, 1980 A, p. 129) El hombre ético tiene conocimiento de
la ley y sus pecados son concebidos como transgresiones a la ley, considerando que puede
evitarlos por la fuerza de la voluntad y la observancia de la ley, iluminado por la razén y las
ideas claras.

Y justamente su capacidad de juicio es la que lleva al hombre ético a cobrar
conciencia de su culpa y su pecado, lo que lo lleva a la angustia. La angustia es un estado
mas individual que le lleva a optar por hacerse plenamente individuo en su relacidn con
Dios.

“El hombre que se autoconoce se torna perplejo sobre si mismo, y en lugar de

alcanzar el conocimiento de si, llega a la conciencia de pecado...” (Kierkegaard,

2007 C, p. 63)

2.3.3 El estadio religioso
Un estadio religioso caracterizado porque el individuo, al tener conciencia de su
pecado y su culpa, decide aceptar dar una salto no sintético sino abismal: aceptar la fe. A

través de este salto abismal, afirma su relacién con Dios.

42



En 1843, habiendo roto definitivamente con Regina Olsen, Kierkegaard escribe,
bajo el seudénimo de Constantino Constantius “La repeticion” (La ripresa). Esta obra es
especialmente significativa ya que Kierkegaard la escribe después de las dos mds grandes
rupturas de su vida. Por un lado la ruptura de Kierkegaard con la filosofia hegeliana y con
cualquier filosofia sistematica y, por otro lado, la terrible ruptura con su amadisima
Regina.

Al comprometerse con Regina, Kierkegaard intenté afirmarse como hombre.
Como hombre comun se lanza a la empresa de conquistarla y después de haberlo logrado,
vuelve la vista, se descubre como excepcién y sobreviene la crisis.

Lo mismo le pasa con la filosofia sistematica. Toma a la filosofia sistematica para
encontrarse y, al tomarla, descubre su discrepancia con ella y también sobreviene en él
una profunda crisis.

Kierkegaard hace de Abraham el héroe de este estadio. Este héroe es un individuo
enteramente religioso, que ha podido dar el salto a la fe; que se ha situado como sujeto
individual ante su creador; que ha comprendido y vivido la repeticién.

La historia de Abraham empieza con una contradiccion: Dios Unico y verdadero se
le revela y le da la orden de abandonar su tierra y emigrar a una tierra extrafia y a cambio,
le promete una larga y fuerte descendencia, pero esta promesa es hecha por Dios cuando
Abraham y Sarai son ancianos.

Esta orden representa el primer choque en la vida de Abraham ya que, como este
individuo vivia en el estadio ético, vivia en una comunidad y, su desarrollo y su trabajo
existian en y por la comunidad. Casado, aunque sin hijos, vivia en la conciencia de velar
por los intereses familiares y comunitarios.

La orden de Dios no es sencilla: le ordena romper con toda su estructura. Debe
abandonar sus creencias, su hacienda, sus paisanos para proclamarlo como Dios Unico y
verdadero. Le pide cambiarlo todo, en un cambio asi no puede cambiar algunas cosas y
guardarse otras. La pérdida es radical y Abraham opta por obedecer a Dios porque lo

ama.

43



Abraham adquiere la conciencia de la repeticidon por un acto voluntario de decision
y no como resultado de un desarrollo de la personalidad, sino como una eleccidn abismal.

Esto permite dar cuenta que, para Kierkegaard el concepto ripresa se refiere a la
respuesta que cada individuo hace a su vocatio, o misién.

Abraham hace algo que va contra la razon humana, para tomar la fe. Por la fe
abandona su tierra, se hace peregrino, extranjero, pierde fuerzas, se avejenta. La enorme
generacidon que le ha sido prometida no llega pero él cree. No se fija que él y Sarai
envejecen y que cada vez es mas improbable la descendencia.

“Por la fe abandond Abraham el pais de sus antepasados y fue extranjero en la
tierra que le habia sido indicada. Dejaba algo tras él y también se llevaba consigo: tras él
dejaba su razdn, consigo se llevaba su fe...” (Kierkegaard, 1980 A, p. 71)

Lo sostiene la fe de ser elegido de Dios, pero de ello no tiene certeza. Tiembla ante
las preguntas: éQué es ser elegido de Dios? ¢Seré acaso verdaderamente el elegido de
Dios?

“éNo habria sido preferible no haber sido elegido por Dios? éSerd quizd, negarle a
la juventud el deseo de la juventud, para una vez soportadas incontables fatigas, poder
colmarlo cuando ya se es viejo? Pero Abraham creyd y se asié firmemente a la promesa
que le habia sido hecha.” (Kierkegaard, 1980 A, p. 73)

Finalmente tiene el hijo prometido, pero aqui no termina el sufrimiento de
Abraham. Dios lo somete a una dura prueba: le pide sacrificar a Isaac, su primogénito. Le
exige romper con la esperanza de una larga descendencia, le pide renunciar a una
felicidad tan ansiosamente esperada. Esto provoca en Abraham el segundo choque
existencial: la ética lo condenaria tajantemente, el sentido comun haria pensar que estd
loco; sin embargo, Abraham creyd lo absurdo.

Desde el punto de vista estético Abraham estaba sencillamente loco; desde el
punto de vista moral, lo coloca como un trasgresor de la ley. Abraham no hace nada por
lo universal. Sélo se afirma como individuo en una relacién intima y absoluta con Dios.

Abraham estaba obedeciendo a la voz divina y, por ello, no se convertia en un asesino sino

44



en un sujeto que se afirma supremamente ante su creador. Un sujeto que acepta su
condicion de criatura, escucha y obedece.

Abraham sostenido por la fe, creia en que Dios no le exigiria a Isaac, y asi realiza la
repeticién o ripresa. “Pero Abraham creyd; no dudd y creyd en lo absurdo. Si lo hubiese
dudado se habria comportado de distinto modo.” (Kierkegaard, 1980 A, p. 76)

Ahora bien, probablemente en este punto podamos decir que Abraham o alguien
muy religioso podrian interesarse por llegar a este estadio de la vida. Sin embargo, el
mensaje esencial de este estadio es: la afirmacion del individuo en la subjetividad.

Cada uno de nosotros encontrara entonces coémo responde a esa vocatio o
vocacion, a través de la cual quiera afirmarse como individuo. Y probablemente la
respuesta a nuestra misién nos sitle en un choque existencial entre lo que quisiéramos,
estéticamente hablando, o nos provoque un choque existencial entre nuestra respuesta y
lo que los demas esperarian de nosotros; sin embargo, desde esta perspectiva, la eleccion
es radical, absoluta.

Ademas, en este estadio, la respuesta no estd determinada por el gusto o por la
obediencia sino por el amor a la misién que es, lo que a la postre, termina por afirmar la
individualidad de la persona.

Cuando hacemos aquello que tenemos que hacer porque nos gusta, porque nos es
placentero, nuestro desempeno depende del grado de disfrute de la misidon. El problema
sobreviene cuando conlleva elementos que no nos son agradables.

Cuando lo que nos motiva es la ley o la obligacién, podemos asumir de una manera
mas madura un compromiso; sin embargo, la exigencia esta fuera del individuo y es, por
tanto, limitada.

Sin embargo, cuando lo que guia nuestra mision en la vida es la vocatio, el amor a
la misién. No existen barreras y sélo en este estadio nos afirmamos como individuos.
Reflexiona:
¢,Cudles son los caminos a través de los cuales deseas afirmarte como individuo?
¢De qué manera respondes a tus vocatio?
¢A qué te sientes llamado?

¢, Como integras el concepto de fe de Kierkegaard a tu vida: “Esperar contra toda
esperanza”?

45



En “Temor y temblor”, Kierkegaard escribe, en labios de Johannes de Silentio los
argumentos del hombre que ha alcanzado el estadio religioso. En la obra, este personaje
trata de buscar alguna cualidad que delate al hombre que ha realizado ese salto a la fe
pero no encuentra ninguna. “Nada puedo descubrir en él de esa actitud diferente y
distinguida caracteristica del caballero de lo infinito. Se divierte con todo, participa en
todo, y cada vez que se le ve intervenir en lo particular lo hace con una tenacidad que es
mas bien tipica del hombre mundano cuyo espiritu estd apegado a semejantes cosas
cismundanas.” (Kierkegaard, 1980 A, pp. 101)

Asimismo, en “Temor y temblor”, Kierkegaard narra la historia de un caballero a
quien él llama el caballero de la fe, quien se enamora de una joven. Su amor es imposible.
A él le cuesta renunciar a su amor, pero después la soledad que le deja la imposibilidad del
amor, lo lleva a hacer el movimiento de la resignacién. El no la ha olvidado y eso le causa
un gran dolor. Su resignacion le lleva a hacer de su amor, un amor eterno, esta eternidad
ya nada ni nadie se la puede arrebatar y el amor se conserva intacto. Ha renunciado a la
princesa, ella ya no hace falta para que el amor viva, la resignacion infinita lo ha llevado a
un plano superior. Este salto no se dio por una superacion ascendente. El caballero ha
saltado a la posesidn de si mismo. La resignacion infinita lo llena de paz y reposo y este, es
su primer salto a la fe. Sélo asi se explica su renuncia al bien en virtud del absurdo.
Convencido de la imposibilidad de su amor humano, llega al prodigio de la fe. (Cfr.
Kierkegaard, 1980 A, pp. 104-116)

Por esa razdon para Kierkegaard la fe es riesgo, incertidumbre. La fe no es
demostrable porque trasciende las posibilidades cognitivas y racionales del sujeto. No es
demostrable pero sus verdades si traspasan al individuo.

Asi pues, Kierkegaard a través de su teoria de los tres estadios v,
fundamentalmente a través de su vida, pretende explicar lo que él entiende por
existencia. Existir para Kierkegaard significa elegirse libremente en medio de elecciones
libres y responsables entre alternativas y por compromiso propio.

El mismo titulo de la obra es sumamente sugerente: “O lo uno o lo otro: un

fragmento de la vida”. Para Kierkegaard, el modo como uno vive estd en funcion de lo

46



que elige, porque al elegir va construyendo su proyecto de vida. Aunque en “O lo unoo
lo otro” Kierkegaard reconoce que elegimos en funcién de lo que preferimos o lo que nos
agrada, lo verdaderamente importante de la eleccion no radica en el contenido de
nuestras elecciones sino de la responsabilidad que asumimos respecto a ellas. Es decir, no
tiene gran significado qué elijas, con tal que elijas y que te responsabilices de tus
elecciones.

Hegel sostenia que el hombre realiza su verdadera esencia o ser al trascender su
particularidad para que se despliegue el espiritu universal. Kierkegaard iba en sentido
completamente inverso: para Kierkegaard un ser humano define su esencia cuando logra
trascender lo universal (es decir el pensamiento de las masas) para afirmar su propia

subjetividad.

2.4 La ética de Kierkegaard.

Para Kierkegaard, las verdades subjetivas son las mds importantes porque son
fundamento de nuestra existencia. Para el danés no existen valores “correctos” y por ello,
ninguna moral puede tener origen en un hecho objetivo. En coincidencia con Hume,
afirma que de los hechos no podemos deducir una moral. La realidad de los hechos es y de

ella no se puede derivar un deberia.

LS
N

Reflexiona:

¢, Qué implicaciones personales tiene renunciar a la
concepciéon de una ética universal por una ética subjetiva
como la propuesta por Kierkegaard?

¢, Qué diferencias encuentras entre las ensefianzas éticas
tradicionales que has recibido a lo largo de tu vida con la
propuesta ética del existencialismo de Kierkegaard?

47



Asi, para Kierkegaard, todo individuo es, en cierto sentido, el creador de su propio
mundo en funcion de los valores que elige. Kierkegaard en Poscriptum no cientificos, hace
una alegoria de dos cocheros.

“Un hombre en su carro lleva las riendas, pero el caballo sigue su camino habitual
sin que el conductor —que puede estar dormido- la dirija activamente. Otro hombre guia
su caballo. Se puede Ilamar conductores a los dos. Pero en sentido estricto sdlo puede
decirse que el segundo es conductor. Analogamente, aquel que se deja arrastrar por la
masa y se sumerge en “uno” anénimo no se puede decir que exista en sentido estricto
porque no es un individuo existente que se dirige hacia un objetivo. El hombre que se
contenta con el papel de espectador del mundo y de la vida y todo lo transforma en una
dialéctica de conceptos abstractos, existe, pero no puede decirse que exista en sentido
propio. Porque desea comprenderlo todo, pero no se compromete con nada. El individuo
existente es el actor y no el espectador. Se compromete a si mismo y, de este modo, da
sentido y direccidn a su vida. Existe en virtud de un objetivo por el que se esfuerza,

escogiendo esto y rechazando aquello”. (Kierkegaard, 1976 A, p. 368)

(\U\&:\?{“)

Reflexiona:

Imagina tu propia vida como siento alternativamente,
cada uno de los cocheros de la alegoria anterior. ¢Como
te sientes siendo cada uno de ellos?

¢,Con cuél de los dos te identificas mas? ¢, Por qué?

Kierkegaard pone el acento en el individuo, en la eleccién y en el compromiso.
Toda su filosofia, es un intento de llevar al hombre a ver su situacidn existencial y las
grandes alternativas que enfrenta.

“Por eso lucho por la libertad (por un lado en esta carta, y por otro y ante todo en
mi mismo), por el tiempo venidero, por lo uno o lo otro. Es un tesoro que me propongo

legar a quienes amo en este mundo.” (Kierkegaard, 2007 A, p. 164)

48



2.5 Kierkegaard y la psicoterapia humanista.

El pensamiento kierkegaardiano constituye una propuesta novedosa, original vy
temeraria en la historia de la filosofia, que no puede quedarse en el plano de la reflexién
tedrica y que se trata de una filosofia personal, de una filosofia vivida, profundamente
subjetiva. Este rasgo que lleva a cada individuo a cuestionarse sobre si mismo, en una
personalisima reflexién, le ha llevado a que varios pensadores nieguen a la doctrina
kierkegaardiana el rango de filosofia.

Sin embargo, son justamente estas caracteristicas que llevan al humanismo
contempordneo, donde se encuentra ubicada la psicoterapia humanista, al rescate del
pensamiento de este melancélico pensador danés.

La definicion de existente de Kierkegaard que consiste en realizarse a través de la
individuacién, la responsabilidad y la opcion, no es sdlo una concepcion filosofica
abstracta, antes bien es una invitacién a la accién concreta. En la psicoterapia humanista,
esta definicién adquiere realidad viva en varios sentidos:

Realizarse a través de la individuacidon consiste en hacerse menos masa y mas
individuo; salir de lo que “se dice”, o “se piensa” para decir, pensar y actuar por si mismo.
En los fundamentos de la psicoterapia gestalt, se rescata esta concepcién en ensefiar al
consultante a hablar en primera persona. Este principio no es sélo una cuestion de
formulismo lingliistico: representa la posibilidad de comenzar a responsabilizarnos de
nuestra existencia.

Asimismo realizarse por la responsabilidad consiste en llevar al consultante a hacerse
consciente de que es él/ella, quien a través de sus elecciones quien ha configurado su
propia situacion existencial.

La psicoterapia gestalt retoma la visidn ética subjetiva de Kierkegaard ya que, desde
esta perspectiva no existen valores éticos universales, esto, en la practica concreta de la
psicoterapia nos lleva a ofrecer al consultante una escucha sin juicios ya que sabemos que
de una realidad determinada no puede derivarse un “deberia”.

Asi, teniendo en cuenta estos dos constructos filoséficos kierkegaardianos, se

desprende otro de los fundamentos de la gestalt que es la congruencia y que radica en la

49



urgencia de guiar al consultante a elegir. No importa tanto el contenido de sus elecciones
como el hecho de ensefiarle a renunciar a lo no elegido ya que muchos consultantes se
encuentran en crisis derivadas de no saber elegir y, sobre todo, de no querer
responsabilizarse por lo elegido y no querer renunciar a lo no elegido.

Para Kierkegaard, lo verdaderamente calamitoso para un ser humano es estar fuera
de si mismo, tal como lo enuncia en su pequefio ensayo titulado: “El mds desgraciado”
donde afirma:

“El desgraciado, en definitiva, es aquel que de una manera u otra tiene fuera de si
mismo lo que él estima ser su ideal, el contenido de su vida, la plenitud de su conciencia y
su verdadera esencia. El desgraciado estd siempre ausente de si mismo, nunca
intimamente presente” (Kierkegaard, 2005, p. 67)

La existencia es un riesgo colosal, nunca sabemos si lo que elegimos es lo correcto.
La existencia no puede ser reducida a un manual y eso lleva a los individuos a
experimentar angustia, desesperacion, vacio...

En términos generales, la obra de Séren Kierkegaard revela buena parte de su
propia personalidad como genio incomprendido. Con una personalidad riquisima que vive
entre gente superficial que no lo entiende. Kierkegaard eligid convivir con gente vana
sabiendo que, buena parte de su vida, tendria que conducirse con una careta. Las caretas
ante la sociedad danesa, tan aristocratica y estirada le ayudaron un buen tiempo a
esconder su profunda melancolia; sin embargo, a la larga, caro iba a pagar Kierkegaard la
osadia de tener mascaras. Sabia que no podia vivir siempre engafiando a otros sin correr

el riesgo de engafiarse a si mismo.

Conclusiones:
El pensamiento de Kierkegaard, casi en su totalidad autobiografico constituye un
viraje en la historia de la filosofia al llevar al ser humano, existente concreto a reflexionar

acerca de su existir y sus opciones.

50



Su rescate al existente individual y su colocacidn en el centro de la reflexion son los
elementos esenciales de esta original propuesta filoséfica que se inaugura con la frase: la
existencia precede a la esencia.

Para Kierkegaard existir es afirmarse por la individuacidn, la responsabilidad y la
opcién. De modo que estas tres tareas humanas se van a constituir en el cimiento del
existencialismo.

La realizacién del existente, la explica a través de su teoria de los tres estadios,
siendo éstos: el estético, el ético y el religioso.

Para Kierkegaard la filosofia no puede ser especulativa sino profundamente

vivencial.

Preguntas:

¢, Qué es para Kierkegaard existir?

¢, Coémo llega un ser humano a ser un individuo?

¢Cuales son los tres estadios de la existencia para Kierkegaard?

¢A quién escoge Kierkegaard como héroe del primer estadio y por qué?
¢, Qué caracteriza al primer estadio?

¢, Qué caracteriza al estadio ético?

¢, Quién es el héroe del segundo estadio y por qué?

¢, Qué es la moral para Kierkegaard?

¢, Qué caracteriza al tercer estadio?

¢ Por qué es incomprendido Abraham como héroe del tercer estadio?
¢ Por qué para Kierkegaard, la ética no es suprema?

¢,Cuales son los conceptos que Kierkegaard pone como fundamento del humanismo?

51



3. EDMUND GUSTAV ALBRECHT HUSSERL

Objetivo General:

Que el alumno conozca y comprenda los lineamientos
fundamentales del método fenomenoldgico, que es el
sustento de la psicoterapia humanista.

Objetivos especificos:

Que conozca, el método
fenomenoldgico.

Que evalle la importancia de la actitud fenomenolégica
para el estudio de los fendmenos humanos.

Que aprenda a utilizar el método fenomenoldgico aplicado
a la psicoterapia humanista.

Que aprenda a desarrollar la atencién fenomenolégica y la

comprension empética.

comprenda y aplique

Edmund Husserl

creador de
deir alas

yordisen :
<Quc es7 —| La fenomenologia
/ \ €0sas mismas
; écdmo?
Una actitud |

partiendo
de la

experiencia
pura

la define como

La exigencia
—yes

Cuyo0s pasos son:

(2 Redicaion
trascendental
3. Reduccion \
2. Reduccién filosofica \
idéti \ Consiste en:
\

1. Descripcion
fenomenoldgica

‘____

~h | Una actitud
critica y

radical

de

Las operaciones
de la conciencia

|
Que son dos:

&
[ \

Que es

Que es

consiste en: eidética
Consiste en: Girar la
Hacer una epojé perspectiva
— detodac e del fendmeno.
Descripcion M . Ver actuar
completa, desprejuiciada éxperiencias previas, |
a los actos.
y rigurosa. prejuicios,
intelectualizaciones, etc.

El aspecto El aspecto
objetivo subjetivo

|
y se identifica

con

y se identifica
con

consiste en:

Eliminar elementos
accidentales y superfluos

un verbo un verbo
en infinitivo en sujuntivo

52




Introduccion.

La filosofia de Husserl pertenece a la tradicidon inaugurada por Descartes, que
entiende al ser humano primordialmente como conciencia, como sujeto capaz de conocer.
Para Husserl el ser humano es un ser que se cuestiona, de manera consciente, todo lo que
pasa a su alrededor y que, ademas de cuestionarse lo que le rodea, es también consciente
de si mismo.

Para Husserl la verdadera existencia humana consiste en percibir aquello que pasa
a su alrededor, examinarlo, reflexionar acerca de cdmo se muestran y como son
percibidos. Es precisamente el saber aquello que distingue al ser humano de los demas
seres con los que comparte la existencia terrenal.

Este poder de darse cuenta que distingue a los seres humanos, se da con muchos
matices y diferencias internas; diferencias de claridad y grados de elaboracién, niveles de
mayor y menor generalidad, coherencia, rigor.

Asi, el pensamiento husserliano y, de manera especial la fenomenologia, es un
intento por llevar a la conciencia al darse cuenta, que permita la expansién de las
facultades y potencialidades humanas. Este poder del ser humano es intencional, es decir
se puede dirigir a las mas diversas direcciones, del cielo a la tierra, desde el microcosmos
hasta el macrocosmos, fundando areas de experiencia inteligente, con diferentes criterios

de verdad y métodos para alcanzarla.

3.1 Suvida

Edmund Husserl
Nacié en el seno de una familia judia en Prostejov (Prossnitz) en Moravia

(actualmente Republica Checa).

53


http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Prostejov&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Moravia
http://es.wikipedia.org/wiki/Rep%C3%BAblica_Checa

Husserl estudié primeramente matematicas principalmente en las universidades
de Leipzig (1876) y Berlin (1878) con los entonces famosos profesores Karl Weierstrass y
Leopold Kronecker. En 1881 marchd a Viena para estudiar bajo la supervision de Leo
Konigsberger (un antiguo estudiante de Weierstrass y obtuvo su doctorado en 1883 con la
obra “Contribuciones al cdlculo de variaciones”.

En 1884 en Viena comenzo a asistir a las clases de Franz Brentano sobre psicologia
y filosofia. Brentano lo impresioné tanto que decididé dedicar su vida a la filosofia. Su
influencia capital sobre Husserl corresponde a lo que Brentano llama Conciencia
Intencional, y que puede sintetizarse de la siguiente manera: “Toda conciencia es
conciencia de algo”, es decir, que la conciencia existe porque existe lo real, externo a ella,
qgue la motiva y en cierto modo genera la conciencia intencional, que por una parte se
presenta como una refutacion de todo posible solipsismo y por la otra, a partir de Husserl
se convierte en el factor que permite crear el método de reduccidn fenomenoldgica.
Husserl estudié con Brentano durante breve tiempo y después estudié en la Universidad
de Halle para obtener su grado, con Carl Stumpf, un antiguo discipulo de Brentano. Bajo
su supervision escribié “Sobre el concepto de numero”, en 1887, que serviria de base para
su primera obra mayor, “Filosofia de la Aritmética”, escrita en 1891.

En sus primeras obras trata de proporcionar bases sélidas de reflexion a las
matematicas, combinando matematicas, psicologia y filosofia.

Mas tarde, Husserl retoma de su maestro Brentano el concepto de intencionalidad
gue implica que la principal caracteristica del estado consciente es de que siempre esta
dirigida a algo, ocupada en algo.

Para Bretano esta es la principal caracteristica de los fenédmenos psiquicos ya que
todo acto psicoldgico y cada operacién mental tiene un contenido que estd dirigido a un
objeto. A este objeto le llama objeto intencional. Esta caracteristica de intencionalidad
permite hacer una distincién clave entre los fendmenos psiquicos y los fenémenos fisicos

ya que estos Ultimos carecen de intencionalidad.

54


http://es.wikipedia.org/wiki/Matem%C3%A1ticas
http://es.wikipedia.org/wiki/Leipzig
http://es.wikipedia.org/wiki/1876
http://es.wikipedia.org/wiki/Berl%C3%ADn
http://es.wikipedia.org/wiki/1878
http://es.wikipedia.org/wiki/Karl_Weierstrass
http://es.wikipedia.org/wiki/Leopold_Kronecker
http://es.wikipedia.org/wiki/1881
http://es.wikipedia.org/wiki/Viena
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Leo_K%C3%B6nigsberger&action=edit
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Leo_K%C3%B6nigsberger&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/1883
http://es.wikipedia.org/wiki/1884
http://es.wikipedia.org/wiki/Viena
http://es.wikipedia.org/wiki/Franz_Brentano
http://es.wikipedia.org/wiki/Psicolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Conciencia_Intencional&action=edit
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Conciencia_Intencional&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Conciencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Solipsismo
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Reducci%C3%B3n_fenomenol%C3%B3gica&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Halle
http://es.wikipedia.org/wiki/Carl_Stumpf
http://es.wikipedia.org/wiki/Aritm%C3%A9tica
http://es.wikipedia.org/wiki/1891
http://es.wikipedia.org/wiki/Intencionalidad

3.2 Su filosofia.

El pensamiento de Husserl tuvo gran influencia en gran parte del pensamiento
filoséfico y humanista del siglo XX. Entre los grandes pensadores que han reconocido la
importancia del pensamiento del fenomendlogo se encuentran Heidegger, quien fue su
discipulo directo y de quien aprendid un estilo de filosofar; Jean-Paul Sartre quien
reconocio el valor de la fenomenologia de Husserl. Otro de los pensadores que en los que
se percibe la presencia de Husserl es el francés Meleau-Ponty.

Por otro lado, la hermenéutica contemporanea de Gadamer y Paul Ricoeur
también hunde sus raices en el pensamiento fenomenolégico de Husserl. Asimismo en la
filosofia analitica y la semidtica también se encuentran influencias de Husserl en el
pensamiento de Wittgenstein, por ejemplo.

Esto es sélo por citar algunos de los pensadores en los que es evidente el influjo
del autor que ahora nos ocupa. Sin embargo el movimiento filoséfico creado por Husserl
ha ido extendiéndose y ramificandose con el transcurso de los afios.

Cabria entonces hacerse una pregunta: écudl es la trascendencia de la obra de
Husserl? El éxito de la fenomenologia consiste en que se trata de una filosofia viva, de un
método que permite ver el mundo de un modo filosoéfico.

Para lograr tal pretension, Husserl buscd reivindicar a la filosofia. Hizo esfuerzos
verdaderamente concienzudos para desprejuiciarla y para alejarla del psicologismo de su
época. Pretendia que la filosofia se constituyera en un saber riguroso.

En su momento, a Husserl se le considerd un fildsofo principiante. Actualmente su
lectura puede resultarnos confusa, inacabada y hasta contradictoria; sin embargo, aun asi,
fue el cimiento de muchas obras geniales del siglo XX como algunas de las citadas en

parrafos anteriores.

3.3 Las vivencias.
Para Husserl, la verdadera tarea de la filosofia es estudiar las vivencias ya que es en
ellas en donde se expresa la conciencia, en lo que Husserl denomina actitud natural, que

es la manera simple como la conciencia se dirige al mundo y a los objetos del mundo.

55



"En la esencia de la vivencia misma entra no solo el ser conciencia, sino también de
qgué lo esy en qué sentido preciso o impreciso lo es."(Husserl, 1962, p. 82)

La conciencia natural, aunque estd llena de prejuicios, intelectualizaciones, falsas
generalizaciones y confusiones que conducen a faltas de entendimiento y que impiden la
captacion real de los fendmenos, es el cimiento de toda reflexién posterior. La conciencia
es ademas la Unica via que tiene el individuo de dirigirse a los fendmenos.

La palabra fendmeno proviene del griego phainomai,B@awouREE que significa
aparecer. Las cosas aparecen, y en ese aparecer, es cuando podemos percibir su luz
interior, cuando simplemente las captamos tal y como aparecen, sin que se interpongan
nuestras suposiciones, racionalizaciones e intelectualizaciones.

“La expresidn griega @awopevov, a la que remonta el término “fenémeno”,
deriva del verbo @aivecBai, que significa mostrarse; @awopevov quiere decir, por
consiguiente: lo que se muestra, lo automostrante, lo patente; gpaiveoBal, por su parte, la
forma media de @aww: sacar a la luz del dia, poner en la claridad. Pertenece a la raiz pa,
lo mismo que la luz, claridad, es decir, aquello en que algo puede hacerse patente, visible
en si mismo” (Heidegger, 2005, p. 39)

En esta magistral interpretacién de Heidegger al concepto de Husserl, nos ofrece la
aclaraciéon de este importante concepto en la filosofia de Husserl

La manera que propone Husserl de captar las vivencias es a través del método
fenomenoldgico a través de la cual se logra que nuestra atencién se desplace a los objetos
al modo de darse esos objetos en la conciencia. Entonces el fenomendlogo sélo aceptara
como fenémenos validos aquellos que estén dados originariamente, y que son la base
para toda interpretacion e intelectualizacidn posterior.

Porque para Husserl es necesario captar los fendmenos en su mayor pureza en el
seno de la vivencia. Es decir, aprender a ver lo obvio; sin embargo, eso que parece tan
sencillo, para la conciencia en estado natural no lo es por lo que Husserl dice:

“Distinguir y describir lo que esta delante de los ojos, requiere encima estudios

especificos y trabajosos” (Husserl, 1962, p. 9)

56



“"

De alli estructura su definicién mas conocida de fenomenologia: “... volver a las

cosas mismas” (Husserl, 1980 A, p.6)

3.3.1 Nodema y noesis.

La esencia de las vivencias tiene un lado subjetivo y un lado objetivo. Al lado
subjetivo de la vivencia o ndesis, se le identifica por la utilizacién de un verbo en
infinitivo. Constituye la forma de la vivencia.

Al lado objetivo de la vivencia lo denominard Husserl néema de esa vivencia y se
identifica por un subjuntivo (ado, ido).

“Consideremos como ejemplo sacado de esta esfera de esencias fundadas el juicio
predicativo. El néema del juzgar, esto es, de la vivencia concreta del juicio, es lo “juzgado
en cuanto tal” (Husserl, 1962, p. 227)

Asi, la ndesis por ejemplo sera vivir y el néema sera lo vivido.

3.3.2 La conciencia en estado natural

Aunque la filosofia de Husserl nace de la tradicidn cartesiana, él no cree que la
filosofia pueda comenzar por la experiencia de una conciencia segura de si misma, como
en el caso de Descartes, en el que la conciencia se convierte en piedra angular y
fundamento de todas las demds certezas y de todos los conocimientos que no engafan, ya
gue resultan comparables en certidumbre con la que posee la conciencia a solas consigo.

Esto quiere decir que no parte como Descartes del cogito (conciencia). Su punto
de partida no es la razdn pura ni la subjetividad trascendental sino que parte de la
conciencia en su situacion habitual.

A esto Husserl le llama conciencia en actitud natural, al estado de la conciencia
empirica, entretenida entre las cosas ya que son esas cosas en las que se produce su darse
cuenta.

Yo formo parte de un mundo espacio temporal del cual adquiero una experiencia.

La actividad mental mediante la cual tomo conciencia del mundo y de sus problemas es un

57



suceso que pertenece a ese mismo mundo, que voy conociendo poco a poco en la
variedad de sus aspectos y objetos y que Husserl llama conciencia natural.

Esta conciencia natural, es un flujo ininterrumpido de actos de percibir, de
imaginar, de recordar, de comparar, de analizar, de enjuiciar, etc., y es lo primero que la
fenomenologia se propone estudiar en sus operaciones.

Cuando Husserl dice que las operaciones naturales de la conciencia son
elementales no quiere decir que sean simples. Al contrario, la conciencia natural se revela
a la descripcién fenomenoldgica es una riqueza impresionante de actos que, aunque estan
diferenciados, también estan relacionados entre si.

Ahora bien, a Husserl le interesa ocuparse de la conciencia en estado natural
porque esta conciencia serd la base a partir de la que pueden estructurarse otras formas
de conciencia superiores, como la conciencia cientifica. Estas formas derivadas de la
conciencia tedrica interesan de modo principal a la filosofia que esta preocupada por la
fundamentacidn del saber.

“ “En la actitud natural”, que por obra de los habitos porque nunca han sido
puestos en tela de juicio, adoptamos también en el pensar cientifico, tomamos estas
cosas, con que nos encontramos en la reflexiéon psicolégica, como sucesos del mundo

reales en sentido estricto, justo como vivencias de seres animados.” (Husserl, 1962, p. 75)

3.3.3 La conciencia intencional

¢Qué es la conciencia intencional? “Entendimos por intencionalidad la peculiaridad
de las vivencias de “ser conciencia de algo”.” (Husserl, 1962, p. 199) ¢Qué quiere decir
con esto Husserl? Que la conciencia no trabaja de manera vacia, es decir que siempre estd
dirigida a algo y no sélo pretende aclarar sus caracteristicas generales al percibir a los
objetos sino en describir las diversas maneras como los objetos se le presentan. En otros
términos, toda conciencia es conciencia de algo.

En este caso la conciencia no estd centrada en descubrir sus habilidades vy

capacidades sino en describir a una realidad extramental.

58



Ahora bien, una sola cosa puede ser objeto intencional de varios actos conscientes.
Por ejemplo, una misma cosa puedo recordarla, compararla, analizarla, etc. Y aunque el
objeto al que se dirija mi conciencia siga siendo el mismo, la conciencia no serd la misma si
lo que hago es imaginar, recordar, comparar, etc. = Ademas la conciencia no esta
usualmente dirigida o intencionada a una sola realidad extramental, sino que esta dirigida
a muchos y muy variados objetos de la realidad. Por ejemplo, en este momento que estoy
escribiendo esto, mi conciencia aunque esta dirigida a ir estructurando esta explicacién, al
mismo tiempo esta dirigida a los ruidos ambientales, y ademas estoy escuchando musica y
esa escucha provoca en mi evocaciones, recuerdos, imagenes, etc. Y ahora que tu lees
este material, al mismo tiempo que tu conciencia esta dirigida a este material y a su
contenido, seguramente estds recordando algo, imaginando algo o tu conciencia esta
ocupada en alguna sensacion corporal como el cansancio, la sed o el hambre, etc. Esto
implica que la conciencia, en su estado natural, estd distraida, entretenida en las
vivencias, en términos de Husserl, intencionada, en su flujo de vivida.

Asi, la conciencia no puede dejar de ocuparse de la realidad; sin embargo, en su
estado natural, la conciencia se encuentra entretenida en un sinnumero de vivencias.

“La vida natural y de vigilia de nuestro yo es un constante percibir actual e
inactual” (Husserl, 1962, p. 89)

Por si esto fuera poco, la conciencia suele unir vivencias anteriores con vivencias
actuales con la finalidad de facilitar su proceso de comprensidon, andlisis, sintesis y que
ademas le permiten el proceso de aprendizaje y de acumulacién de saberes, sin los cuales,
seria imposible cualquier expresion cultural.

Este proceso de la conciencia natural suele ser un problema para conocer la
realidad tal cual es, ya que mis percepciones y conceptualizaciones anteriores a menudo
se convierten en cortinas de humo entre mi conciencia y la realidad que se me presenta.

“Medito, por lo pronto, como hombre “ingenuo”. Veo y cojo la cosa misma en
persona. Sin duda que a veces me engano. Y no sdlo respecto de las propiedades

percibidas, sino también respecto de la existencia misma. Sucumbo a una ilusién o

59



alucinaciéon. La percepcion no es entonces una “auténtica” percepcion.” (Husserl, 1962, p.
89)

Es por eso que Husserl propone como recurso a la fenomenologia.

3.4 La fenomenologia.

Es “la exigencia de ir a las cosas mismas”. (Husserl, 1980 A, p.6) Esta frase vertida
al principio de la segunda parte de Las Investigaciones Légicas dara la definicion mas
usada de fenomenologia.

La fenomenologia de Husserl es en principio, una actitud critica y radical para
enfrentarse a las cosas mismas. Consiste en una descripcidon desprejuiciada y rigurosa de
las operaciones de la conciencia. Husserl dice que es al mismo tiempo una actitud de vida
y un método. Es una actitud que me lleva a percibir la realidad tal como se me presenta,
atento a su aparecer y manteniéndome alejado de todo prejuicio y es también un método
gue sistematicamente sigue ciertos pasos.
éCémo es que se llega a esa actitud critica y radical?

A través de un procedimiento que se va a constituir en el primer paso de la

fenomenologia:

3.4.1 La primera etapa de la fenomenologia: La descripcion fenomenoldégica

Consiste en la simple descripcién de los fendmenos tal como aparecen. Ello
implica una captacidon desprejuiciada y rigurosa de las vivencias, que nos permite
percatarnos de lo que hay a nuestro alrededor y de lo que va pasando con el correr del
tiempo.

Esta observacion se realiza mediante una operacidon mental que Husserl llamé
Epojé —reduccidn psicolégico-fenomenoldgica-, que consiste en poner entre paréntesis,
cualquier juicio de valor sobre el fendmeno que se observa. "Colocamos entre paréntesis
todas y cada una de las cosas abarcadas en sentido éntico por esa tesis, asi, pues, este

mundo natural entero, .. practico la “fenomenoldgica” que me cierra

60



completamente todo juicio sobre existencias en el espacio y en el tiempo." (Husserl, 1962,
p. 73)

Esta descripcidon se propone lograr algo diferente que la psicologia. No se pregunta
tanto por lo qué pasa en la conciencia como por lo que la conciencia hace.

La descripcion de la conciencia en actitud natural no es el producto de la
subjetividad, sino el producto de una relacién sujeto-objeto gracias a la cual podemos
percibir el mundo. Y es que para Husserl, el mundo existe Unicamente gracias a la
percepcion del sujeto, ya que el hombre hace mundo, crea mundo.

En ese sentido, todo acto de la conciencia es productivo. Entre los actos de la
conciencia estan, por ejemplo: el percibir, el recordar, el imaginar, etc. Y todas ellas se
refieren a vivencias que la conciencia hace presentes. Esto es, no puede haber acto de
recordar que no haga presente aquello que es recordado, no hay acto de imaginar que no
evoque la imagen que produce, etc.

Una descripcion fenomenoldgica de la conciencia intencional suficientemente
amplia y detallada abrird un catdlogo sumamente rico de las diferentes capacidades
mediante las cuales nos damos cuenta del mundo y de lo que contiene, y no sdlo eso,
también nos ofrece una amplia visién de las maneras en las que este mundo y sus
contenidos se presentan ante nosotros.

Sin embargo, la descripcidn no es suficiente para ofrecer una fundamentacion del
conocimiento, que al final de cuentas, era el propdsito de Husserl. No podemos
guedarnos en meras descripciones, por mas que éstas sean desprejuiciadas.

Para Husserl, la tarea central de la filosofia es la fundamentacién del saber; sin
embargo, la etapa descriptiva no puede llevar a cabo esa titanica labor ya que la
conciencia se encuentra es su flujo de vivir y, en ese flujo de vivir, se encuentran tanto
vivencias que constituyen un saber seguro, como aquello que sélo en apariencia o que son
considerados verdaderos en un determinado momento, para luego darnos cuenta de su
falsedad. Es por eso que Husserl propone ademds de la descripcién fenomenoldgica,

otros pasos que constituiran el conjunto de la fenomenologia.

w

3

Ejercicio: Observa detenidamente un objeto y comienza a describirlo exhaustivamente.

Anota sus caracteristicas .Cuida que en esas caracteristicas no incluyas juicios de valor
como por ejemplo, bonito, feo, agradable, etc. Anota tus impresiones: ¢ Qué tan dificil te
resulté no incluir tu propio punto de vista?




El método de las reducciones.

Asi pues, durante la etapa de la descripcion, la conciencia en su estado natural, no
nos permite distinguir entre hechos veridicos, es decir que revelan la verdad acerca del
objeto intencional y hechos que carecen de legitimidad.

Debido a esto, Husserl propone otras vias a través de las cuales se pueda conseguir
la fundamentacion del saber y esas vias seran: El método de las reducciones que permite
trascender el plano de las vivencias e ir mas alla de la conciencia en su flujo de vivida y

plantear el problema de la verdad del conocimiento.

3.4.3 La segunda etapa de la fenomenologia. La reduccidn eidética.

La reduccidn eidética es un procedimiento mediante el cual un hecho es reducido a
su esencia.

Esto quiere decir que todos los elementos accidentales, contingentes, secundarios
y dependientes son metddicamente eliminados de la experiencia, de manera que sélo

quede lo esencial.

w

Ejercicio: Observa un objeto que en este momento puedas percibir:

Elabora en una hoja una tabla de dos columnas. Escribe en una de las
columnas, las caracteristicas accidentales de ese objeto. Es decir
aquellas caracteristicas que no le son necesarias, es decir que podrian
estar o no sin alterar la existencia del objeto que observas.

Escribe en la otra columna la o las caracteristicas que si son
indispensables para la existencia del objeto que observas. Esa es su
esencia.

3.4.4 Latercera etapa de la fenomenologia. La reduccion filoséfica.

Sin embargo, Husserl reconoce que la reduccién eidética no es suficiente ya que el
problema de la validez del conocimiento no radica solamente en la confusion entre lo
esencial y lo accidental, entre lo necesario y lo contingente. Existe también toda una serie

de prejuicios que perturban la capacidad de darse cuenta.

62



Para ello, Husserl propone someter a una vigilancia rigurosa todas nuestras
opiniones, creencias y supuestos para asegurarnos que nuestros prejuicios no impidan la
posibilidad de que captemos la realidad tal como se muestra.

Sin embargo, tampoco con eso basta: es preciso poner de lado, ademads, todas las
doctrinas tradicionales, las ensefianzas recibidas e iniciar el estudio de los problemas que
gueremos resolver, libres de toda opiniéon o teoria previa y dirigiéndonos a las cosas
mismas.

A esta reduccion la llama reduccién filosofica. Podemos ver que las reducciones
son pasos metddicos por medio de los cuales el fenomendlogo se deshace paulatinamente
de elementos de diversa indole que se interponen entre él y las cosas, en el transcurso de
sus vivencias cotidianas.

“Asi pues, esto es lo que queda como el “residuo fenomenoldgico” buscado, lo que
gueda a pesar de que hemos “desconectado” el mundo entero con todas sus cosas, seres
vivos, hombres, comprendidos nosotros mismos. No hemos perdido propiamente nada,
sino ganado el integro ser absoluto...” (Husserl, 1962, p. 115)

3.4.5 La cuarta etapa de la fenomenologia: La reduccién trascendental.

Sabemos ya que Husserl llama actitud natural a aquella en que nos encontramos
cuando ejercemos espontaneamente nuestra capacidad de tomar conciencia de lo que
hay a nuestro alrededor, de recordar, de juzgar, de opinar, etc. Lo caracteristico de esta
actitud consiste en que nos entregamos a los objetos, que metidos en el mundo del cual
estos objetos forman parte y ocupados por él.

Asi que, entretenidos en el mundo, percibiendo las cosas desde una determinada
perspectiva, mirando sélo parte por parte los fendmenos, esta nuestra conciencia vuelta
hacia la vivencia. El mundo nunca se nos revela de manera total sino de manera parcial,
de parte en parte, de aspecto en aspecto.

La gran limitacidén de la conciencia natural es que no es critica; para ella no existen
los problemas relativos al saber que posee acerca del mundo. Ocupada con las cosas,
vuelta hacia ellas, no esta en condiciones de medir y controlar la validez de lo que sus

actos logran o realizan. Para atender a los problemas acerca del valor de verdad de las

63



operaciones de la conciencia el fenomendlogo tiene que superar las limitaciones de la
actitud natural, descubrir una brecha: para escapar a sus creencias no examinadas, a su
ingenuidad, a su capacidad para pensar sin reflexion. El método de que se vale es el de la
reduccidon fenomenoldgica.

“Por medio de la reduccion fenomenoldgica nos es dado el dmbito de la conciencia
trascendental, que en cierto sentido es también el del ser “absoluto”. Este dmbito
corresponde a la protocategoria del ser en general (o sea a la protorregion, en nuestra
propia terminologia) que abarca las restantes regiones del ser” (Husserl, 1962, p. 174)

La reduccion fenomenoldgica entonces, consiste en hacer girar el fendmeno
delante de la conciencia para percibirlo desde muchas y muy variadas perspectivas,
poniendo entre paréntesis nuestras consideraciones sobre el fendmeno, ya que nuestra
percepcion puede ser parcial y limitada, aunque ya esté libre de juicios de valor, datos
accidentales y prejuicios. Es decir, consiste en hacer de la conciencia, una conciencia pura.

Sélo a partir de la concepcién husserliana de la conciencia intencional es posible
entender el sentido de la reduccién fenomenoldgica. Porque la conciencia consiste en ese
mostrar hacia sus objetos, en estar fuera de si y junto a las otras cosas distintas de ella.

“La conciencia, considerada en su pureza, debe tenerse por un orden del ser
encerrado en si, como un orden del ser absoluto en que nada puede entrar ni del que
nada puede escapar; que no tiene un exterior espacio - temporal ni puede estar dentro de
ningun orden espacio - temporal; que no puede experimentar causalidad por parte de
ninguna cosa ni sobre ninguna cosa puede ejercer causalidad...” (Husserl, 1962, p. 114)

La reduccion fenomenoldgica tiene como propdsito poner entre paréntesis el
mundo y lo que en él se nos presenta, para poder analizar, de manera aislada, cada uno de
sus elementos y cada una de las funciones de la conciencia y poder asi captar el mundo tal
como se nos presenta en todo su esplendor.

Es entonces evidente que, el propdsito de Husserl no es comenzar a dudar de la
existencia del mundo. Se trata, dice Husserl, de retener el juicio, de no dar por sentado

todo de suspender la confianza habitual con la cual nos movemos.

64



Esta confianza descansa principalmente en nuestra creencia de que hay ahi un
mundo que no tiene nada que ver con los sujetos que lo piensan y actian en él, un mundo
autosuficiente, que seguiria siendo él mismo si todos los hombres dejaran de existir.

“Como toda vivencia intencional tiene un néema y en él un sentido mediante el
cual se refiere al objeto, asi, a la inversa, todo lo que llamamos objeto, aquello de que
hablamos lo que como realidad tenemos ante los ojos, lo que tenemos por posible o
probable, lo que nos figuramos por imprecisamente que sea, es, un objeto de la
conciencia, y esto quiere decir que, sean y se llamen mundo y realidad lo que sean y se
llaman, tiene que estar representado dentro del marco de de la conciencia real y posible
por sentidos o proposiciones, llenos por el correspondiente contenido mas o menos
intuitivo.” (Husserl, 1962, p. 113)

En la cita anterior, Husserl nos invita a analizar detalladamente que la creencia de
un mundo independiente de la conciencia, carece de fundamento: todo lo que llamamos
mundo, lo conocemos como conocido desde el punto de vista de alguien en relacién con
quienes lo conocen. Asi, el mundo tiene sentido Unicamente desde el punto de referencia
de un sujeto, sin el cual, no habria mundo.

En resumen, el método fenomenoldgico consta entonces de cuatro etapas, a saber:

1. Descripcién fenomenoldgica. Consiste en una descripcién detallada de las
caracteristicas del fendmeno asi como se presenta, sin que se incluya ningun juicio
de valor.

2. Reduccidn eidética. Consiste en eliminar del fendmeno observado, todas las notas
superfluas, accidentales o contingentes a fin de rescatar Unicamente el eidos o
esencia.

3. Reduccion filoséfica. Consiste en someter nuestras observaciones a una vigilancia
rigurosa a fin de centrarse Unicamente en la vivencia presente, a fin de evitar que
experiencias pasadas, prejuicios y aprendizajes, se interpongan entre el
fenomendlogo y la vivencia, impidiendo ver lo obvio.

4. Reduccién fenomenoldgica. Consiste en mirar el fendmeno desde diferentes

perspectivas a fin de completar nuestra visién acerca de él. Consiste también en

65



suspender la confianza habitual con la cual conocemos, de manera que podamos

ver actuar los actos y permitir el paso de la conciencia natural en conciencia pura

que se constituya en un darse cuenta.

En las propias palabras de Husserl, la fenomenologia es: “Se comprende pues, que
la fenomenologia sea, por decirlo asi, el secreto anhelo de toda filosofia moderna.”
(Husserl, 1962, p. 142)

3.4.6 Logros del método fenomenolagico.
Lo que se logra mediante el método fenomenoldgico es:
1. Eliminar nuestra creencia en un mundo independiente de la actividad del sujeto
cognoscente.
2. El fenomendlogo es parte del mundo respecto del cual se practica la reduccién; es

un ser vivo entre otros seres vivos, ocupa, como cuerpo, un lugar en el espacio y
existe en un cierto momento del proceso temporal. La reduccién lo incluye, pues,
en cuanto ente espacio-temporal mundano. Pero, diremos ahora, iqué es lo que
queda entonces después de poner fuera de juego al mundo y al ser natural que
practica este método? ¢Cual es el residuo que se trataba de aislar mediante esta
operacion?

El residuo de la reduccién fenomenoldgica es la conciencia pura. La conciencia
sigue en su flujo de vivida, continta siendo intencional o dirigida hacia algo, pero después
del método fenomenoldgico la reduccion ha realizado cambios: el sujeto es capaz de
percibir la realidad tal y como se muestra.

Esto quiere decir que el fenomendlogo, después de la reduccion puede centrar su
atencién en lo que se muestra, es decir en el fendmeno, sin tener que hacer suposiciones
o hipétesis ya que el fendmeno se mostrard en su mayor pureza.

Respecto de los fendmenos, lo importante es atenerse a lo presente tal como se
nos presentan. La fenomenologia nos ofrece la posibilidad de un saber seguro, libre de
prejuicios, racionalizaciones o intelectualizaciones o de habitos mentales poco criticos.

La superacién de la actitud natural ofrece al fenomendlogo la posibilidad de la

expansion de la visidn hacia la conciencia pura. En vez de seguir la direccién espontdnea

66



de la atencién que apunta hacia el objeto intencional, el fenomendlogo puede volver la
mirada hacia la conciencia misma.

A esto Husserl le llama reflexidn que consiste en que la conciencia esta vuelta hacia
si misma. La reflexidon es la operacidon que consiste en ver actuar a los actos, o sea, en
examinar al acto como fendmeno es decir, poder captar la realidad tal como se muestra.

La practica sistematica de la fenomenologia nos ofrece un saber mucho mas
amplio que incluye no sélo la multiplicidad de formas que tiene nuestra conciencia de
captar a un fendmeno, sino también la multiplicidad de formas a través de las cuales los
fendmenos se muestran a nuestra conciencia.

Otro de los logros de la fenomenologia trascendental y que constituye quiza su
tesoro mas valioso, es que le permite a la conciencia girar la perspectiva desde la cual
enfoca al fendmeno. Por supuesto que los puntos de vista desde los cuales podemos
enfocarlos son incontables y en cada perspectiva vamos enriqueciendo la perspectiva que
tenemos de él aunque precisamente por su riqueza, el fendmeno es inagotable y siempre
quedardan perspectivas por analizar.

Husserl dijo una vez que era necesario perder el mundo para que, después de
recuperado, lo poseyéramos de verdad.

Hay quienes afirman que la fenomenologia de Husserl, es sobre todo un método,
un camino para llegar a una filosofia pero no propiamente una filosofia. Quiza esta
perspectiva tenga mucho qué ver con la propia actitud de Husserl quien tuvo una
preocupacion por el rigor, la fundamentaciéon de cada paso, las precauciones y los
cuidados frente a las posibilidades de error, la reglamentacién de la manera de avanzar en
la investigacion.

Es por esa razén que para Husserl, nadie se convierte en fenomendlogo de la
noche a la mafana. La fenomenologia es una actitud sumamente rigurosa y disciplinada
de vigilancia continua de tener frente a los objetos una permanente vision critica.

Por supuesto que lo mas dificil del método es llegar a la reduccién fenomenoldgica

ya que es el paso mas radical del método que consiste en mantener una actitud que

67



supone la exigencia de que examinemos de modo critico nuestra confianza y nuestra
familiaridad con las cosas mundanas y su manera de ser.

El método fenomenolégico es sumamente riguroso que supone un compromiso
constante por la verdad y por el cuestionamiento de las verdades aparentemente mas
seguras. Es ademas una via que va a contracorriente con el flujo natural de la conciencia,
gue tiende a hacer interpretaciones

Husserl piensa que mediante el método fenomenoldgico la filosofia se convertira

en ciencia rigurosa.

3.5 La aplicacion del método fenomenolégico en la psicoterapia humanista

Como protesta contra el reduccionismo y el positivismo imperantes a finales del
siglo XIX y durante la primera mitad del siglo XX, que pretende de manera simplista,
adecuar el método de las ciencias Naturales al ambito de las Ciencias Humanas y Sociales,
se comienza a estructurar un nuevo paradigma de investigacidn cualitativa, que se
caracteriza por la utilizacion del método fenomenoldgico.

Las ciencias humanas, incluyendo las ciencias de la conducta, comienzan a
interesarse por la aplicacion de este revolucionario método.

Los iniciadores de la psicoterapia humanista, entre ellos Fritz Perls, creador de la
psicoterapia gestalt, se interesan por el estudio exhaustivo de la filosofia de Husserl y
posteriormente lo incorporan a su propuesta terapéutica.

El método fenomenoldgico, aplicado a la experiencia personal, consiste en lo

siguiente:

3.5.1 La descripcion fenomenoloégica
1. Consiste primeramente en una observacién detallada y desprejuiciada de las
formas como se presenta la persona ante el terapeuta. En este punto, se trata de
reducir al minimo todas las apreciaciones subjetivas del terapeuta: deseos,

sentimientos, actitudes personales, experiencias previas, etc.

68



2. Para poder hacer esta descripcidn, es necesario que antes, el terapeuta desarrolle
la llamada comprensién empadtica, que consiste en la disposicion y capacidad del
terapeuta para recibir a la persona que consulta tal como se percibe a si misma y
a su entorno sin que medien juicios, comparaciones o teorias previas.

3. En estudiar la experiencia de vida de la persona, describiéndola en su mayor
pureza, sin juzgarla, ni atribuirle significados posibles.

4. En captar las maneras cédmo la experiencia de vida, se presenta a la persona que
consulta.

5. Paralograrlo el terapeuta debe estar atento a:

A) Percibir todo lo que se presenta, teniendo cuidado de no centrar la
atencidén a un solo aspecto.

B) Captar la estructura y la interaccién de sus partes.

C) Repetir la observaciéon tantas veces como sea posible para asegurarse de

captarlo todo.

3.5.2 La reduccidn eidética.

Consiste en que el terapeuta centre su atencidn en la captacidon de aquello que es
significativo y esencial para la persona, eliminando de la experiencia, todos aquellos
elementos superfluos o contingentes y estando muy atento a todos aquellos elementos

gue son decisivos para conocer el fendmeno en toda su realidad.

3.5.3 La reduccion filosofica.
1. Consiste en hacer a un lado, durante el proceso de la observacion, las posiciones
tedricas que constituyen su formacién de manera que no operen como prejuicios
que le impidan ver lo obvio.

2. En excluir de sus observaciones, dentro de los posible, la tradicion.

69



3.5.4 La reduccion trascendental

1.

Es la busqueda de todas las perspectivas posibles de la experiencia de vida de la
persona, viviendo la experiencia como si fuera la persona que consulta, pero sin
dejar de ser él mismo, teniendo la capacidad de entrar y salir de la vivencia para
percibirla desde todos los dngulos posibles.

Es la captacidon de la estructura cémo opera o funciona la experiencia.

Es la captacién del marco de referencia del terapeuta para no mezclarlo con el
marco de referencia de su cliente. Esto implica que esté atento a sus propias
sensaciones, sentimientos y pensamientos antes y durante la sesion de manera
gue pueda evitar que éstos se filtren en la relacion terapéutica.

Implica que el terapeuta esté atento a su mundo interior, vigilando, sobre todo
“sus tres demonios pendientes: introyectos, asuntos inconclusos y conductas no
actualizadas que puedan interferir en su contacto con la persona que lo consulta.”
(Unikel, 2001, p. 10)

Una vez que se ha mirado el fendmeno en toda su riqueza y complejidad, es
posible sacar a la luz los significados profundos inmersos en la experiencia de vida

compartida.

3.6 Desarrollando la actitud fenomenoldgica.

Como bien decia Husserl, nadie se convierte en fenomendlogo de la noche a la

manana. Se requiere desarrollar actitudes humanas y habilidades de observacién.

Respecto a las actitudes humanas, Rogers sefiala que son cuatro las actitudes que

tiene que tener el terapeuta:

Congruencia,
Consideracidén positiva incondicional,
Comprensidon empatica y

Posicion filosofica.

Respecto a las habilidades de observacién es importante aprender a escuchar y

aprender a mirar lo obvio:

70



3.6.1 Aprendiendo a escuchar.

En el discurso que la persona que consulta, el terapeuta debe aprender no sdlo a
percibir la informacidn explicita y gruesa sino a descubrir la informacion fina e implicita, a
través de captar los elementos verbales (discurso digital) y no verbales (discurso
analdgico) y la relacion entre ambos discursos.

Asi, cuando escucho un relato, debo estar atento a percibir dentro del discurso verbal:
= (iQué tan claro es el discurso?
= :Qué tan completo es el discurso?
= (Qué tan comprensible es?
= ¢Qué tan apropiado es el uso del lenguaje?
Ahora, dentro del discurso no verbal, debo estar atento a percibir:
= Elvolumen de la voz
= Eltimbreytono de voz
= Elritmo del habla
= Llas inflexiones de la voz
Y para captar la relacidon entre ambos discursos, debo estar atento a:

= Percibir si hay congruencia entre lo que se dice y cémo se dice.

3.6.2 Aprendiendo a mirar.

Uno de los elementos importantes en la observacion es la capacidad para percibir
visualmente muchos elementos que constituyen el fendmeno tal como se muestra.

En la observacion visual, es necesario estar atento bdsicamente a dos tipos de

mensajes corporales: los macrocomportamientos y los microcomportamientos. (Cfr.

Unikel, 2001, p. 14)
Las macro observaciones:
= Estructura corporal,
= Expresion corporal (soltura, rigidez, ritmo, etc.),
= Comportamiento (cémo camina, cdmo se mueve, como se desenvuelve),

= |as caracteristicas de la vestimenta.

71



Las micro observaciones:
Se refiere a los movimientos y expresiones de rostro, abdomen, manos, brazos y piernas.
De la expresion facial hay que estar atento a:
= Caracteristicas y expresividad del rostro en su conjunto, percibiendo si coincide la
expresividad del rostro con el contenido del discurso.
= Coloracion de la piel.
= Caracteristicas y expresividad de los ojos.
= Caracteristicas y expresividad de la boca.
= Tensidén o relajacion del cuello.
Del abdomen es importante percibir:
= Silarespiracidn es diafragmatica o se interrumpe en el pecho.
De los brazos y piernas:
= Movimientos pequefios que revelan informacion analdgica importante.
De las manos:
= Es importante percibir todos sus movimientos porque de manera especial se
manifiestan en ellas emociones escondidas.

Estas habilidades son indispensables para poder elaborar la primera etapa de la
fenomenologia, que es la descripcién fenomenoldgica.

Para la segunda etapa de la fenomenologia, que es la reduccion eidética, es
necesario que el terapeuta sea capaz de discernir en un discurso, los elementos
accidentales (que conforman gran parte del contenido) y de ellos aprender a reconocer los
elementos esenciales.

Para la tercera etapa de la fenomenologia, es importante una vigilancia rigurosa a
no permitir que se filtren los elementos subjetivos del mundo del terapeuta ni que
interfieran en su observacion experiencias previas, teorias, explicaciones, etc.

Para la cuarta etapa es necesario que el terapeuta aprenda a girar la perspectiva de
la vivencia, desde muchos angulos posibles, y que al mismo tiempo, ayude a su

consultante a mirar su propia experiencia desde muchos puntos de vista. Debe también

72



favorecer en él la capacidad de ir y venir en la vivencia para llevar a cabo la comprensién
empatica sin quedar empantanado en la vision del consultante y poderlo ayudar.
Conclusiones:

Para Husserl, la existencia consiste en percibir lo que esta a nuestro alrededor. Por
esa razon la filosofia tendra como propdsito estudiar las formas como la conciencia
percibe la realidad y como ésta se muestra a la conciencia.

La percepcion de los fendmenos se realiza en las vivencias que son estadios de
experiencia en la que la conciencia se relaciona con la realidad.

La esencia de las vivencias tiene un lado subjetivo ndesis y un lado objetivo o
néema.

Husserl llama conciencia en actitud natural, al estado de la conciencia empirica,
entretenida entre las cosas ya que son esas cosas en las que se produce su darse cuenta.

Yo formo parte de un mundo espacio temporal del cual adquiero una experiencia.
La actividad mental mediante la cual tomo conciencia del mundo y de sus problemas es un
suceso que pertenece a ese mismo mundo, que voy conociendo poco a poco en la
variedad de sus aspectos y objetos y que Husserl llama conciencia natural. Esta conciencia
natural que es un flujo ininterrumpido de actos de percibir, de imaginar, de recordar, de
comparar, de analizar, de enjuiciar, etc., es lo primero que la fenomenologia se propone
estudiar en sus operaciones.

Cuando Husserl dice que las operaciones naturales de la conciencia son
elementales no quiere decir que sean simples. Al contrario, la conciencia natural se revela
a la descripcion fenomenoldgica como un enorme abanico de actos que, aunque estan
diferenciados, también estan relacionados entre si.

Ahora bien, a Husserl le interesa ocuparse de la conciencia en estado natural
porque esta conciencia serd la base a partir de la que pueden estructurarse otras formas
de conciencia superiores como la conciencia cientifica. Estas formas derivadas de la
conciencia tedrica interesan de modo principal a la filosofia que esta preocupada por la

fundamentacién del saber.

73



En consonancia con Bretano, Husserl sostiene que la conciencia es intencional, es

decir que siempre esta dirigida a uno o muchos aspectos de la realidad extramental, por lo

gue estd ocupada distraida en los objetos del mundo.

La fenomenologia es la exigencia de ir a las cosas mismas. Es una actitud critica y

radical para enfrentarse a las cosas mismas.

El método fenomenoldgico consta entonces de cuatro etapas, a saber:

1.

Descripcion fenomenoldgica. Consiste en una descripcion detallada de las
caracteristicas del fendmeno asi como se presenta, sin que se incluya ningun juicio
de valor.

Reduccion eidética. Consiste en eliminar del fendmeno observado, todas las notas
superfluas, accidentales o contingentes a fin de rescatar Unicamente el eidos o
esencia.

Reduccion filosoéfica. Consiste en someter nuestras observaciones a una vigilancia
rigurosa a fin de centrarse Unicamente en la vivencia presente, a fin de evitar que
experiencias pasadas, prejuicios y aprendizajes, se interpongan entre el
fenomendlogo vy la vivencia, impidiendo ver lo obvio.

Reduccion fenomenolégica. Consiste en mirar el fendmeno desde diferentes
perspectivas a fin de completar nuestra visién acerca de él. Consiste también en
suspender la confianza habitual con la cual conocemos, de manera que podamos
ver actuar los actos y permitir el paso de la conciencia natural en conciencia pura

que se constituya en un darse cuenta.

El método fenomenoldgico se ha aplicado con éxito en el ambito de las ciencias

humanas y de manera especial en la psicoterapia humanista.

Para aplicar el método fenomenoldgico en psicoterapia es necesario desarrollar

actitudes humanas, habilidades de escucha y habilidades de observacion.

74



PREGUNTAS:

¢, Cual es la pretension general del pensamiento husserliano y en qué radica su

originalidad?

¢En qué pensamientos del siglo XX logré influir el pensamiento de Husserl y cual es la
trascendencia de su obra?

¢Qué son las vivencias para Husserl?

Da la definicion més usada de fenomenologia.

¢ Qué es la conciencia intencional?

¢ Qué ofrece la descripcion fenomenolégica?
¢En qué consiste el método de las reducciones?

¢En qué consiste la reduccion eidética?

Da tres ejemplos de reduccion eidética

¢, Qué ofrece el método de la reduccion filoséfica y cuél es el avance con respecto a la
descripcién?

¢En qué consiste la reduccion trascendental?

¢, Qué es Néema?

75




4. MARTIN HEIDEGGER

Objetivo General:

Que el alumno comprenda las propuestas de la ontologia
heideggeriana como fundamento del existencialismo
contemporaneo.

Objetivos especificos:

Que el alumno comprenda la importancia de la espacio-
temporalidad (aqui y ahora) en el Ser-en-el-mundo.

Qué comprenda qué es el dasein
Que el alumno comprenda por qué el dasein es un ser-

para-la-muerte y analice como la muerte y su sentido
pueden contribuir al fortalecimiento de su vida auténtica.

MARTIN HEIDEGGER vivid
LA EXPERIENCIA |__— —»| MoMENTOS
: en EXISTENCIALES

I
Reflexiona___——y»| FILOSOFICA
sobre: ORIGINAL

1
SER Que consiste tales como
en

. Delimitando / \
REALIZACION e ASOMBRARSE LA ANGUSTIA LA MUERTE
£ % \
P , De que
o ” [ONTOLOGICO} ONTICO \ LA ENFERMEDAD

/ | SER ENTES

(INSTRUMENTOJ (POSIBILIDADJ & =

L N I I
a travésé es PERMANTENTE CAMBIANTE
Y Y
/ \ ETERNO EFIMERO UN PROYECTO
- -EL MUNDO INCONCLUSO
-LA TECNICA \ ‘ B 4
. ya que es
T ubicado en un espacio !
SR 2 y un
¢Qué es? : ABIERTO
l \ tiempo va que es
A
[ paseN / /
SER-EN-EL-MUNDO |¢———es un | s’ (Ao

o - caracteristicas
¢Quién es? ontoldgicas son:
cuyos | =i

modos son: EL SER HUMANO tituyéndol
- constituyéndolo

I enun
EXISTENCIA ok .
INAUTENTICA '
POSIBILIDADES F’°S‘b"'dad _’—y LA MUERTE SER-PARA-LA-MUERTE
INFINITAS
EXISTENCIA segura €s alsla al ser
AUTENTICA

PARA VIVIR
DE FORMA

AUTENTICA




Para Heidegger la verdadera mision de la filosofia es aclarar el sentido del ser. Para
Heidegger, la historia de la filosofia se ha olvidado del ser lo que ha llevado a un extravio
en la historia de la filosofia.

“l. Necesidad de reiterar expresamente la pregunta que interroga por el Ser. La
mencionada pregunta estd hoy, caida en olvido, bien que nuestro tiempo se anote como
un progreso volver a afirmar la “metafisica” (Heidegger, 2005, p. 1)

Asi la filosofia de Heidegger se constituye en la titanica labor de definir al Ser y en
su intento por esclarecer los ambitos de lo dntico y lo ontoldgico ofrece una explicacién de
lo que es el dasein o ser-en-el-mundo.

Asimismo se propone fundamentar cuales son los dos modos posibles de actuar
del dasein que son la existencia auténtica y la existencia inauténtica y con ello abre un
conjunto de reflexiones en torno al existente, dando profundidad y rigor al

existencialismo.

Su vida.

Martin Heidegger

Nacié en 1889 en Messkirch Alemania, hoy Baden y murié en 1976 en Friburgo.
Descendiente de una familia modesta y catdlica. Estudié en la Universidad de Friburgo
con Rickert, de la escuela neokantiana. Fue discipulo de Husserl, de quien fue amigo y un
devoto admirador y del que, seguramente por razones politicas se distancié al final de la
vida de su maestro.

Se doctord en filosofia en 1914 en la Universidad de Friburgo y dos afios mds tarde
fue nombrado docente privado en esa misma universidad. En 1923 accedid al cargo de
profesor titular en Marburgo.

En 1927 publicd su obra cumbre “El ser y el tiempo” que, por presiones académicas
fue publicada de manera acelerada, aunque desde el principio y, a pesar de las

dificultades de comprension debido a su lenguaje técnico, despertd un enorme interés.

77


http://es.wikipedia.org/wiki/Friburgo
http://es.wikipedia.org/wiki/Neokantismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Neokantiano
http://es.wikipedia.org/wiki/Marburgo

Si hay algo controvertido en la vida de este ilustre pensador, fue su adhesién al
Nacional Socialismo lo que le daria un breve y muy criticado rectorado en la universidad
de Friburgo de 1933 a 1934, afo en el que dimitié por las presiones del partido en la
destitucion de profesores no afectos al régimen nazi.

Fue suspendido como profesor en 1945, al finalizar la guerra y al ser ocupada
Alemania Occidental por los aliados. Luego de la revisién de la medida, las potencias
ocupantes le permitieron reingresar en 1952, pero desde entonces la actividad
universitaria fue intermitente.

Fue un escritor muy prolifico. No se han podido recopilar todavia todos sus
trabajos, teniéndose hasta la fecha un nimero superior a las 50 obras.

Su filosofia

La filosofia de Heidegger es ante todo, una ontologia ya que la cuestidon
fundamental de su filosofia es preguntarse por el Ser como algo constitutivo de todo
guehacer filoséfico.

En toda su obra, se propone delimitar los dmbitos de lo ontoldgico y lo dntico, que,
desde su perspectiva, ha sido un problema mal abordado en la historia de la filosofia.
Para comenzar a abordar el problema del ser, inicialmente Heidegger centra su atencion
en una actitud que él denomina La experiencia filoséfica originaria.

La experiencia filoséfica originaria.

Al hablar acerca de los dos modos de existencia: la existencia inauténtica o modo
cotidiano y la existencia auténtica o modo ontolégico, Heidegger habla de lo que llama
actitud filosofica originaria.

En la existencia inauténtica, estamos a menudo distraidos por el entorno material,
admirados y entretenidos por el cdmo son las cosas; es decir, por su apariencia.

La actitud filoséfica originaria, propia de la existencia auténtica, consiste
fundamentalmente en el asombro. En el asombro del ser por si mismo. Esto quiere decir

gue mas alla de sentirnos fascinados por como admirarnos que todas las cosas sean.

78


http://es.wikipedia.org/wiki/Segunda_Guerra_Mundial
http://es.wikipedia.org/wiki/Alemania_Occidental
http://es.wikipedia.org/wiki/Segunda_Guerra_Mundial
http://es.wikipedia.org/wiki/Segunda_Guerra_Mundial
http://es.wikipedia.org/wiki/Segunda_Guerra_Mundial

Reflexion:

Para ilustrar un poco estas reflexiones filoséficas de Heidegger, te propongo un

sencillo ejercicio:

Primero observa todo lo que te rodea, y permitete sentir admiracion por los colores
que observas, por las formas, los tamanios, los paisajes. Ahora evoca todas aquellas
imagenes que a lo largo de tu vida has podido captar gracias a tu vista y podras darte

cuenta que son sencillamente asombrosas.

Ahora huele todo lo que te rodea, y permitete sentir admiracién por los olores que
percibes. Evoca olores agradables y, permitete también evocar olores desagradables
y también podras darte cuenta que son asombrosos. Y sigue asi el ejercicio con

todos tus sentidos y sigue permitiendo admirarte de todo cuanto existe

Ahora concéntrate en tus emociones, repasalas todas: alegria, tristeza, enojo, ira,
etc., y también déjate admirar por lo que sientes y has sentido. Ahora focaliza tu
atencion en tus facultades mentales, ¢no son asombrosas? Sin embargo, mas alla de
todo lo que has podido asombrarte por la perfeccién o la diversidad de las cosas que
conoces, te daras cuenta que lo verdaderamente asombroso es que todo esto que

vivenciaste, evocaste, imaginaste, etc., es.

Esto es, que todo participa del ser. De manera tal que para Heidegger la
experiencia filosofica original consiste en admirarse de que todo es.

Pero todavia hay algo mas interesante y es que este ser se escapa a nuestro
conocimiento. Esto quiere decir que, aunque queramos conocer plenamente al ser no
podriamos aunque dedicdramos toda nuestra vida a tal empresa.

Para Heidegger, estamos casi siempre atrapados en la vida inauténtica,
entretenidos con las cosas materiales del mundo, sin permitirnos admirarnos de que
todo sea, pero hay ciertos momentos como la angustia, la alegria plena, la libertad, la

enfermedad, etc., que nos llevan a la experiencia filosdfica originaria.

79




Por esa razén, la preocupacion inicial de la filosofia de Heidegger es el problema
del ser, el sentido del ser. Para Heidegger, toda filosofia ha de comenzar con una
ontologia fundamental sobre el Unico ente que se pregunta sobre el sentido de su

existencia, es decir, que se cuestiona sobre su “ser-en-el-mundo” (in-der-Welt-sein).

4.2.2 Etapas en lafilosofia de Heidegger

La primera etapa de la filosofia de Heidegger la constituye el pensamiento vertido
por el filésofo en “El ser y el tiempo” que se distingue por su preocupacion por el “ser-
para-la-muerte”.

La segunda etapa, conocida como su “Filosofia de la nada”, que constituye el
pensamiento vertido en su conferencia de 1929.

La tercera etapa que se conoce como la fase de su “Filosofia del ser” que se inicia
con su conferencia sobre la verdad, que fue pronunciada en 1930 y publicada en
1943.

La cuarta se iniciaria, de modo aproximado, en 1936, llegando a su punto
culminante en "Carta sobre el humanismo" (Carta a Jean Beaufret. Paris), de 1942.

Esta fase podria denominarse: poético-religiosa, y hasta profética.

4.3 El sentido del ser.

Afirmabamos que para Heidegger toda busqueda del sentido del ser implica,

necesariamente, una ontologia fundamental. Y para llevarla a cabo utiliza el método

fenomenoldgico de su maestro Husserl.

Para Heidegger el ser estda velado, cubierto y la labor de la filosofia radica

precisamente en desvelarlo, en descubrirlo

Su obra “El ser y el tiempo”, comienza por afirmar que el término Ser es la palabra

mas universal, pero también la mas vacia de significado. Esto quiere decir que todo es ser,

por eso es el término mds universal, porque designa a todo. Pero también es la mads vacia,

porque cualquier intento de afirmar algo que lo defina, inmediatamente lo reduce. Esto

80


http://es.wikipedia.org/wiki/Humanismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Profec%C3%ADa

es, en cuanto digamos algo de ser, lo que sea, por ejemplo, decir que el ser existe,
implicaria reducirlo a los “existentes” y el término ser, es mucho mas abarcador.

“El “ser” es el “mas universal” de los conceptos (...) El concepto “ser” es indefinible,
(...) el “ser” no puede, en efecto concebirse como un ente...” (Heidegger, 2005, pp. 12-13)

Por esa razon, Heidegger se propone delimitar los dmbitos de lo ontoldgico (ser) y
de lo dntico (entes)

Asi, para Heidegger, el ser es permanente y eterno (dimensidon ontoldgica). Es
decir, en todo cuanto es, hay elementos eternos, es decir, sin principio ni fin. El ser de las
cosas estaba antes de que las cosas fueran y estara aun cuando las cosas particulares
dejen de ser.

El ente (dimension dntica) es cambiante y efimero. Esto quiere decir que las cosas
particulares si tienen un origen, por ejemplo nosotros, tenemos una fecha determinada de
nacimiento, esto quiere decir, que tenemos un origen perfectamente definido, y también,
indudablemente que tendremos un fin, aunque en este momento no conozcamos la fecha
y la modalidad. También quiere decir que las cosas cambian de apariencia (como se
muestran). Por ejemplo nosotros envejecemos o engordamos o adelgazamos, esto es,

nuestra apariencia cambia.

Reflexiona:

Centra tu pensamiento en recordar cémo eras hace 20 afios. ¢Coémo era tu
apariencia fisica, cuédles eran tus ocupaciones, cudles tus sufrimientos, etc.?

Ahora adelanta 10 afios y recuerda cdmo eras hace 10 afios. ¢COmo era tu
apariencia fisica? ¢Donde estabas? ¢Cudles eran tus pensamientos?
¢, Cudles eran tus preocupaciones?

Ahora recuérdate hace un mes. ¢COmo eras? ¢En qué has cambiado
desde entonces?

Ahora haz una sintesis. Observa qué has cambiado tanto que pareciera
gue ya no eres el (la) mismo (a) y sin embargo sigues siendo tu.

¢ Logras percibir como en ti hay una dimension ontolégica (eterna) y una
dimensioén ontica (efimera y cambiante)?

81



Como podras darte cuenta, en todo cuanto existe, hay un ser permanente y eternoy
también hay una existencia efimera y cambiante. ¢Cémo explica Heidegger esto?
Ubicando al ser en la espacio-temporalidad (hic et nunc) “aqui y ahora”

¢Qué quiere decir esto? Quiere decir que nuestro ser (dimensidn ontoldgica) esta
ubicado en un espacio y en un tiempo. Espacio (aqui) y Tiempo (ahora). El hecho de que
el ser (Sein) eterno, esté ubicado en un espacio y en un tiempo implica que el ser se

particularice en una existencia concreta. A esto Heidegger le llama dasein (Ser-ahi)

4.3.1 El dasein

Para Heidegger sélo el ser humano es un dasein, porque es el Unico que posee
existencia. “la “esencia” del “ser-ahi” estd en su existencia.” (Heidegger, 2005, p. 54)

Veamos un poco esto: por ejemplo, una piedra no existe, simplemente es y no existe
sencillamente porque para ella el mundo no existe, en cambio el ser humano existe
porque posee conciencia del mundo y puede interpretarlo.

Esto nos permite darnos cuenta por qué para Heidegger el dasein es el ser humano,

porque es aquel ser que posibilita que el ser esté presente y que pueda ser interpretado.

43.1.1 El espacio y el tiempo

El espacio y el tiempo, para Heidegger es el lugar en el que se manifiestan y se
despliegan las posibilidades del ser.

Ahora bien, écudles son las posibilidades del ser?: Todas. Si el ser es todo, sus
posibilidades son infinitas. Tiene posibilidad de hacerlo todo, de ser todo. “El “ser ahi” es
en cada caso su posibilidad, y no se limita a “tenerla” como una peculiaridad, (...) Y por

Ill

ser, en cada caso el “ser ahi” esencialmente su posibilidad, puede este ente en su ser
“elegirse” a si mismo, ganarse y también perderse, o no ganarse nunca, o sélo “parece
ser” que se gana.” (Heidegger, 2005, p. 54)

Ese ser de infinitas posibilidades, se despliega en lo que Heidegger llama “lo absurdo
de lo dado”. Esto quiere decir que el dasein (ser-ahi) llega a un lugar que le preexiste

desde siempre “en cuanto “ser en el mundo”, el “ser ahi” ha descubierto en cada caso ya

82



un “mundo.” (Heidegger, 2005, p. 126) A un lugar donde todo ya existia; a un lugar en
dénde nadie lo esperaba -porque nadie esperaba nuestra existencia concreta-; a un lugar
en dénde a nadie le hacemos falta... y sin embargo, en este mundo, tenemos la obligacion
de ir mas alld de nosotros mismos, de trascender nuestras posibilidades.

Porque para Heidegger existir (ek-sistir) es estar yendo hacia fuera,
trascendiéndose. Asi que el Dasein es, para Heidegger un ser que se proyecta mas alla de
si mismo, trascendiéndose.

éPor qué es importante que el Dasein se trascienda?, porque si yo no trasciendo
mis posibilidades, me quedo como siendo una cosa.

El ser del hombre es para Heidegger el yo mismo; sin embargo, nosotros perdidos
en la cotidianeidad, nos olvidamos de nosotros mismos, nos masificamos convirtiéndonos
en uno, dejando de ser yo.

Hay entonces aqui una cuestiéon fundamental en Heidegger: la existencia es
privativa del Dasein. Esto quiere decir que, a diferencia de las cosas, cuyo ser esta fijado,

en el ser humano o Dasein, su esencia se basa en la existencia.

4.4 El ser-en-el-mundo
Asi, para Heidegger, el ser del humano se funda en su existencia. Esto implica que
el dasein llega a ser en la medida en la que esta abierto a sus posibilidades, eligiendo.
Esto es porque el ser humano no estd determinado de manera a priori, sino que se va
configurando conforme va eligiendo.
Esto necesariamente se realiza en el espacio y el tiempo (es decir, en el aqui y el
ahora) “El ente constituido esencialmente por el “ser en el mundo” es él mismo en cada

4

caso su “ahi”. En su sentido corriente, alude el “ahi” al “aqui

" mon
[ i

y el “all (Heidegger,
2005, p. 149)

El término dasein expresa la relacién del ser con el ser humano y la relacion del ser
humano con el ser. Veamos qué quiere decir esto: El Ser (Sein) entra en la relacién con el
ser humano en cuanto, al revelarsele, esta ahi (Da) para el ser humano, es decir, el ser se

revela de manera concreta en un ente ubicado en un espacio y un tiempo.

83



Te invito a que te maravilles al contemplar como es que el Ser (con mayuscula)
haya decidido hacerse presente en el ser concreto (con mindscula) que tu eres.

Observa tu fisonomia y asémbrate al observar tu perfecta anatomia.

Ahora, extasiate al centrar tu atencion en la perfeccioén de sus funciones biolégicas,
quimicas, fisicas, psicologicas, intelectuales, etc.

¢, No es maravilloso qué el Ser se manifieste en ti?

Este mismo ejercicio de reflexion puedes extenderlo a las personas significativas en
tu vida. ¢No es maravilloso que estén aqui?

En eso consiste el Da del Sein

Este es el dasein. El ser humano es el Da del Sein, es decir, el ambito en que el ser
se manifiesta. Pero, también, el Da del Sein es el ambito en que el ser humano es, el
ambito en el que el ser se realiza. El Da del Sein es el Da (ahi) del ser humano. La palabra

Dasein seiiala el punto en que se cruzan el ser humano y el Ser.

Reflexiona:

Ahora te invito a que consideres que no solo el Ser (con mayuscula) ha obrado
maravillas al manifestarse en nosotros.

Ta has elegido vivir de una manera muy particular. En tu diario vivir trabajas,
ayudas, sirves, amas, gozas, te recreas, te alimentas, etc., y en todas esas
actividades haces cada dia lo mejor que puedes. Por ejemplo has decidido
estudiar una Maestria.

Esto significa que en tu vida concreta, tu estds manifestando al Ser de una

manera muy particular. Te invito a que reflexiones cuéles son las cosas que has
hecho hasta ahora de una manera tan particular cdmo nadie més podria hacerlo.

Esa particularisma manera, es la forma en la que tu eres es Da del Sein.

84



Asi, el Ser-en-el-mundo es para Heidegger una estructura originaria del Dasein
porque el ser del hombre consiste en estar abierto a sus posibilidades. Esta apertura no
se realiza en abstracto sino en un mundo concreto lleno de cosas y de otras personas, es
decir en el mundo

El ser humano es posibilidad pero también es realidad en un espacio y en un
tiempo. El mundo es aquello hacia lo cual y por lo cual el dasein existe. El ente no podria
revelarse de ningin modo sin el mundo.

Esto quiere decir no sélo que estamos en el mundo, sino, fundamentalmente que
sélo somos-en-el-mundo, que nuestro ser es siempre ser-en-el-mundo, y que no es
posible salirse del mundo. No existe, por lo tanto, un yo puro, aislado. Es decir, no existe
una conciencia pura. Somos y estamos siempre en un espacio y un tiempo, en un
mundo, es decir, proyectados fuera de nuestro centro porque la palabra existir es ek-
sistir, que significa estar proyectado, fuera de nosotros mismos, y es ademas la
posibilidad de estar en intimidad con nosotros mismos.

Asi, para Heidegger, en el ser existen dos movimientos: estar proyectado hacia el
mundo y estar consigo mismo en intimidad. Para Heidegger hemos sido arrojados a la
existencia porque existir es esa necesidad del ser de estar continuamente saliendo de si
mismo hacia los otros y hacia el mundo.

Ahora bien, ¢qué es el mundo?
Heidegger, 2005, define mundo de la siguiente manera:
“1.- “Mundo” se emplea como concepto déntico y entonces significa la totalidad de los
entes que pueden ser “ante los ojos” dentro del mundo.
2.- “Mundo” funciona como término ontoldgico y entonces significa el ser de entre los
entes aludidos en el nimero 1. En este caso puede ser “mundo” ser el nombre de
toda la regidén que abarque una multiplicidad de entes; por ejemplo, significa “mundo”

|ll

lo que significa al hablar del “mundo” del matematico, la regidén de los posibles objetos
de la matematica.
3.- “Mundo” puede comprenderse de nuevo en un sentido éntico, mas ahora no como

los entes que el “ser ahi”, “vive”. “Mundo” tiene wuna significacion

85



preontolégicamente existencial. Aqui vuelve a haber diversas posibilidades: “mundo”
mienta al mundo “publico” del “nosotros” o el mundo circundante “peculiar” y mas
cercano (doméstico)
4.- “Mundo” designa, finalmente, el concepto ontolégico-existenciario de la
mundanidad.” (p.78)

Lo primero que nos deja claro Heidegger es que no es posible para el ser humano
conocer al mundo de manera objetiva y menos en totalidad. Sélo podemos conocerlo
de manera parcial y desde nuestro punto de vista, es decir, sélo podemos conocer el
mundo subjetivamente.

Aqui es importante aclarar que el hecho de que podamos captar el mundo
subjetivamente no implica que nuestra captacién no sea real, sino Unicamente que sélo
desde nuestra perspectiva podemos captarlo.

Sin embargo, es necesario que precisemos que el ser humano esta inmerso en ese
mundo. El mundo es el espacio en el que se despliega y se desarrolla. Por eso, también,
existe una permanente y mutua interrelacion entre el dasein y el mundo: el mundo

cambia al ser humano y el ser humano cambia al mundo.

Reflexiona:
¢,De qué maneras el mundo te ha cambiado a ti?

¢,De qué maneras tl has cambiado al mundo, a tu
mundo?

Heidegger a este respecto dice que el ser humano “crea mundo, hace mundo”.
Cada nueva experiencia me lleva a experimentar de modo distinto al mundo y su realidad.
Veamos, no se vive de la misma manera una experiencia original que una experiencia
subsiguiente y es que cada experiencia, modifica mi vivenciar y mi percepcién acerca de

esta vivencia. Por ejemplo, una persona no vive con la misma intensidad su primera

86



experiencia erética que el resto de las experiencias erdticas subsiguientes a lo largo de su
vida, sin embargo, cada una enriguece su percepcion en ese ambito.

Habiamos dicho que para Heidegger, existen ciertos momentos existenciales en los
que tenemos acceso a la experiencia filosdfica originaria; eso es momentos muy intensos
tales como éxitos o fracasos, pérdidas o encuentros, las experiencias nuevas, pueden
hacer que cambie nuestra perspectiva del mundo y que todo lo vea distinto.

Sin embargo, el hombre sigue siendo el centro de su mundo ya que en esta mutua
relacion del hombre (dasein) y el mundo, él se constituye en el centro de su mundo.

Esto no quiere decir esperar que el mundo gire en torno al hombre sino ubicarse
para orientarse en el mundo y hacia el mundo. Asi que Ser-en-el-mundo implica
orientacién eso implica buscar un sentido.

El problema del ser-en-el-mundo se convierte, entonces, en el problema del sentido

del mundo y esto, sin duda, es el problema fundamental de la existencia humana.

4.4.1 Elsentido de lavida y el Ser-en-el-mundo.

Esta es una caracteristica que diferencia al Dasein de los demdas entes: el ser
humano como centro del mundo, es el Unico ser que no sélo estd en el mundo sino que
hace que exista el mundo para él, es decir, el hombre presta sentido a la vida y por ello
se constituye en centro del mundo.

Sin embargo, el ser humano se encuentra a menudo cuestionandose sobre el
sentido de la vida; sin embargo, lo que se ha perdido no es el sentido de vida, sino la
capacidad de dar sentido a la vida, y no a la vida en abstracto, sino a la vida concreta,

propia, personal.

Reflexiona:

¢, Ha habido momentos en tu vida en la que no encuentras sentido a tu
existencia concreta?

¢,Puedes identificar los sentimientos que se encontraban asociados a
esa pérdida del sentido de tu vida?

87



Asi que el sin-sentido y el absurdo son la principal amenaza del ser-en-el-mundo.
Sin embargo, el ser humano no puede escapar del mundo, ni siquiera centrandose
absolutamente en si mismo, ya que la primera de sus responsabilidades es vivir en el
mundo. Eso explica por qué todo intento por evadirse del mundo es patolégica.

Ahora bien, ¢de dénde surgen la falta del sentido de la vida? Surgen de hecho
gue el ser humano es un ser infinito de posibilidades, en un mundo también infinito pero
ubicado como existente en un espacio y en un tiempo y, por tanto, atado a sus limites
finitos y eso le produce frustracién.

Y asi, en el absurdo de lo dado, esta obligado como existente a trascender sus
posibilidades. Esto implica que el ser humano es siempre una anticipacion de si mismo.

No es todavia lo que ha de ser y debe dejar de ser lo que ahora es. En eso radica
la existencia, en ese continuo estar proyectado hacia fuera, hacia el proyecto.

Por eso para Heidegger el ser humano es un decir inconcluso, un proyecto
incompleto, arrojado a un mundo que ya es. Esto, sin duda que produce en el ser
humano una sensacién de frustracién y absurdo.

El mundo se presenta ante él como posibilidad de realizacidon ya que el dasein es
el Unico ser con capacidad de hacer mundo, de construir el mundo y darle sentido y, en
ese intento, encuentra que el mundo se presenta ante él como instrumento de

realizacion.

4.4.2 El mundo como utensilio

En el intento de encontrar sus posibilidades de realizacién en el mundo,
utilizdandolo como un instrumento, el ser humano crea la técnica. La técnica, sin duda
gue amplia y facilita las posibilidades de realizacién del ser humano, pero también es
inevitable que poco a poco va minando la relacién originaria con el ser.

La técnica hunde al ser humano en la facticidad de los entes reduciéndonos a
nosotros mismos a meros instrumentos. Observemos esto: cada dia el ser humano vive

mas atado a las cosas del mundo. Cada vez cobra mds terreno el tener que el ser.

88



Vivimos estresados por conseguir cada vez mas cosas hasta que nos percatamos que nos

hemos convertido en una mas de las cosas del mundo.

<
Actividad:
Elabora una pequefia composicién en la que muestres

cémo percibes en tu entorno como se da esta pérdida del
ser por el tener.

Elabora un dibujo que plasme al ser humano perdido en
las cosas del mundo... reducido a objeto.

El ser humano en su intento por instrumentalizar al mundo se ha
instrumentalizado y cosificado vy, lo que es mas, en su intento por dominar al mundo, ha
terminado por destruir al mundo y el mundo destruye al ser humano. Esta
instrumentalizacidon le provoca preocupacion. La preocupacién que surge de vernos
proyectados en un mundo en el que tenemos que ser aungque no queramos.

El problema de la técnica no radica en que el ser humano haya dominado o creido
dominar el mundo por medio de la ciencia y la técnica, el problema es que la
instrumentalizacidon genera que abandone el terreno del Ser para caer en el terreno del
ente, es decir que abandona su estatus ontolégico de Dasein para convertirse en una cosa
y asi ha abandonado su Ser-en-el-mundo.

El ser humano se ha creido duefio del mundo y al utilizarlo como un instrumento,
lo ha perdido. Todo esto le causa angustia al Dasein, pero lo verdaderamente doloroso es

gue el ser humano no puede ni quiere separarse del mundo.

4.5 Los modos ontoldgicos del dasein.
La existencia no tiene una sola modalidad. Para Heidegger la existencia puede
guardar dos formas: la impropia, inauténtica o instrumentalizada y la propia, auténtica u

ontoldgica.

89



Estas dos modalidades de existencia no tienen tintes de valoracién o jerarquizacion
moral. Son dos momentos ontoldgicos del Dasein.

La forma mds inmediata de ser del dasein es para Heidegger la cotidianidad. El
dasein es-en-el-mundo primariamente en su cotidianidad. A esta cotidianidad, que para
Heidegger es la forma impropia o inauténtica Heidegger la denominé “uno”.

El “uno” es todos y es nadie. El dasein en su modo de ser cotidiano se deja

dominar y absorber por el “uno”. Es decir, el ser humano se deja dominar por lo que

deciden los demas, por lo que opinan los demas; es decir, se masifica.

I'II I o

“La caida del “ser ahi” en el uno y el “mundo” de que se cura la llamamos una

H4
|

“fuga” del “ser ahi” ante si mismo.” (Heidegger, 2005, p. 205)

El dasein escapa de la toma de las decisiones de su existencia a través de lo “uno”,
se descarga ante su propia responsabilidad de ser si mismo. En el “uno” se nivelan las
posibilidades de ser. Andnimamente se decide lo que debe ser aceptado o rechazado, lo
que debe ser un éxito y lo que no. El Dasein esta sujeto al dominio de los otros en su

convivir cotidiano.

<
Actividad:

Elabora una lista de afirmaciones que hayas dicho o
hayas escuchado en la que aparezca la palabra “uno”, por
ejemplo: “cuando “uno” no se quiere comprometer, evita
personalizar sus afirmaciones”

¢, Qué observas en ellas?
Anota tus observaciones

Ahora, transférmalas, sustituyendo la palabra “uno” por
“yoil

¢, Qué diferencia aprecias?

¢, Coémo te sientes afirmandolas?

90



Cuando estamos ubicados en la existencia auténtica, la preocupacién o "cuidado"
(Sorge)1 surge como el ser del existir. Cuando el individuo accede a la existencia auténtica
se angustia al darse cuenta de que su existencia se encuentra perdida en el mundo, y es
cuando se reconoce como ser finito.

Y es precisamente ese darse cuenta de estar perdido en el mundo, en las cosas lo
gue lo lleva al autodescubrimiento, a su desvelacion. Y finalmente ese es el sentido de su

ser, trascender.

4.5.1 La angustia como constitutiva del dasein.

La principal caracteristica del dasein es su apertura que radica en que puede elegir
una u otra forma de ser. Esta capacidad es inherente a su existencia ya que ek-sistir es
estar proyectado hacia afuera. Asimismo se habia afirmado que el dasein es existente
porque en la existencia es capaz de comprender al mundo y de comprenderse a si mismo.

Asi el Ser-en-el-mundo es un constitutivo fundamental del dasein. Es en ese mundo
en el que el Dasein cuida de si mismo, se hace cargo de su propio ser; ademas de ser en

ese mismo mundo, en el que el Dasein se relaciona con las cosas y con los demas

” u I “" I “"

hombres. “El “estado de caido” “en” el “mundo” mienta el absorberse en el “ser uno con
otro” (Heidegger, 2005, p. 197)

Sin embargo, lo que también es cierto es que su ser-en-el-mundo inicia porque el hombre
ha sido arrojado al mundo. Ha sido arrojado al absurdo de lo dado. A un mundo que le
preexistia y en el que, sin embargo, esta obligado a ir mas alla de sus posibilidades, porque
en ello radica su existencia.

Esta caida del hombre al mundo lo convierte en un ser desolado. En este estar
arrojado, el hombre comprende su ser-en-el-mundo por medio de un estado de animo: la
angustia. “El desvio de la caida se funda, antes bien, en la angustia, que es por su parte lo
Unico que hace posible el temor” (Heidegger, 2005, p. 206)

La angustia como estado de dnimo vital se le puede presentar al hombre en

cualquier momento. El dasein puede huir ante la angustia que se le presenta, le puede dar

! En traduccion usada aparece como “cura”. (N. del A.)

91



la espalda alienandose en la existencia inauténtica. Es decir perdiéndose en la facticidad

Ill

de las cosas del mundo; desrresponsabilizandose perdiéndose en la masa del “uno”.

En la existencia inauténtica el dasein intenta ocultar una de las cualidades propias
del dasein que es ser libre, de elegirse y perderse en la masa es el mecanismo por el cual
el hombre oculta que es un ser libre, abierto a todas sus posibilidades.

La angustia del dasein no se explica por un factor externo. De lo que se angustia el
dasein es de ser arrojado en un mundo, en un mundo en el que tiene que elegirse, hacerse
en sus posibilidades.

Asi, este estado de desazonamiento que podria considerarse negativo se convierte

Ill

en la posibilidad de liberarse del “uno” o ser masificado, anénimo para encontrarse a uno
como un ser libre, abierto, proyectado.

Heidegger afirma que la angustia es la disposicion fundamental que nos coloca
ante la nada. Por esa razon para Heidegger el ser humano se constituye en un ser-para-la-

muerte.

4.6 La muerte o la ser-para-la muerte.

La angustia entonces surge ante la certeza de que somos: seres con posibilidades
infinitas, pero que justamente son eso, posibilidades y que la Unica verdaderamente
segura, la mas radical, es |a posibilidad de la muerte.

Como el dasein no puede experimentar su propia muerte no puede acceder a su
comprensién total. Nos acercamos a la comprension de la muerte en la muerte de los
otros, pero nunca podremos tener la experiencia cabal de la muerte misma ya que sélo
muriendo podriamos tenerla.

Sin embargo, al morir dejariamos de existir y ya no podriamos experimentar la
muerte. Entonces se presenta la muerte es la mas radical posibilidad del dasein ya que a
diferencia de las otras posibilidades, no sélo sabemos que es segura, sino que sabemos
gue es inevitable.

El hecho de que el dasein se constituya en un ser-para-la-muerte se enraiza en dos

caracteristicas constitutivas del dasein:

92



Su caracter anticipatorio y

Su caracter abierto.

Dice Heidegger que “tan pronto como un hombre entra en la vida, ya es lo
suficientemente viejo para morir.” (Heidegger, 2005, p. 268) Esto quiere decir que la
muerte se convierte en su compainera mas fiel de viaje.

El ser-para la muerte es entonces un constitutivo existencial del dasein. Ademas
de ser su posibilidad mas radical.

“Al alcanzar en la muerte su integridad, es un no-existir-mas, en el sentido de no-
estar-mas-en-el-mundo” (Heidegger, 2005, p. 286)

Ante la muerte sentimos angustia que nos coloca ante la nada. La muerte es la
posibilidad real de no poder existir mas. Y es que Heidegger apunta que la muerte es
ineludible, insuperable, impostergable. “la muerte es cuanto fin del “ser ahi” es la
posibilidad mas peculiar, irreverente, cierta, y en cuanto tal indeterminada e irrebasable
del “ser ahi” (Heidegger, 2005, p. 282)

Ahora bien, no poder estar mas en el mundo le hace cobrar conciencia de que esta
en el mundo, que existe en el mundo y que al igual que la muerte como posibilidad,
mientras exista en el mundo, se abren ante él otras posibilidades, ya que asi como es
constitutivo del Dasein el caracter Anticipatorio, lo es también el caracter Abierto, esto
implica que nadie es lo suficientemente viejo como para no tener un porvenir pero
teniendo siempre en cuenta la posibilidad mas radical que es la del Ser-para-la-muerte.

Si el ser-para-la-muerte es siempre siendo-en-el-mundo. Somos seres arrojados al
mundo y el estar arrojado contiene ya la posibilidad de la muerte y la angustia es también
la disposicidn de encontrarnos ante la nada, ante la muerte.

La angustia ante la muerte no debe confundirse con el miedo a dejar de vivir. La
angustia no es un estado de animo cualquiera, es la disposicién afectiva fundamental “El
estado de dnimo pone al “ser ahi” ante el “estado de yecto” de su hecho de que es ahi.

Mas el encontrarse capaz de mantener patente la amenaza constante y absoluta que para

93



el ser mas peculiar singularizado del “ser ahi” asciende de este mismo, es la angustia.”
(Heidegger, 2005, p. 289)

Asi, para Heidegger, no se puede ser auténtico dejando su posibilidad mas propia y
radical que es la muerte. La autenticidad consiste entonces, para Heidegger, en proyectar
su existencia desde su posibilidad mas radical que es la de ser-para-la-muerte. El dasein se
hace libre para la muerte. Es a partir de la posibilidad de ser-para-la-muerte que puede
comprender el dasein la totalidad de su ser como finito. Por lo tanto, el dasein se hace
libre para comprenderse a partir de su posibilidad mas radical, ya que a partir de
comprender que puede no-ser mas, abre los ojos para aprender a ser-en-totalidad.

Sin embargo, el dasein se encuentra en estado caido, hundido en la facticidad, sumido en
la cotidianidad... Se encuentra distraido, ocupado, no ocupandose de lo desazonante: la

posibilidad de la muerte.

%%

Reflexion:

Recuerda cudales son tus preocupaciones actuales, aquellas que te
han dejado sin dormir los dltimos dias, o aquellas a las que has
dedicado gran cantidad de tu tiempo y tus energias.

Ahora, imagina que la muerte es una posibilidad cercana en tu
vida...

¢Seguirian siendo importantes tus preocupaciones actuales?
¢ Por qué cosas te preocuparias?
¢, Como decidirias vivir tus dltimos dias?

Iﬂ

Sumido en las ilusiones del “uno”, el ser humano crea la ilusion de eternidad. La
frase “uno se muere”, me distancia de mi propia muerte. Al decir “uno se muere” en
realidad no decimos que alguien concreto se muere, es decir, creamos la ilusién de que
nadie se muere. “El “uno morird” difunde la opinidon de que la muerte alcanza por decirlo
asi al uno. La interpretacion publica del “ser ahi” dice “uno morira” porque con ello otro

cualquiera y uno mismo puede hablarse muy convencido asi: en el caso no justamente yo;

pues este uno es el nadie.” (Heidegger, 2005, p. 276)

94



Ahora bien, el Dasein constitutivamente es un ser-para-la-muerte, y esta
posibilidad le abre su ser a la libertad ya que la muerte nos llama a la realizacién de
nuestra existencia, asumiendo la muerte con decisién anticipatoria.

La comprensiéon de la muerte posibilita la libertad del dasein ya que permite
superar las cadenas de los instrumentos vy la facticidad de las cosas.

La liberacién del dasein entonces, se constituye en una libertad apasionada que ha
superado las ilusiones del “uno” para entonces acceder al si mismo. Acceder a la

verdadera libertad.

4.7 Heidegger y la psicoterapia humanista.

La filosofia de Heidegger constituye uno de los pilares mas sdlidos para la
psicoterapia humanista ya que al centrar sus reflexiones en el ser, nos guia al centro de las
problematicas del ser humano.

La distincidn entre lo ontolégico y lo dntico lo lleva a ubicar en un espacio y un
tiempo determinado a los seres y la capacidad de interpretar el mundo, lleva a Heidegger
a considerar que el ser-en-el-mundo es el ser humano.

Estas concepciones tedricas tienen implicaciones importantes en la psicoterapia.

Ill

La primera, fue constituida en un fundamento de la psicoterapia gestalt como el “aquiy el
ahora”. Todo lo que sucede en el ambito de la terapia sucede aqui y ahora, fuera de eso
no hay mas. Esto significa que en el ambito de la terapia es importante ensefar al
consultante a vivir mas en el presente que en el pasado; a vivir mas lo concreto que lo
imaginario o fantastico. Que puede resumirse en la valoracion de la actualidad temporal.

Por otra parte, las reflexiones de Heidegger en torno al sentido de la vida, los
modos de vida y el ser-para-la-muerte, son un terreno sumamente fértil para llevar a los
consultantes a ahondar en lo mas profundo de su-ser-en-el-mundo.

El trabajo terapéutico en torno a la muerte, al sentido de la vida y demas temas

existenciarios contribuird a enriquecer y profundizar los logros terapéuticos.

95



Conclusiones:

La filosofia de Heidegger es la filosofia del ser. Se propone delimitar el ambito de
lo ontolégico y de lo dntico.

Para filosofar es necesario desarrollar la actitud filoséfica originaria que consiste en
asombrarnos de que todo es. Que este ser se escapa a huestro conocimiento.

Para Heidegger el ser estd velado, cubierto y la labor de la filosofia radica
precisamente en desvelarlo, en descubrirlo.

El ser es permanente y eterno (dimensién ontoldgica) y el ente (dimensidn dntica)
es cambiante y efimero.

El dasein es el ser humano, existente ubicado en un espacio y en un tiempo, lugar
donde se despliegan sus posibilidades.

El dasein se despliega en el absurdo de lo dado y alli debe trascender sus
posibilidades ya que ek-sistir es estar yendo hacia fuera.

Por eso para Heidegger el dasein es siempre un proyecto... un decir inconcluso.
Ser-en-el-mundo es la estructura originaria del dasein. El mundo es el espacio en el que se
despliega y se desarrolla. El ser humano es posibilidad.

El mundo se presenta también como instrumento de realizacidn. Sin embargo, la
técnica menoscaba la relacion originaria con el ser.

Existen dos modos ontoldgicos del dasein: la existencia inauténtica y la existencia
auténtica.

El dasein es un ser arrojado, el ser humano comprende su ser-en-el-mundo por
medio de un estado de animo: la angustia. La angustia es constitutiva del Dasein.

La angustia es la disposicion fundamental que nos coloca ante la nada. Por esa
razén para Heidegger el ser humano se constituye en un ser-para-la-muerte.

El hecho de que el dasein se constituya en un ser-para-la-muerte se enraiza en dos
caracteristicas constitutivas del dasein:

Su caracter anticipatorio y

Su caracter abierto

96



La muerte es ineludible, insuperable, impostergable. La muerte nos llama a la

realizacion de nuestra existencia, asumiendo la muerte con decision anticipatoria.

Preguntas:

¢, Cuél fue el principal tema de preocupacion en la filosofia de Heidegger?
¢En qué consiste la experiencia filosofica originaria?

¢,Cual es la diferencia entre el Sery el ente?

¢, Qué es el Dasein para Heidegger?

¢ Por qué el Dasein se Despliega en el absurdo de lo dado?

¢ Por qué para Heidegger el Dasein es siempre un proyecto inacabado?
¢, Qué es para Heidegger Ser-en-el-mundo?

¢ Por qué el Dasein es un Ser-para-la-muerte?

¢,Cuales son las dos caracteristicas ontolégicas que permiten entender al Dasein como un
Ser-para-la-muerte?

¢ Por qué la muerte puede ser un paso a la vida auténtica?

97




5. KARL JASPERS

Objetivo General:

Que el alumno conozca cédmo el pensamiento existencialista es llevado
magistralmente al &mbito de la salud mental y se abre la posibilidad de
gue las reflexiones puramente filoséficas se pongan al servicio de la
existencia concreta de los seres humanos a través de la psicoterapia.
Objetivos Especificos:

Que el alumno: comprenda en qué consisten las dimensiones
ontolégicas de la existencia para Jaspers.

Evalle la importancia de la comunicacion interpersonal.
Conozca las actitudes que originan el filosofar.

Conozca comprenda y analice el impacto de las Situaciones Limite en
la busqueda del sentido de la vida.

Conozca, comprenda y aprenda a aplicar el método fenomenoldgico al
ambito de la salud mental.

PSICOLOGIA z
PSICOLOGIA DE LA PSICOLOGIA
SOMATICA EXPRESION DEL

MUNDO

/

SISTEMA PSICOLOGIA
DE LOS < que consiste i
NATURALISTA RENDIMIENTOS 9 — PSIggﬁGIA
R OBRA
UNA QUINTUPLE EL PERCIBIR
EXPLORACION
LA MUERTE se opone al /

/

4

que consiste
ue son en
LA CULPA | ~ T rCoNES UNA TRIPLE
/ ney propone INVESTIGACION S TREE RS
DE LO
se debeWw VIVENCIAR
\ / __— hacer DICHO

EL AZAR estudia las KARL JASPERS

™~
LA concibe
ENFERMEDAD ala

propone

l/

PSICOPATOLOGIA

= como una

posibilidad de
ESTUDIO DEL \
SER PSIQUICO
ACERCAMIENTO

AL SER HUMANO

PSICOLOGIA | g des{je CONCRETO
COMPRENSIVA / S 7

a través de

DESCRIPCION
FENOMENOLOGICA \
DE LA FORMA
" EXISTENCIA DE LAS Coggﬂlsoo
PSICOLOGIA VIVENCIAS RN
EXPLICATIVA ~
s =
LA PARTE EL RELATO
MAS DEL

ESTABLE PACIENTE




Para Jaspers, el Unico y verdadero tema de la filosofia radica en el esclarecimiento
de la existencia del ser humano. Es decir del dasein o de ese ser situado en un espacio y
en un tiempo. Jaspers renuncia a la pretensién de definir al ser humano de manera
tedrica ya que para él los conceptos no abarcan el universo del ser humano. Es por eso
gue la filosofia de Jaspers es un intento por rescatar la existencia concreta en su mayor
pureza.

El mérito de Jaspers radica en ser el primer pensador en llevar las reflexiones
filosoficas al ambito de la salud mental y al ambito de las ciencias humanas y sociales lo
gue constituye un gran paso para el impulso del paradigma cualitativo en la investigacidon

social.

Su vida.

Karl

Jaspers

Karl Jaspers nacié en el Norte de la ciudad alemana de Oldenburg en 1883. Crecio
en un ambiente familiar fuertemente influido por las ideas politicas del liberalismo aleman
que, a decir de él mismo, constituye una de sus influencias formativas mds importantes
durante su infancia y adolescencia.

Su pensamiento también fue influenciado por el espiritu del protestantismo
aleman y su perspectiva filoséfica puede ubicarse en la tradicién kantiana y
kierkegaardiana que le lleva a contribuir al renacimiento existencialista.

Jaspers fue un personaje visionario con una formaciéon en diversos ambitos del
saber. Influido por la formacién de jurista de su padre, inicialmente estudia derecho; sin
embargo pronto se da cuenta que el derecho no es propiamente su talante y emprende
sus estudios de medicina, obteniendo el doctorado en 1908. Después de la obtencién de
su doctorado, colaboré como voluntario en la Clinica Psiquiadtrica de Heildelberg. Su
segundo doctorado, en Psicologia le fue otorgado en la Facultad de Filosofia de la

Universidad de Heildelberg.

99



En esa misma Universidad de Heildelberg se inicié trabajando como Privatdozent y
en 1921, se convirtid en un profesor de filosofia, también en Heidelberg. Sus primeras
publicaciones importantes fueron obras del ambito de la psicologia. Entre estas se
encuentra Psicopatologia General que fue publicada en 1913. Esta obra representa un
gran aporte en la psicologia ya que constituyé la primera obra que ofrece una visidn
fenomenoldgica de los padecimientos mentales y Psicologia de las concepciones del
mundo, publicada en 1919. En esta ultima obra comienzan a hacerse evidentes sus
influencias filosoéficas y comenzaba ya a perfilarse su existencialismo filosofico.

Durante su estancia en Heildelberg entré en contacto con un selecto grupo de
intelectuales que sin duda enriquecieron su ambiente cultural. Entre ellos se cuentan Max
Weber, Ernst Bloch, Emil Lask, Georg Simmel, y Georg Lukacs.

Los inicios de su pensamiento filoséfico estuvieron orientados al rescate de la
filosofia kantiana que en ese momento estaba siendo duramente atacada en los circulos
filosoficos del sur de Alemania.

También en sus inicios como profesor de filosofia, fue duramente atacado por los
filésofos neo kantianos y por los filésofos fenomenoldgicos entre los que se cuentan
Rickert y el mismo Edmund Husserl, quien lo acusé de contaminar las reflexiones
filosoficas con preguntas antropoldgicas, sin darse cuenta que ya en ese momento se
comenzaba a perfilar un pensamiento mucho mas vivencial y menos especulativo: el
existencialismo de la posguerra.

La primera influencia filosofica de Jaspers fue Emmanuel Kant y posteriormente, se
ve influido por Martin Heidegger con quien no tuvo una amistad cercana seguramente por
sus diferencias politicas.

Independientemente de sus diferencias politicas e ideoldgicas, estos dos
pensadores son considerados los dos fundadores de la filosofia existencial en Alemania
aungue esto no lo hayan aceptado ellos mismos.

Como consecuencia de la ocupacién nazi en Alemania, Jaspers es removido de su

catedra en 1937 y es restituido al finalizar la Segunda Guerra Mundial.

100



Sin embargo, a partir de 1945, fue considerado en la lista de politicos e intelectuales
intachables que fueron invitados a colaborar en el proceso de reorganizaciéon alemana.
Este nombramiento le permitié colaborar como uno de los profesores responsables de la
reapertura de la Universidad de Heildelberg. Jaspers colabora también tedricamente a
esta labor escribiendo sobre la necesidad de reformas democraticas liberales en Ia
universidad y en toda Alemania.
Jaspers murié el 20 de febrero de de 1969 en Basilea.

Su filosofia.

Para Jaspers la ciencia es solo el inicio del filosofar pero no es capaz de alcanzar la
totalidad y la unidad, necesarios para el filosofar. Sin embargo, también considera que la
filosofia necesita de la ciencia ya que no existe un mundo independiente del mundo
objetivo explorado por las ciencias.

Ahora bien, Jaspers reconoce que es necesaria la filosofia para poder explicar

aquellos aspectos de la existencia que no pueden ser reducidos al ambito de las ciencias.

5.3 Psicologia de las representaciones del mundo.

La filosofia jasperiana surge inicialmente de una reflexién en torno al estudio de las
enfermedades mentales. A partir de estas reflexiones, desarrolla la idea de que el ser
humano no sélo esta ahi, sino que ademas es capaz de saber para qué esta y elegir en
dénde esta. Y no sélo eso, sino que el ser humano al estar ahi, en el mundo, se va
formando una visién de ese mundo en el que esta. La concepcién del mundo, para él, no
es un saber particular sino una vision cosmoldgica, totalitaria que “se manifiesta en
valoraciones, conformacién de la vida, destino, jerarquia vivida de los valores” (Jaspers,
1950, p. 19)

Estos pensamientos son desarrollados en su obra “Psicologia de las
representaciones del mundo” en donde desarrolla tres aspectos fundamentales en el ser
humano:

= La orientacién en el mundo como busqueda de la realidad objetiva,

= El esclarecimiento existencial como llamada al ser auténtico y

101



= La metafisica.

En el primer volumen Titulado “Orientacion filosofica en el mundo”, Jaspers explica
la primera dimensién de la existencia del ser humano y dice que dado que la existencia
pertenece al mundo, de alguna manera busca orientarse en él y para ello, recurre a las
ciencias de la naturaleza para que éstas le ofrezcan una explicacion de lo que es el mundo
y de lo que es su existencia en el mundo.

En esta dimensién estan ubicadas, desde la perspectiva de Jaspers todas las
determinaciones bioldgicas e histéricas que como existentes objetivos poseemos. Esta
dimensién la identifica como la de estar-ahi. Es decir como un ser ubicado en un tiempo y
en un espacio, pero que no tiene gran diferencia con las cosas.

Jaspers considera que hay un "yo" original que esta arraigado a un cuerpo, un
temperamento, una disposicidon y gue ocupa una situacion concreta en la historia.

A estas caracteristicas histdricas, Jaspers las ubica en el nivel del estar ahi, donde
se vive en medio de las determinaciones, sin poder elegir ya que en este nivel la existencia
se asume como dada.

Sin embargo, para Jaspers esto no significa precisamente existir ya que para
Jaspers “soy yo mismo sélo cuando me poseo; cuando me elijo y cuando me enjuicio
acerca de lo que yo soy” (Jaspers, 1950, p. 166)

Ese autoconocimiento y ese enjuiciamiento posibilitan entrar en contacto con los
actos, motivos y sentimientos. Este autoconocimiento es para Jaspers la puerta al nivel de
ser yo mismo, ese nivel en el que el ser humano realmente existe.

En el segundo volumen titulado “Clarificacion de la existencia” Jaspers establece el
segundo aspecto fundamental en el hombre que es el esclarecimiento existencial, al
respecto establece que el ser humano es eso, existencia, y entonces la libertad radica en
aceptar mi situacién de existente en el mundo. Existir, es para Jaspers llegar a ser “si
mismo” asumiendo mi existencia con decisidon anticipatoria, es decir en una existencia
auténtica que me afirme como Dasein, como proyecto concreto que se elige.

Una de las primeras reflexiones de Jaspers se desarrolla en torno al

cuestionamiento sobre el ser: ¢Qué soy? A lo que Jaspers contesta que el soy o existente

102



no puede ser reducido al ambito de lo corporal; tampoco puede quedar limitado a las
determinaciones sociales ni a sus acciones o al caracter que se manifiesta en su
historicidad. Para poder entender qué es el soy o existente, es necesario considerar que
el existente es libertad, posibilidad de decisién sobre la propia existencia que es algo que
s6lo el ser humano o existente puede hacer. Esto explica por qué para Jaspers la
existencia es la activa eleccién de ejercer la libertad.

Para Jaspers es crucial mantenerse en el nivel de ser uno mismo, reconociendo que
no es en los aspectos mas objetivos de la existencia donde se puede encontrar uno
consigo mismo.

Cuando se cobra conciencia de esta verdad existencial es cuando también se cobra
conciencia de que para mantenerse en el nivel de ser uno mismo es necesario hacerse
responsable de las decisiones propias y de las elecciones. En este nivel, las elecciones no
puedes ser parciales ni tibias, ya que las elecciones existenciales son absolutas.

“Con la imagen del mundo percibimos que el mundo no se agota en la existencia
sensible en el espacio y el tiempo, esta imagen del mundo busca la totalidad y lo ultimo”
(Jaspers, 1950, p. 246)

También aclara que el esclarecimiento de la razén por la existencia sélo se
consigue por la comunicacidén con otras existencias ya que sélo puedo ser yo mismo en
comunicacion con otros.

En el tercer volumen titulado Metafisica, Jaspers desarrolla el tercer aspecto
fundamental del hombre que es la metafisica. Establece que a la trascendencia (Dios), se
llega por el intento de esclarecer la existencia, aunque ese proyecto nunca se consigue en
su totalidad. Dice Jaspers que solo se llega a ser existente a través de dos caminos: por la
comunicacién con otros y por la aceptacion de la revelacion de la trascendencia.

También afirma Jaspers que aceptamos la revelacidn de la trascendencia a través
de dos caminos:

= através de Simbolos (mitos, dogmas, poesia, arte, contemplacion, etc.)

= 3 través de las situaciones limites.

103



5. 3. 1 La comunicacion.

Uno de los conceptos claves en la filosofia jasperiana es la comunicacién ya que no
existe la posibilidad de acceder en la existencia al nivel de ser uno mismo sin la
comunicacioén con otros.

De la misma manera, sostiene que el concepto libertad en abstracto, al vacio, no
tiene sentido ya que la libertad sélo cobra realidad en la eleccion. La libertad no llega a
realizarse sin el actuar libre del otro.

Por esa razén para Jaspers la comunicacion es condicion de libertad ya que para él,
ser libre es comunicar mi propia libertad a la libertad del otro.

De manera tal que, la primera labor existencial consiste en que cada uno nos
convirtamos en nosotros mismos y al abrirnos en la comunicacién con otros comunicando
nuestra libertad con la de los otros, compartimos nuestra singularidad auténtica con otras
personas.

Jaspers dice que la comunicacién se establece entre personas que participan
comunicandose y que para hacerlo ordenan de manera comun su captacién del mundo
colaborando en tareas comunes que son las que humanizan sus relaciones, pero la
comunicacién no reside en este trato, sino que surge de él. Esto quiere decir que aunque
cada uno de nosotros tengamos una diferente captaciéon de la realidad que nace de la
subjetividad, para poder establecer una comunicacién con los otros, necesitamos ordenar
nuestro mundo de una manera comun a través del lenguaje que nos permita establecer
ese puente entre mi y los otros y dice que esto es, en ultima instancia lo que nos

humaniza.

<

Reflexiona:

Encuentra situaciones en tu propia experiencia en las que
te hayas dado cuenta de la fragilidad de la comunicacion.

Encuentra situaciones en tu propia experiencia en las que
tu comunicacién con otros haya contribuido a
humanizarte

104



El otro queda constituido para mi como persona mediante mi accién de ser
plenamente mi mismo, es decir, la comunicacion se da en el mundo de SER UNO MISMO.
Ya que para poder reconocer la alteridad del otro necesito primero diferenciarme de los

Ill

demas, salir del ambito del “uno”, en palabras de Heidegger o salir de las “masas” en
palabras de Kierkegaard para poder reconocer al otro como un existente individual,
diferenciado.

Es por esto que para Jaspers la comunicacidn es la mas hermosa pero también la
mas delicada de las tareas existenciales, ya que la comunicacion nos humaniza, nos
dignifica; sin embargo reconoce su fragilidad ya que es también una posibilidad de

Ill

perderme en el ambito del “uno”.
5.3.2 Libertad — Eleccion — Historicidad

En lo que respecta a la eleccidn, Jaspers afirma que para elegir es preciso que el
hombre cobre conciencia de que al elegir se debe decidir entre alternativas y que esto es
posible Unicamente a través de la voluntad individual. Reconoce ademas que es imposible
ejercer la voluntad al margen del deber ya que, siguiendo a Kierkegaard, el individuo de lo
inmediato es incapaz de llevar a cuestas un deber porque es incapaz de decidir y va mas
alla al afirmar que no hay deber sin ser.

Esto nos permite ubicar el peso ontoldgico que este existencialista concede a la
eleccion como requisito fundamental del ser ya que cuando una persona tiene que elegir,
es capaz de romper con las determinaciones objetivas y deja de estar ahi para acceder a la
constitucién de su yo, es decir a la dimensidon de ser uno mismo. Para Jaspers esta es la
cumbre de la existencia personal. Segun Jaspers no existe una libertad absoluta. Para él,
toda libertad concreta implica lucha y conflicto y por lo tanto se ve constantemente
limitada por las condiciones objetivas del mundo que, para Jaspers es necesario
reconocer.

En las elecciones, el YO conociendo su libertad y la responsabilidad que esta

conlleva adopta las leyes de sus propias disposiciones que le permiten hacerse a si

105



mismo. Por ende, la ley es un medio, una mediacién explicativa y no reductora de las
posibilidades, pero no justifica la decisién personal.

Jaspers comenta sobre las limitaciones que se dan en la situaciéon en el mundo,
diciendo que esta situaciéon no puede ser compartida y sélo puede ser conocida desde

adentro.

5.4 La filosofia.

En su obra, “La filosofia” Jaspers comienza a cuestionarse acerca de los origenes y
propdsitos de la filosofia.

Respecto a sus origenes, se centra no tanto en el momento histérico de su
surgimiento como en las actitudes humanas que lo hicieron posible:

= Elasombro. Del que se deriva la pregunta y el conocimiento,
= La Duda.
= Laconmocién del hombre.

Sostiene, siguiendo a Platon que el asombro es el origen de la filosofia ya que la
admiracién lleva a los seres humanos al conocimiento. “Platdn decia que el asombro es el
origen de la filosofia” (Jaspers, 2002, p. 17)

Una vez que el ser humano satisface su asombro, aparece la duda. La duda surge
porque, en cuanto acumulamos conocimiento, nos damos cuenta que no todos son
seguros. Nos damos cuenta que si somos criticos, no hay nada cierto.

Lo que percibimos, depende de nuestros érganos sensoriales y, a menudo, son
enganosos.

En concordancia con Descartes, afirma que la duda metddica se vuelve la fuente
critica de todo conocimiento. De aqui que sin una duda radical, no existe ningun
verdadero filosofar. Pero lo decisivo es coémo y dénde se conquista a través de la duda
misma el terreno de la certeza.

Y finalmente, siguiendo a Epicteto quien afirmaba “El origen de la filosofia es el

percatarse de la propia debilidad e impotencia” (Jaspers, 2002, p. 19) para Jaspers la

106



filosofia surge de darme cuenta de mi propia situacién lo que me conmociona hasta los

cimientos.

<
Reflexiona:

Lee con atencion la anterior cita de Epicteto y fundamenta
en qué aspectos coincides con este fildsofo griego y, en su
caso, en qué aspectos disientes.

Para Jaspers, toda nuestra vida la podemos observar en situaciones. Estas son
cambiantes, muchas de ellas aparecen una vez en nuestras vidas y no vuelven a aparecer.
Sin embargo, afirma que existe un tipo especial de situaciones que por esencia son

permanentes. A ese tipo de situaciones Jaspers las llama Situaciones Limites.

5.4.1 Las Situaciones Limites.

Son situaciones de las que no podemos salir o que no podemos alterar. La
intensidad de estas situaciones hace que en la vida cotidiana nos produzcan huida y
hagamos como que no existen.

“Las situaciones limites —la muerte, el acaso, la culpa y la desconfianza que despierta el
mundo--, me ensefian lo que es fracasar.” (Jaspers, 2002, p. 22)

Para explicar la naturaleza de este tipo especial de Jaspers dice que mientras
nuestra vida se presenta como jubilosa y feliz, nos ensimismamos en esa experiencia y
cuando vivimos experiencias dolorosas nos desesperamos y queremos huir de ellas.

Ante las experiencias dolorosas o0 amenazantes buscamos asegurarnos. Es por esa
razén que el hombre ha creado la ciencia y la técnica para ayudarle a estar seguro en un
mundo amenazante. El ser humano busca un suelo seguro porque en el fondo busca
eternizarse.

Sin embargo, aunque el hombre se asegure a través de la ciencia, la técnica,

talismanes y demads subterfugios, subsiste la amenaza, el azar, la posibilidad del fracaso.

107



Aunque nos esforcemos, no podemos evitar ciertas circunstancias de la vida como la
fatiga, la enfermedad, la vejez y la muerte.

Para hacerles frente recurrimos a la solidaridad humana, es decir, recurrimos a la
familia, la patria, los padres y los antepasados, hermanos, amigos, etc. Sin embargo,
ninguno de los recursos a los que el ser humano se ha dirigido para conseguir seguridad,
realmente se la concede.

Las situaciones limites entonces, son aquellas que le ensefian al ser humano lo que
es el fracaso, justamente porque son eso: limites. Son situaciones ante las que ya no
podemos huir, que necesariamente tenemos que encarar o ante las cuales es necesario
optar, decidir... y es en ellas donde se puede encontrar el verdadero camino hacia el ser.

Las situaciones limites nos obligan a encarar el fracaso, la vulnerabilidad, la
fragilidad humana. Nos hacen encarar las amenazas sin velos, sin mascaras.

“En las situaciones limites, o bien hace su aparicidon la nada, o bien se hace sensible
lo que realmente existe a pesar y por encima de todo aquello superficial y mundano.”
(Jaspers, 2002, p. 23) Ante estas situaciones la desesperacidn se convierte en camino
hacia el ser.

Las situaciones limites son cuatro:
= La Muerte
= LaCulpa
= El Azar?
= La Enfermedad y/o sufrimiento

La Muerte es la mas propia de las caracteristicas humanas ya que por si misma es
un limite que ademas siempre nos interpela y a quien no podemos darle la espalda. La
muerte evidencia que somos seres finitos por lo menos corporalmente. Lo interesante
aqui es que aunque cobramos conciencia de la muerte a través de la muerte de otros o de
la cercania de la muerte propia, su aparicion hace que la vida cobre sentido y valor. Esta

es una de las situaciones humanas ante las que no podemos huir y que necesariamente

2 En la traduccion usada aparece como “el acaso” N. del. A.

108



tenemos que encarar. Su cercania, nos obliga a replantearnos el rumbo y sentido de
nuestra propia vida.

La Culpa. Aparece ante nuestras elecciones (culpa por lo elegido o por lo no
elegido), aparece también cuando transgredimos los valores que, de manera personal
hemos adoptado. La culpa evidencia que somos seres que se equivocan, que somos
falibles. La culpa también nos deja muy claro el caracter excluyente de nuestras
elecciones. Cuando vivimos de manera inauténtica elegimos, pero no queremos asumir la
renuncia de lo no elegido. Andamos buscando las ventajas en todo sin renunciar a nada.
Por ejemplo, queremos estar delgados y seguir comiendo todo lo que se nos antoja,
gueremos estar casados gozando de las ventajas y las libertades de ser solteros; sin
embargo, la situacién limite aparece cuando es necesario que elijamos.

Retomando el ejemplo de la comida, la propaganda actual nos hace creer en la
ilusion de que efectivamente podemos estar delgados sin dejar de comer y esa ilusién
publicitaria mantiene obesos a una gran cantidad de personas en el planeta. Sin embargo,
llega un momento en el individuo ya no puede llevarsela por la libre porque su sobrepeso
o su deteriorada salud lo colocan en una situacion limite, que lo obliga a elegir y que
podria traducirse en esta sentencia: “o sigues comiendo desaforadamente y te mueres o
haces algo al respecto”. Esa situacion limite obliga a encarar la radicalidad de las
elecciones. Obliga al ser humano a mirarse como un ser falible y le obliga a asumir su
existencia de manera auténtica a través de sus elecciones.

Cuando surge una situacién limite, ya no puede optar sin renuncia. Las situaciones
limites lo colocan ante la necesidad de optar por algo y renunciar a otra cosa.

El azar. Se presenta en nuestra existencia como superior a nuestras fuerzas, a
nuestras decisiones y nos sentimos vulnerables e impotentes frente a él.

La enfermedad y/o el sufrimiento colocan también al ser humano frente a los
limites de su resistencia, de su tolerancia, de su aceptacién y de su voluntad.

Las situaciones limites para Jaspers son inevitables, pero podemos transformarlas y

hacer que de ser fines se constituyan en finalidades, en caminos de realizacién.

109



Las situaciones limites llevan al hombre a replantearse desde los cimientos, el

sentido de su existencia.

"

Actividad:

Encuentra algunas situaciones limites a las que te hayas
enfrentado en tu vida y escribe como les hiciste frente.

Escribelas y escribe también tus reflexiones en torno a
cémo cambiaron tu perspectiva de la vida, y como
contribuyeron a darle sentido a tu existencia.

5.5 Latrascendencia

Jaspers rechaza el camino de la religion en la busqueda de la trascendencia debido
a que considera que esta se guia por la autoridad y no por la fe y rechaza el ateismo
porque considera que la dimensidn del ser en si mismo radica en la unidad del existente
con la trascendencia.

Jaspers desarrolla el concepto das Umgreifende, traducido al espafiol como “lo
abarcador” o “lo circunvalante” con lo que caracteriza a la trascendencia o Dios. “Baste
decir que lo Circunvalante, concebido como el ser mismo, se llama trascendencia (Dios) y
el mundo; concebido como lo que somos nosotros mismos, la vida, la conciencia en
general, el espiritu y la (existencia)” (Jaspers, 2002, p. 32)

Considera que no existe posibilidad de demostrar la existencia de Dios, mas alla de
las demostraciones fundadas en la razén o de las demostraciones dadas por las sagradas
escrituras.

“Dios es cierto no como contenido del saber, sino como presencia para la
“existencia”.” (Jaspers, 2002, p. 44)

Como ya se habia afirmado, a la trascendencia o Dios se accede de dos maneras: a

través de simbolos o a través de las situaciones limite. Los simbolos son revelados a los

110



hombres a través de las sagradas escrituras y las situaciones limite nos hacen girar nuestra

mirada a la trascendencia por la comprensién de nuestra vulnerabilidad.

5.6 La psicopatologia de Jaspers y su aplicacién a la psicoterapia.

En 1913, Jaspers publica por primera vez una obra que titulé “Psicopatologia” en la
gue sostiene que “el estudio del ser psiquico requiere una psicologia explicativa, una
psicologia comprensiva y una descripcién de la existencia” (Jaspers, 2004 A, p. 12), con
esta visidn enriquece el quehacer psiquiatrico con el método fenomenolégico.

En esta obra, Jaspers se propone abordar a la psicopatologia como ciencia puray a
través de ella conocer el vivenciar patoldgico de los hombres, las causas de las que
depende y las maneras como se expresa ese vivenciar patolégico.

Para Jaspers, el psiquiatra “es una personalidad viviente que capta y actua, para lo
cual la ciencia es un medio auxiliar” (Jaspers, 2004 A, p. 7)

Uno de los grandes méritos de Jaspers consistio en que fue el primer psiquiatra en
utilizar el método fenomenolégico husserliano a los fenédmenos de la vida psiquica. En su
obra Psicopatologia, estudia las vivencias particulares como el conjunto de la totalidad del
vivenciar.

Y es justamente este viraje existencial al modelo médico psiquidtrico lo que hace
tan rica la propuesta jasperiana y ofrece la oportunidad al psicoterapeuta de captar en el
consultante toda la riqueza de su personalidad. Visién que va mucho mas alla de ofrecer
un diagndstico y un plan de tratamiento.

La psicopatologia y la psicoterapia, estan obligadas a captar al ser humano como
una personalidad viviente en toda su riqueza, por lo que Jaspers, siguiendo a Husserl

propone un estudio de las vivencias.

5.6.1 Las vivencias.

En este apartado, Jaspers estudia la Forma y contenido de las vivencias. “Una de

las manifestaciones del alma es el vivenciar. Se le llama asi por analogia con la corriente

111



de la conciencia, de este proceso indivisible de la corriente que no fluye nunca del mismo
modo en los incontables individuos.” (Jaspers, 2004 A, p. 63)

Recurriendo a la fenomenologia Jaspers establece que en una vivencia
psicopatoldgica existen dos elementos: la forma y el contenido.

Entonces, en cada caso, es necesario captar la forma (ndesis) de la vivencia. La
forma de la vivencia se identifica, como ya habiamos visto, por un verbo en infinitivo y se
refiere a una capacidad de la conciencia. Por ejemplo: el percibir

Por otro lado, el contenido de la vivencia (néema) se identifica con un verbo en
subjuntivo y se refiere a aquello que la conciencia esta dirigido. Por ejemplo, percibo un
paisaje de playa con todo lo que contiene.

Los contenidos son variables, mientras que las formas son mucho mas estables. Es
por eso que en el estudio del ser psiquico debemos estar mucho mas atentos a las formas
gue a los contenidos y en la atencidn a las formas podremos delimitar mas claramente las
formas normales y las anormales del vivenciar. La identificacion de las formas es
fundamental en la psicopatologia jasperiana para llevar a cabo la psicologia comprensiva.

Es por eso que en psicoterapia, el psicoterapeuta estd obligado a captar, en su
mayor pureza la forma (figura) de la vivencia, yendo mas alld del contenido (el relato del
consultante).

Asi, la fenomenologia jasperiana consiste en la investigacidon de la forma de las vivencias
como fendmenos subjetivos tipicos sin atribuirle significados posibles. Esta precision es
importante ya que nos centra en la actitud fenomenoldgica indispensable para captar el
fendmeno psiquico en su mayor pureza. Es por eso que la fenomenologia jasperiana pone

especial atencidn en la descripcién fenomenoldgica:

5.6.2 La descripcion fenomenoldgica y la psicoterapia.
Esta radica en atender a objetividades percibidas en fendmenos somaticos como
palidez, rubor, temblor, sudoracién, etc., asi como en expresiones mimicas que pueden

indicar indiferencia, entusiasmo, desconfianza, etc.

112



El valor de estas objetividades es que, para Jaspers son objetividades significativas
de la vida psiquica del sujeto que poseen un valor incalculable en la valoracién de la
persona investigada.

Sin el registro de estos datos observacionales objetivos, caemos en el peligro de
dar “interpretaciones” infundadas del fenémeno.

“Tratamos primeramente los fendmenos singulares que hay que considerar
aislados, como por ejemplo, las percepciones enganosas, los estados afectivos, las
excitaciones instintivas y, en segundo término, estudiamos las cualidades de los estados

de conciencia” (Jaspers, 2004 A, p. 67)

5.6.2.1 La quintuple exploracion jasperiana como estrategia de acercamiento al
consultante.
Jaspers sostiene que son cinco areas en las que debemos recoger los datos
objetivos, que designa como quintuple exploracién:

“Las potencialidades del alma, por ejemplo, las funciones de la aprehension, las
funciones de la memoria, los rendimientos del trabajo, las funciones de la inteligencia, son
objetos de la psicologia de las funciones o rendimientos.” (Jaspers, 2004 A, p. 63)

= Psicologia de los rendimientos. En este momento debemos explorar:

A) la percepcion.

B) la orientacion.

C) la aprehensién
D) la memoria

E) ellenguaje

F) el pensamiento

G) eljuicio

Las manifestaciones corporales concomitantes de la vida psiquica son objetos de la

psicologia somdtica.” (Jaspers, 2004 A, p. 63)

113



= Psicologia somatica. En este momento debemos explorar:
A) Estructura corporal
B) Expresién corporal
C) Comportamiento

D) Caracteristicas de la vestimenta

“Las objetividades significativas o con sentido del alma son las perceptibilidades que,
comprendidas solo como sentido, muestran su origen psiquico. Existen
fundamentalmente tres tipos de hechos: comprendemos la manifestacion corporal y el
movimiento directamente psiquico (psicologia de la expresion); comprendemos el hacer,
el actuar y el conducirse en el mundo (psicologia del mundo); comprendemos los
productos espirituales en la obra literaria, artistica, técnica (psicologia de la obra).”
(Jaspers, 2004 A, p. 63-64)
= Psicologia de la expresién
A) expresion facial
B) expresion corporal
= Psicologia del mundo (conducta)

= Psicologia de la obra

Ademas de estas areas a observar, es necesario recoger textualmente lo que dicen los

pacientes para identificar su congruencia ldgica.

5.6. 2.2 La triple investigacidon del vivenciar

Asi, para Jaspers se debe hacer una triple investigacion del vivenciar:
= Lasformas
= El percibir

= Elregistro de lo dicho

114



Esta investigacion exhaustiva nos dard los datos necesarios para establecer una
comprensién real de la vida psiquica de los pacientes como totalidad personal.
Estas observaciones nos permitiran comparar las comprensiones reales, referidas a las

comprensiones ideales que estarian contenidas en un arquetipo o modelo.

5.6.3 Formas del vivenciar:
Jaspers identifica ocho formas del vivenciar global, que son:
= La conciencia de objeto
= La conciencia de tiempo y espacio
= La conciencia corporal
= La conciencia de yo
= La conciencia de la realidad
= La conciencia autorreflexiva
= Lasvivencias de afectividad

= Lasvivencias impulsivas, instintivas y volitivas.

5.6.4 La compresion empatica jasperiana y la psicoterapia.

Existen bdsicamente dos maneras de captar el mundo: la explicacion y la
comprensiéon. La explicacion da cuenta de las causas de los fendmenos del mundo. Esta
forma de captar el mundo ha sido ampliamente utilizada por los paradigmas cuantitativos
de explicacién cientifica.

La comprension, en cambio pretende ir mas alld del conocimiento de las causas
gue generan un fendmeno pretendiendo acceder hasta la captacién de los mecanismos
internos que provocan un fendmeno. Esta vision ha sido impulsada por el paradigma
cualitativo, al que pertenece el humanismo.

La comprensiéon empatica propuesta por Jaspers, consiste en percibir en toda su
riqueza y profundidad las vivencias de las personas acompafiandolas muy cercanamente.

Es el acompafamiento de una subjetividad que capta y percibe en toda su pureza la

115



experiencia de otra subjetividad. Aunque la comprensidon empatica no ofrece exactitud,
es un instrumento Util para el diagndstico y tratamiento de los padecimientos mentales.
Después de una cuidadosa reunién de datos a través de:

= Lainvestigacion de la forma de las vivencias

= La quintuple exploracion y

= Elregistro de los contenidos transmitidos oralmente por el paciente.

En la sexta parte de Psicopatologia, Jaspers expone su posicidon filoséfica y su
concepcidn existencial del hombre y desde esta perspectiva afirma que un individuo es
una unidad infinita.

También afirma que el hombre es una posibilidad abierta “Pero el hombre no esta
forzado en una via definitiva del tener-que-vivir-asi, sino que es plastico y capaz de
transformaciones infinitas.” (Jaspers, 2004 A, p. 839)

Para Jaspers, el hombre no sélo esta en lucha con su entorno y sus posibilidades,
sino que, fundamentalmente se encuentra en lucha consigo mismo. “No sélo es la sintesis
forzosa de contraposiciones, como se realiza en todo lo viviente, no sélo el movimiento
necesario del espiritu y como tal dialécticosintéticamente comprensible, sino una lucha

radical desde sus origenes mismos.” (Jaspers, 2004 A, p. 840)

Conclusiones:

En su obra Psicologia de las representaciones del mundo desarrolla las tres
dimensiones de la existencia humana:

= La orientacion en el mundo como busqueda de la realidad objetiva,

= El esclarecimiento existencial como llamada al ser auténtico y

= |La Metafisica.

Para Jaspers aceptamos la revelacidn de la trascendencia a través de dos caminos:
= através de Simbolos (mitos, dogmas, poesia, arte, contemplacion, etc.)

= 3través de las situaciones limite

116



Uno de los conceptos claves en la filosofia jasperiana es la comunicacién.
Considera que el ser humano se afirma a través de sus elecciones, conociendo su
libertad y responsabilizandose en la situacién del mundo.
Las actitudes humanas que hacen posible el filosofar son:
= Elasombro. Del que se deriva la pregunta y el conocimiento,
= La Duda.

= La conmocion del hombre.

Las situaciones limites son situaciones de las que no podemos salir o que no
podemos alterar. Son aquellas que le ensefian al ser humano lo que es el fracaso,
justamente porque son eso: limites.

Las situaciones limite son cuatro:

= La Muerte

= LaCulpa

= ElAzar

= La Enfermedad y/o sufrimiento

En su obra “Psicopatologia” Jaspers sostiene que “el estudio del ser psiquico requiere
una psicologia explicativa, una psicologia comprensiva y una descripcién de la existencia”,
con esta visién enriquece el quehacer psiquiatrico con el método fenomenoldgico.

En esta obra, Jaspers se propone abordar a la psicopatologia como ciencia pura.

Recurriendo a la fenomenologia Jaspers establece que en una vivencia psicopatoldgica
existen dos elementos: la formay el contenido.

La fenomenologia jasperiana consiste en la investigacion de la forma de las vivencias
como fendmenos subjetivos tipicos sin atribuirle significados posibles.

La quintuple exploracién
Jaspers sostiene que son cinco areas en las que debemos recoger los datos

objetivos:

117



= Psicologia de los rendimientos. En este momento debemos explorar:

A) La percepcion,
B) La orientacion,
C) La aprehension,
D) La memoria,
E) Ellenguaje,
F) El pensamientoy
G) Eljuicio.
= Psicologia somatica. En este momento debemos explorar:
A) Estructura corporal,
B) Expresién corporal,
C) Comportamiento,
D) Caracteristicas de la vestimenta
= Psicologia de la expresién
A) expresion facial,
B) expresion corporal
= Psicologia del mundo (conducta)

= Psicologia de la obra

La triple investigacién del vivenciar:

Asi, para Jaspers se debe hacer una triple investigacion del vivenciar:
= lasformas
= El percibir

= Elregistro de lo dicho

Las ocho formas del vivenciar global:
= La conciencia de objeto
= La conciencia de tiempo y espacio

= La conciencia corporal

118



= La conciencia de yo

= La conciencia de la realidad
= La conciencia autorreflexiva
= Las vivencias de afectividad

= Las vivencias impulsivas, instintivas y volitivas

Preguntas:

1

2.

8.

9.

. ¢.Cuales son las dimensiones fundamentales de la existencia humana?
¢En qué consiste para Jaspers el nivel de ser yo mismo?

¢ En qué radica la importancia de la comunicacién en Jaspers?

Explica la relacién existente entre eleccion-libertad e historicidad

¢, Cuales son las tres actitudes humanas que hacen posible el filosofar?
¢, Qué son las situaciones limite?

Explica en qué se diferencian del resto de las situaciones humanas

¢ Cuales son las situaciones limite?

¢ Cudles son los componentes de las vivencias y coémo se identifican?

10. ¢En qué consiste la quintuple exploracion en la observacion fenomenologica
jasperiana?

1

1. ¢Cuales son los elementos de la triple investigacién de las vivencias y en qué

consiste?

1

13. Elabora un cuadro comparativo entre la fenomenologia de Husserl y la de Jaspers.

2. ¢En qué consiste la comprensién empatica?

119




6. GABRIEL MARCEL

Objetivo General:

Que el alumno conozca el pensamiento existencialista de
la posguerra, en su modalidad de existencialismo
cristiano.

Objetivos especificos:

Que a través del pensamiento de este humanista
contemporaneo, el alumno logre comprender cémo puede
trascenderse la escision de la dualidad sujeto-objeto
desde la epistemologia humanista.

Que analice el valor de la intuicién para el humanismo.

LAS CIENCIAS

propone
o dos _{ GASRIEL WARCEL )
ANALITICA |¢—

tipos } =
de reflexion | para comprender
concibe al al ser
| ~ PRESENCIA
SINTETICA DESARROLLAR
<+ —| RECUPERADORA CUATRO ACTITUDES
que consiste
/ des’de \ / FIDELIDAD
dos tipos que son =W
EN ACCEDER de
AL MISTERIO realidades ~a
DEL
oL _- / \ ESPERANZA
a través
‘ \[ LA REALIDAD} [LA REALIDAD]/ es —p| INEFABLE
FiSICA VIVIENTE [ )
a través de AMOR
PENSAMIENTO /

PROBLEMATIZADOR puede

DE LAS CIENCIAS accederse
LA INTUICION I aella
cuya ‘

finalidad es

INTUICION

ORDENAR Y }
CLASIFICAR en un
EL MUNDO

ESTADO
DE RECOGIMIENTO

—
—-_—

que consiste

l

IMPONER
SILENCIO A

LA CONCIENCIA




Para Marcel, el ser es un misterio y para acceder a él, es necesario mantener un
actitud de recogimiento que se consigue imponiendo silencio a la conciencia.

La filosofia de Marcel es fundamental en la visién humanista contempordnea
porque nos ofrece caminos intuitivos de acceso a la realidad viviente de los seres
humanos que no se consigue a través del conocimiento cientifico.

La filosofia de Marcel, mas que ser un sistema filoséfico es un llamado a retomar
nuestra actitud espiritual que nos conduzca al descubrimiento de nuestro ser, al
reconocimiento de la dignidad de los otros seres y la apertura a la trascendencia o ser de
Dios.

Es también un llamado a permanecer en una actitud de recogimiento que nos permita
acceder hacia una visién mas clara de nuestra finalidad como seres humanos e impedir
gue nos perdamos en las seducciones del tener perdiendo nuestro sentido de enfocarnos

al ser.

6.1 Suvida.

Gabriel Marcel
Nacio el 7 de diciembre de 1889 en Paris, Francia. Perdié a su madre a los cuatro
afios de edad y este evento lo marco toda su vida. La ausencia de su madre en su vida
habria de ser vivida por él como una presencia que lo acompafiaria toda su vida.
Su infancia se caracterizd por la soledad. Crecié como hijo Unico y ademads
apartado de amigos de su edad por lo que se inventaba amigos imaginarios. El pequefio
Gabriel se quedé a cargo de su abuela y su tia Marguerite ambas por la linea materna de

origen judio, pero apartadas de su religidon, y mas tarde conversas al protestantismo.

121



El carifio que su tia le profesaba era inmenso; sin embargo, eso la llevé a prodigarle
atenciones y cuidados asfixiantes y neurdticos. Trataba de controlar toda la vida del
pequeiio Gabriel, a quien incluso obligaba todas las noches a hacer un examen de
conciencia, en voz alta, en su presencia, no sélo de sus actos sino también de sus
pensamientos. Gabriel era el centro de atencién en su casa. El mismo afirmaria que quiza
su existencia necesitara un poco de sombra que le concediera un poco de paz.

Otra figura importante en la vida de Gabriel Marcel fue su padre Henri Marcel por
quien tenia sentimientos ambivalentes ya que la frialdad y rigor con que se conducia, le
producian temor, pero al mismo tiempo, su enorme cultura, su soltura y apostura, le
provocaban una enorme admiracion.

Henri Marcel, era diplomatico y consejero de Estado. Durante la época que fue
llamado a desempeiiarse en el servicio diplomatico como ministro plenipotenciario en
Estocolmo, para poder llevar a toda la familia a Suecia, tuvo que casarse en un matrimonio
por conveniencia con la tia Marguerite, lo que mas tarde le pesaria al pequefio Gabriel, ya
que durante mucho tiempo se sintio responsable del sacrificio de la tia.

Después fue nombrado director de la escuela de Bellas Artes al tiempo que atendia
diversos encargos dentro del Museo y de La Biblioteca Nacional. Era agndstico aunque
apreciaba sobremanera el arte cristiano en el que introdujo al joven Marcel. Su culto
padre se esmero por educarlo en un ambiente rico en apreciacion artistica y literaria que
también fueron preparando al futuro filésofo en su blisqueda incesante de sabiduria.

A los siete afos, Gabriel escribidé su primera obra literaria y se destacd en sus
estudios basicos. Estudio secundaria en el Lycée Carnot de Paris donde aprendié a tocar
el piano. Algunas obras compuestas por él fueron luego escritas por su esposa que se
dedicaba a la musica.

Estudio filosofia en La Sorbona de Paris. A través de su tesis profesional entré en
contacto profundo con el Idealismo Aleman de Schelling, Fichte y Hegel aunque desde una
6ptica critica.

Entre sus ilustres maestros se cuentan Charles Péguy, Jacques Maritain y Henri

Bergson quien influyd notablemente en su pensamiento.

122



Marcel pertenecié a la Société Francaise de Philosophie invitado por Xavier Ledn
qguien también lo invitd a colaborar en la Revue de Métaphysique et de Morale donde
publicé su primer ensayo: Les conditions dialectiques de la philosophie de I'intuition.

Entre las primeras actividades profesionales de Gabriel Marcel, destaca su trabajo
docente en varios liceos como el Venddme, el Lycée Condorcet en Paris, el Lycée Luis-le-
Grand, el Montpellier, al tiempo que se dedicaba también a la critica literaria,
especialmente de teatro.

Asimismo se destaca como escritor dramatico publicando La grace y Le palais de
sable. El advenimiento de La Primera Guerra Mundial interrumpidé su labor docente y
literaria y durante todo el problema bélico colaboré en La Cruz Roja en la busqueda de
militares desaparecidos.

En 1919 se casé con Jacqueline Boegner, una joven protestante, con quien se casé
segln los ritos protestantes a peticion de su amada. Como no pudieron procrear,
decidieron adoptar a un nifio. Desafortunadamente su amada Jacqueline muere en 1947.

En 1929 tras largo periodo de inquietud religiosa, e influenciado por sus amigos, Du
Bos y Mauriac, Marcel se convirtié al catolicismo. De este periodo de busqueda religiosa
también surge su obra Etre et avoir publicado en 1935.

En 1933 adquirid un apartamento en la calle Rue de Tournon que le sirvido de
residencia hasta su muerte y donde se reunia con un grupo escogido de pensadores
catolicos con el fin de elaborar una filosofia espiritualista cristiana.

En 1946, Sartre publico su ensayo “El existencialismo es un humanismo” en el que
afirmaba que Marcel era un “existencialista cristiano”. Aunque Marcel lo negd, este hecho
dio a conocer su obra a nivel mundial.

A partir de La Segunda Guerra Mundial, la fama de Gabriel Marcel crecié
considerablemente, sus obras se hicieron famosas internacionalmente y recibio
numerosos premios en Francia y en el extranjero.

Fallecid a la edad de 84 afios en su casa de Paris.

123



6.2 Su filosofia.

Gabriel Marcel recibid una enorme influencia de su maestro Henri Bergson. De
manera especial impactan en su pensamiento las nociones que Bergson tenia sobre la
inteligencia y la intuicién.

Para Bergson el ambito de la inteligencia es el terreno de las ciencias, el terreno de
las cosas, donde la ciencia utiliza la ldgica, los conceptos rigidos y las operaciones de la
mente para clasificar jerarquizar y generalizar los objetos de la realidad. Es la esfera de lo
guieto de lo espacial, de los objetos.

Sin embargo, para Bergson no existe Unicamente la realidad estatica. Existe
ademas, lo que el llama la realidad viviente. Esta realidad, para Bergson, se manifiesta en
el tiempo, en el movimiento y el pensamiento no puede aprehenderla, ya que para
aprehenderla, tendria que detenerla, pararla.

La Unica que puede captar la realidad viviente en su movimiento en su inmediatez
es la intuicion. Desafortunadamente, la ciencia y la filosofia utilizan el pensamiento y no
la intuicidon para explicar la realidad, por eso no pueden explicar la realidad viviente. Estos
conceptos bergsonianos impactan en el pensamiento de Marcel aunque con matices
diferentes y muy propios.

Aunque Marcel no explica qué entiende por ontologia, si establece que el ser es
mucho mas de lo que las explicaciones reduccionistas, objetivantes y problematizadoras
gue ha intentado dar de él la ciencia, e incluso las explicaciones que han intentado
sistemas filosoéficos rigidos tales como el idealismo aleman porque para Marcel, el ser es
un misterio.

Y afirma que es un misterio porque cuanto mas intentamos saber y dilucidar acerca
de él, mds enigmatico resulta. Ya habiamos dicho que, desde la perspectiva heideggeriana
el ser escapa a mi conocimiento; es decir, aunque dedicara mi vida entera al conocimiento
ya no digamos del ser en general, sin atributos, sino de un ser en particular, no
alcanzariamos a agotarlo. Lo que es mds, podriamos dedicar nuestra vida entera a

desentrafiar los misterios de un solo aspecto, de un ser en particular y no lo agotariamos.

124



Por ejemplo, cuantas personas han dedicado su vida al estudio del ser humano
desde el punto de vista psicoldgico, cuantas bibliotecas enteras se han escrito y nadie ha
podido abarcar este solo aspecto. Por eso, para Marcel, el ser es un misterio. “Los
misterios no son verdades que estan por encima de nosotros, sino verdades que nos
abarcan.” (Marcel, 2003 B, p. 131)

Es justo por esa razén que lanza su critica contra el idealismo, sistema que conocid
profundamente y a quien acusa de objetivar al ser y problematizarlo sin sentido. Esta
critica al idealismo nos permite ubicar cual va a ser la importancia que para Marcel tiene la
filosofia existencial individual que pretende comprender al ser.

Marcel distingue dos caminos a través de los cuales el ser humano puede acceder
al conocimiento del ser, que son: la inteligencia y la reflexion ontoldgica.

Aunque reconoce el valor de la inteligencia para el estudio y ordenamiento del
mundo, no deja de reconocer que desafortunadamente, la inteligencia para aprehender la
realidad, precisa de objetivarla y, desde la perspectiva vertida por Marcel en
“Aproximaciones sobre el misterio del ser”, objetivar es equivalente a problematizar.

Para Marcel esta vision problematizadora de la realidad es la manera cdmo la
ciencia, la técnica y la investigacién abordan la realidad. Para esta visidn, la comprensién
del mundo consiste en explicarla en funcion de ofrecer una serie de soluciones sucesivas
gue van diluyendo al ser hasta reducirlo a una férmula matematica, una cifra estadistica o
un conjunto de funciones bioldgicas, bioquimicas, fisicas, etc.

Para muchos fendmenos de la realidad, este procedimiento problematizador
propio de las ciencias es adecuado ya que son susceptibles de jerarquizacion,
diferenciacién y generalizacion. Como acabamos de ver en Bergson, este procedimiento
es valido para el mundo de los objetos, de las cosas, es decir, de aquellos seres que estan
espacialmente ubicados en un espacio; sin embargo, existe un tipo especial de fenédmeno
gue Marcel denomina las experiencias vivenciales del sujeto que no pueden ser tratadas
como objetos generalizables.

Las experiencias vivenciales dice Marcel escapan a la actividad objetivante de la

razon porque son inexplicables, incaptables y sélo pueden ser comprendidas por el sujeto.

125



Es asi que para Marcel, el sujeto se constituye no sélo es el punto de partida en la
comprensién del ser, sino también el medio y el fin ya que es precisamente la existencia
concreta del sujeto lo que permite la comprension del ser.

Es entonces que en la obra de Marcel, el concepto existencia y, en especial,
existencia encarnada adquiere una importancia especial. Para él, otros sistemas
filoséficos, entre ellos el idealismo aleman y el empirismo, conciben a la existencia como
algo dado y acabado, en cambio para Marcel, la existencia es un quehacer y una conquista
del espiritu.

Para Marcel el existente concreto tiene una importancia fundamental ya es el
existente el ser que reflexiona y se cuestiona el sentido del ser. Por esa razén propone
que la filosofia se constituya en un método abierto que reflexione acerca de las vivencias

existenciales.

6.3 La distincion entre problema y misterio.

Esta distincion es central y fundamental en el pensamiento de este existencialista
francés. Para él, el problema es una realidad dada que se presenta “ante” nosotros, en
cambio, el misterio lo constituyen esas experiencias vivenciales, entre las que coloca a la
fe, en las que yo me encuentro totalmente comprometido.

“Un problema es algo que encuentro, que aparece integramente ante mi, y que
por lo mismo, puedo asediar y reducir, mientras que el misterio es algo en que yo mismo
estoy comprometido y, que, como consecuencia, solo puede pensarse como una esfera

III

donde la distincién de lo que estd en mi pierde su significado y su valor inicial” (Marcel,

2004, p. 172)
<

Actividad:

Encuentra experiencias de tu vida de las que has podido distanciarte sin problema.
Encuentra también experiencias de tu vida en las que te has sentido profundamente
comprometido (a) y de las que no has podido distanciarte tan facilmente.

Identifica qué diferencias encuentras entre ambos tipos de experiencias.

126



Esta distincion le permite establecer dos visiones o aproximaciones a la realidad
del ser. La realidad “ante mi” y la realidad “en mi”. Desde esta perspectiva, un problema
aparece “ante mi”, en cambio mis experiencias vivenciales estan “en mi” y yo me
encuentro totalmente comprometido/a con ellas.

En este tipo de experiencias, desaparece la dualidad sujeto-objeto. En esta esfera
del misterio, Marcel coloca muchas de las experiencias que, tanto en el ambito de la
ciencia como de la filosofia han pretendido explicarlas como problemas, como son el
amor, la libertad y por supuesto la fe.

Asi, para Marcel existen una serie de fendmenos que pueden ser comprendidos a
través de las operaciones de la inteligencia y con ayuda de las técnicas y los métodos que
la ciencia propone; sin embargo, existen también otra clase de fendmenos a los que llama
la realidad viviente, o experiencias vivenciales que nos permiten percatarnos claramente

qgue el ser es un misterio y para las cuales la inteligencia no es suficiente porque el

misterio del ser es inefable.

6.3.1 Laintuicién

Es por eso que Marcel, en consonancia con Bergson, establece que existen
sectores de la experiencia que no pueden ser generalizables y a los cuales sélo es posible
acceder a través de la intuicion.

Marcel define la intuicion como una aprehension inmediata del ser sin mediacién
de la razdon. Marcel afirma que la intuicidn aunque no recurre a la reflexién directa, sin
embargo, ilumina al ser.

“Sin saber inmediatamente que la poseo, pero que se capta a través de la

experiencia que se refleja y se ilumina por la misma reflexion” (Marcel, 2004, p. 172)

6.3.2 La reflexion de segundo grado.
Marcel establece que la inteligencia procede a través de un proceso de reflexién
directa que se caracteriza por su tendencia al analisis, la deduccidn y la generalizacién. Sin

embargo, para penetrar en el misterio ontoldgico de la realidad viviente y las experiencias

127



vivenciales, Marcel propone lo que el llama reflexién de segundo grado que consiste en
una reflexion de la reflexién, en donde se pasa del pensamiento “acerca de” a un
“pensamiento en la vivencia”. En palabras de Marcel consiste en pasar del pensamiento
pensado al pensamiento pensante.

Esta reflexion de segundo grado sélo es posible a través de la visién de un ser
encarnado en una existencia concreta y comprometido con ella. Es ese ser que no tiene
“ante si” la experiencia de su existencia, sino que vive “en” la experiencia de sus vivencias.

Para explicar esto Marcel, siguiendo a Zubiri plantea que otros sistemas filoséficos
han contrapuesto el pensar y el sentir. Para Marcel, en cambio, pensar y sentir no se
contraponen ya que el sentir es un modo de participacién activa que nos encamina al
conocimiento del ser. Asi, la reflexién de segundo grado que sintetiza pensamiento y
sentimiento/sensacion, se convierte en una reflexion recuperadora y sintética que abarca

y penetra hasta los misterios mas profundos del ser.

6.4 La existencia encarnada

Para Marcel la existencia encarnada es aquella que se encuentra en situacion es
decir, ubicada en un tiempo y un espacio, que se encuentra comprometida a desentranar
los misterios del ser, de su propio ser.

¢Como es que Marcel se explica que el existente concreto deba estar enfocado a
desentrafiar los misterios del ser? Marcel dice que el hecho de que seamos ya implica
tener en nuestra naturaleza el estar enfocados al ser.

Esto se produce sélo mediante un estado de recogimiento. Para él, el estado de
recogimiento consiste en imponer silencio a la actividad objetivante de la conciencia. Sélo
en este estado de recogimiento, de silencio de la conciencia, de meditacién, es posible
acceder a las profundidades del ser.

Y es aqui donde Marcel advierte el peligro de que el existente concreto no se
encuentre encaminado o enfocado en el ser y que vire su atencidon hacia el tener.

Marcel dice que uno de los peligros a los que se enfrenta el existente, radica en

confundir lo que significa ir al encuentro del ser con encontrarse con los objetos a través

128



de la posesidn, del “tener para si”. Asi, el individuo perdido en el deseo de la posesidn
conoce la angustia ya que lo Unico que realmente puede tener en el sentido amplio del
poseer es el propio cuerpo, nada mas.

“El reducirme a mi mismo a pensamiento en general y el mundo objetivo a una
serie de caracteres universales no es el camino adecuado para penetrar en la naturaleza
de las cosas.” (Marcel, 2003 A, p. 72)

Esta angustia que coloca al existente en la ilusidon de que en el tener se encuentra
el ser le hace caer en la trampa de creer que existe posibilidad de afirmacion en la
posesion. De lo que no alcanza a percatarse es que queda alienado y esclavizado por sus
propias posesiones.

Y es esta alienacidn la que favorece que sea la técnica la que tome el control de la
relacion, tratando al ser como una cosa y, en coincidencia con Buber, en un ello (it). Dice
Marcel que el ser se siente como un indigente ante su medio bioldgico y busca cobijo en el
tener para adquirir seguridad. Sin embargo, aunque quiera, no puede jamas tener todo lo
que desea y eso le produce angustia.

A este respecto Marcel (2003 A) afirma:

“Desear es en cierto modo tener sin tener, y asi se expresa esa especie de
sufrimiento, de escozor que es propia del deseo y que en el fondo es la expresion de una
suerte de contradiccidén, de friccion, en el interior de una situacién insostenible. La
simetria es, por lo demas absoluta entre la codicia y la angustia que experimento ante la
idea de que voy a perder lo que poseo, lo que creia poseer, lo que ya no poseo.” (p. 150)

La existencia concreta consiste en la participacion activa con la vida; sin embargo,
el apego a las posesiones ofrecida a través de las ilusiones de la técnica, alejan al existente
de la participacién con el ser y abren la puerta a la angustia.

Asi, la angustia se presenta cuando el existente no elige el ser, no ama la vida y no
se relaciona con ella a través de cuatro vivencias existenciales fundamentales que son:
presencia, esperanza, fidelidad y amor. “La caridad como presencia, como disponibilidad

absoluta.” (Marcel, 2003 B, p. 65)

129



Cuando estas experiencias vivenciales se cierran o se anulan y el individuo se
encuentra centrado en el tener, sobreviene la desesperacion, que es justamente lo
opuesto de la presencia, la esperanza, la fidelidad y el amor, porque la desesperacion es
indisposicién, desesperanza... angustia. “El hombre sélo es alguien que esta frente a una
maquinaria impersonal.” (Marcel, 2003 A, p. 178)

En cambio, cuando en estado de recogimiento, el existente encarnado se dispone a
estar en presencia total, en actitud de esperanza de fidelidad y de amor, el ser se
manifiesta en toda su riqueza y su subjetividad creadora e intransferible. “Si la realidad
envuelta en la adoracién excluye toda captacion posible del sujeto, inversamente, este
nos aparece de hecho captado por una eleccidon incomprensible que emana precisamente
del trasfondo misterioso del ser.” (Marcel, 2003 A, p. 179)

Asi que para Marcel, nosotros podemos acercarnos a la riqueza de la realidad
viviente y las experiencias existenciales sdlo en un estado de recogimiento que imponga
silencio a la actividad prejuiciadora de la conciencia.

Las actitudes que deben acompafiar a ese estado de recogimiento son
precisamente la presencia, la fidelidad, la esperanza y el amor.

“El amor —o el respeto—a la verdad relacionado con la fidelidad. Error que
consiste en tratarlo como una voluntad de acuerdo consigo misma (correlacion entre el

orgullo y una fidelidad que no se consagra mds que a si misma).” (Marcel, 2003 A, p. 46)

6.5 La esperanza.

Contra la angustia que genera estar situado en el ser finito alejado de la
trascendencia, Marcel propone la esperanza y la identifica como el impulsor interno que le
permite al existente reaccionar ante las inseguridades de la vida.

Marcel reconoce que la vida no es segura y que la muerte se presenta como
producto de esa inseguridad. Ante ella dice, podemos adoptar dos posiciones: negar la
existencia de la trascendencia (Dios), lo que produce angustia, o reconocer la existencia de

la trascendencia y adoptar la esperanza como un camino hacia la fe.

130



6.6 Los obstaculos para penetrar ontolégicamente en los misterios del ser.

A pesar de que Marcel sostiene que la reflexién de segundo grado requiere de una
actitud de recogimiento, reconoce que para penetrar en los misterios del ser no basta con
ella, ya que es necesaria una decision libre de optar por una actitud moral de fidelidad con
nuestro ser, con los demas seres y con Dios.

Es asi que para Marcel existen dos actitudes morales que impiden el acceso a los
misterios del ser: la superficialidad y el orgullo.

La superficialidad consiste en pretender captar la realidad viviente a través de los
procesos objetivantes y problematizadores de la inteligencia racional y el orgullo consiste

en negar o cerrar las puertas de la fe.

6.7 Marcel y la psicoterapia humanista.

La filosofia de Marcel es ante todo un llamado a captar el misterio del ser. Por lo
tanto, es un llamado a superar la visién problematizadora de las ciencias para captar al ser
en toda su inefabilidad, en toda su riqueza y en toda su profundidad.

De manera especifica, en el dmbito de la psicoterapia, la filosofia de Marcel nos
lleva a considerar la actitud del terapeuta, a través de la cual puede revelarse el ser del
consultante en toda su riqueza.

La primera consideracion que desde el punto de vista marceliano hay que tener en
cuenta en la psicoterapia es que, de las experiencias que vive el consultante, aquellas que
lleva a la consulta son, indudablemente las realidades “en mi”, es decir, aquellas de las
cuales le resulta dificil distanciarse por lo que el acompafiamiento paciente y amoroso del
terapeuta son centrales para captar este tipo de realidades que Marcel denomina
“vivientes”.

Entre las actitudes que debe mostrar el terapeuta frente al consultante se
encuentran:

1. La presencia. La presencia es radical, absoluta. Implica estar en todo momento
acompanando al consultante. En total escucha, en total apertura, en total

acompanamiento.

131



2. Lafidelidad. Radica en una escucha desprejuiciada, atenta a registrar fielmente el
decir y el actuar del consultante.

3. La esperanza. Es una espera abierta, respetuosa, sin expectativas en la cual se
recibe el ser del otro sin ideas preconcebidas ni prejuicios.

4. El amor. La mdas exigente de las actitudes que no necesita explicaciones y que

simplemente radica en la mas profunda admiracidn por el ser humano.

Estas cuatro actitudes a través de las cuales, establece Marcel que se revela el ser
en todo su esplendor, son absolutamente necesarias para captar la realidad viviente que,
a la postre, el la que comunican los consultantes.

Marcel nos previene de dos actitudes que pueden impedir este acercamiento
genuino a otro ser humano y esas actitudes son:

= La superficialidad. Esta actitud constituye un verdadero problema en el trabajo
terapéutico ya que el terapeuta debe aprender a encontrar los elementos
subyacentes a cualquier narracidn vertida por el consultante.

= El orgullo. Que es la actitud mas nociva en el proceso terapéutico y que consiste

en una falsa apreciacion de la problematica y la riqueza del otro.

Conclusiones:

En consonancia con Bergson, la intuicidn es la Unica que puede captar la realidad
viviente en su movimiento.

Marcel distingue dos caminos a través de los cuales el ser humano puede acceder
al conocimiento del ser, que son: la inteligencia y la reflexién ontoldgica.

La inteligencia capta la realidad objetivandola, problematizandola. Problematizar
significa ofrecer soluciones sucesivas. El problema radica en que diluyen el ser. Esta visidon
problematizadora de la realidad es la manera como la cdmo la ciencia, la técnica y la

investigacion abordan la realidad.

132



Existe un tipo especial de fendmeno que Marcel denomina las experiencias
vivenciales del sujeto que no pueden ser tratadas como objetos generalizables. Escapan a
la actividad objetivante de la razdon porque son inefables.

Para Marcel el existente concreto tiene una importancia fundamental.

Distingue dos realidades. La realidad “ante mi” y la realidad “en mi”. En las realidades “en
mi”, desaparece la dualidad sujeto-objeto.

Marcel define la intuicion como una aprehension inmediata del ser sin mediacién
de la razén. Establece que la inteligencia procede a través de un proceso de reflexion
directa que se caracteriza por su tendencia al andlisis, la deduccion y la generalizacion.

Marcel propone lo que el llama reflexién de segundo grado que consiste en una
reflexion de la reflexion, en donde se pasa del pensamiento “acerca de” a un
“pensamiento en la vivencia”. Para Marcel la existencia encarnada es aquella que se
encuentra en situacién es decir, ubicada en un tiempo y un espacio, que se encuentra
comprometida a desentrafiar los misterios del ser, de su propio ser.

El estado de recogimiento consiste en imponer silencio a la actividad objetivante
de la conciencia.

Uno de los peligros a los que se enfrenta el existente, radica en confundir lo que
significa ir al encuentro del ser con encontrarse con los objetos a través de la posesion, del
“tener parasi”.

La angustia se presenta cuando el existente no elige el ser, no ama la vida y no se
relaciona con ella a través de cuatro vivencias existenciales fundamentales que son:
presencia, esperanza, fidelidady amor.

Existen dos actitudes morales que impiden el acceso a los misterios del ser: la

superficialidad y el orgullo.

Preguntas:

¢ Cudl el es recurso para desentrafiar los misterios del Ser?

¢, Qué es la intuicion?

¢ En qué consiste la vision problematizadora de la inteligencia?
¢En qué consiste la reflexion de segundo grado?

¢, Qué es la realidad viviente?

¢, Qué ventajas tiene la reflexion de segundo grado?

¢, Cudles son los riesgos de confundir el Tener con el Ser?

¢, Cuales son las actitudes que revelan el misterio del ser?

¢, Cuales son los obstaculos para acceder al misterio del Ser?




7. MARTIN BUBER

Objetivo General:

Que el alumno conozca

existencialista judio de Martin Buber.

Objetivos especificos:

Que el alumno asimile la concepcion del ser

humano como ser relacional

Que el alumno distinga los modos relacionales del

ser humano.

Que el alumno valore la relaciébn yo-tG como
relacional en la

fundamento de la forma
psicoterapia humanista.

el pensamiento

SER RELACIONAL

T dos
o tipos

L/ \ que son

—
[SER HUMANOJ [RELACION] |

|

HAY QUE
NOES RECONOCER
LA DIGNIDAD
DEL OTRO.
ELYOES
EL CENTRO

FILOSOFIA |4 los przseusptljestos T
DIALOGICA \

son MARTIN BUBER
EL OTRO A/ \

concibe

que es

LAS POLARIDADES

(omo

7Y

LA ESENCIA
BASICA

DEL
MUNDO

EXISTENCIA
DE LA
DUALIDAD

* o010

YO-ELLO

que es

|

ESTAR DOS

’

EN RECIPROCA
PRESENCIA

caracteristicas —P| INMEDIATEZ

DIALOGICA TOTALIDAD
OBJETIVANTE / \
ConCibe COSIFICADORA Consiste en imp“ca RECIPROCIDAD

RELACION
INTRAPERSONAL
E
INTERPERSONAL




Y es precisamente el estudio exhaustivo de la historia de la filosofia lo que va
dirigiendo su pensamiento hacia el existencialismo. Por ejemplo a Aristételes le reconoce
el mérito de haber elaborado una cosmogonia, pero le critica haber planteado al hombre
como una cosa entre las cosas del mundo.

Buber fue también un pensador antihegeliano ya que consideré que Hegel se
perdio al haber considerado que el hombre no es mas que el principio por el cual la razén
del mundo llega a su autoconciencia plena.

Kierkegaard se constituye en un pensador decisivo en su vida y su pensamiento. La
relacion persona a persona que establece Kierkegaard entre el existente personal y el
Absoluto influyen poderosamente en su pensamiento. Sin embargo, le critica el hecho de
que su filosofia se disuelve en el ambito de la religidn.

Este acercamiento a la filosofia kierkegaardiana prepara el interés de este
pensador judio hacia el pensamiento existencialista. Conoce profundamente el
pensamiento existencialista de la posguerra; sin embargo rechaza algunos de los
planteamientos de existencialistas reconocidos.

Opina respecto a Heidegger que la existencia propuesta por el pensador aleman
gue es una existencia monoldgica. Dice que el mondlogo puede disfrazarse de didlogo
durante un tiempo pero que tarde o temprano, le llegara la soledad.

Su influencia decisiva, vendra de Franz Rosenzweig, filésofo y tedlogo aleman de
quien retoma el triangulo relacional hombre-mundo-Dios. Aunque reformula esta
concepcién ya que mientas Rosenzweig considera relaciones dialécticas y Buber las
concibe como relaciones dialdgicas.

La filosofia dialdgica, aunque fue desarrollada por el pensador judio en su obra “Yo y
tu”; en “éQué es el Hombre?”, la define como “estar-dos-en-reciproca-presencia”. (Buber,
2005, p. 151) La filosofia dialdgica representa un existencialismo religioso centrado en la
distincidon entre las relaciones directas o mutuas y las relaciones indirectas o utilitarias.

(didlogo/mondlogo)

135



7.1 Su vida.

Martin Buber

Nacié en Viena el 8 de febrero de 1878, en el seno de una familia judia. Cuando
contaba con sélo 3 afios, tuvo que ir a vivir a la casa de sus abuelos, debido a la separacion
de sus padres.

Este acontecimiento configuraria la vida de Buber en muchos sentidos. La casa de sus
abuelos estaba ubicada en Lemberg, en la Galitzia austriaca, y como en la mayoria de las
casas burguesas adineradas como a la que pertenecian sus abuelos, se hablaba el aleman,
en las calles de Lemberg se hablaba Polaco, en su barrio judio se hablaba Yiddisch y en la
sinagoga se hablaba el hebreo original. Este ambiente poliglota en el que crece Martin
Buber favorecera su amor por las lenguas y su amor por el lenguaje y por los valores
etimoldgicos y significativos de la palabra del lenguaje de los pueblos.

La relacidon con sus abuelos fue muy buena, aunque su abuela era una mujer mas
exigente que su abuelo de quien se sentia profundamente orgulloso y a quien admiraba
profundamente. El abuelo era un hombre culto, preparado historiador del midrash, que es
un método exegético de los textos biblicos que hagan comprensivo La Tora.

Con su abuelo practico fielmente las observancias religiosas del judaismo aunque poco
después de su bar-mitzwah abandona la observancia religiosa y, aunque se confesé
siempre un judio creyente, no participaba en ninguln servicio religioso. Segun lo que el
mismo Buber confiesa, incluso con la formacién religiosa de sus hijos fue mucho menos
dogmatico que cualquier padre judio. Esta actitud, que él mismo denomina anarquismo
religioso le preparara para desarrollar su concepcién de Dios y la relacién del hombre con
El.

Cuando tenia 14 afios, regresa a la casa de su padre, Carl Buber, un burgués rico y

preparado que para entonces ya habia vuelto a casarse y ya tenia una nueva hija, su

136



hermana Nelly. La relaciéon con el padre y con su hermana fue distante. El padre no
estuvo de acuerdo con el interés de Buber en el Jasidismo y el estudio de La Cabala.

A partir de los 18 afios, abandona la casa paterna para comenzar sus estudios
universitarios en Viena, Leipzig, Zirich y Berlin, donde estudio Filosofia, Historia del Arte y
Psicologia.

En 1899 se casa con Paula Winkler una talentosa escritora que colabora muy
cercanamente con él en sus investigaciones. Fue una escritora excepcional que publico
novelas bajo el seudénimo de Georg Munk. Hasta su muerte en 1958 fue una compafiera
amorosa en la vida de Buber con quien pudo construir una verdadera relaciéon “yo y tu”.

Buber fue profesor de religidon y ética hebrea desde 1923 hasta 1933. De 1933 a
1938 impartié historia de las religiones en la Universidad de Frankfurt. Asimismo, en
1933, fue nombrado director de la Oficina Central para la Educacion de Adultos Judios en
Alemania.

En 1938 emigré a Palestina (hoy Israel) y alli fue profesor de filosofia social en la
Universidad Hebrea de Jerusalén.

En 1949 fundd en Instituto Israeli para la Educacién de Adultos.

En 1958 fue editor de la Enciclopedia para la Educacidn israeli.

Otro de los aspectos importantes en la vida de Buber es su interés por el Jasidismo,
movimiento mistico al que transformé en uno de los mas importantes del mundo.

Buber recibié el premio de la Paz de la Industria Alemana del Libro en 1953.

Murié el 13 de junio de 1965 en Jerusalén.

7.2 Sufilosofia.

Su obra mas importante es Yo y Tu, escrita en 1922, en la que establecer su teoria
general de didlogo. Esta situacidn de dialogo, Buber la entiende inicialmente en el ambito
de la religion. Toma del Jasidismo el concepto de un Tu trascendente con el que el
hombre establece una relacidn personal. Para Buber la religién consiste en hablar con

Dios, no de hablar sobre Dios.

137



7.3 Larelacion Yoy Tu

En esta Buber identifica dos tipos de relacién: la relacién “Yo-Tu” y la relacién “Yo-
ello”. La relacion Yo-Tu es una relacién directa y personal que respeta la alteridad del
otro; en cambio, la relacion Yo-ello es una relacion indirecta y utilitaria en la que el otro es
reducido a objeto.

Para el ser humano son necesarios los dos tipos de relacién ya que el humano es
un ser que no establece relacion Unicamente con sujetos, sino también con los objetos del
mundo.

El ser humano no puede vivir sin la relacién con los objetos ya que vive en un
mundo de objetos. Necesita entonces del ello que le muestre las cualidades de
separacion, clasificacion, ordenacién, jerarquizacién, etc., y es necesario que aprenda a
relacionarse con el mundo de esta manera.

Asi, Buber (2005) sefiala:

“Podriamos calificar esta peculiaridad de la crisis contemporanea como el rezago
del hombre tras sus obras. Es incapaz de dominar el mundo que ha creado, quien resulta
mas fuerte que él, y se le emancipa y enfrenta con una independencia elemental; como si
hubiera olvidado la férmula que podria conjurar el hechizo que desencadené una vez.
Nuestra época ha experimentado esta torpeza y fracaso del alma humana, sucesivamente,
en tres campos diferentes. El primero ha sido el de la técnica. Las maquinas que se
inventaron para servir al hombre en su tarea acabaron por adscribirle a su servicio; no
eran ya, como las herramientas, una prolongacion de su brazo, pues el hombre se
convirtié en su mera prolongacion, en un miembro periférico pegadizo y coadyuvante.”
(p. 77)

Sin embargo la Unica relacidn genuina del ser humano es aquella que se establece
de persona a persona, ya que aunque es cierto que el ser humano no puede vivir sin la
relacion del ello, también establecer que un hombre que sélo vive en las relaciones del
ello, no es un hombre. “El hombre no puede vivir sin el ELLO. Pero quien sélo vive con el

ELLO no es un hombre” (Buber, 2002, p.30)

138



La expresién mas acabada de la relacién Yo-Tu, sobre todo con el Tu eterno,
trascendente que es Dios. “La tercera relacién vital del hombre es con lo que, unas veces,
se llama Dios, otras, lo Absoluto, otras el Misterio.” (Buber, 2005, p. 109)

La relacion del “Yo-Tu” sélo es posible en el reconocimiento de la alteridad y la
dignidad de la otra persona y afirma que “Yo llego a ser Yo en el Tu; al llegar a ser Yo, digo
Tu” (Buber, 2002, p. 33)

Buber sostiene que a menudo corremos el riesgo de transformar nuestras
relaciones en relaciones Yo-Ello. La relacién Yo-Ello se da cuando el tu se convierte en un
objeto que se utiliza. El problema de este tipo de relacidn, radica en que al reducir al tu a
objeto, mi ser sujeto también se anula. Dice Buber que en este tipo de relacién, al mirar al
tu como objeto, le quito la posibilidad de la humanizacién a través del descubrirse como
un td, y yo me quedo sin la misma posibilidad al no mostrarme. En la unidad con los
demds, surge el nosotros. El nosotros se deriva de la palabra primaria yo-tli. Dice que
éstas son palabras primarias ya que expresar yo, implica necesariamente reconocer que
existe un tu. Para Buber, las palabras primarias o fundamentales no significan cosas, sélo

indican relaciones.

7.3.1 Larealidad del Tu.

En el mundo del TU, no existe la medida y la comparacion. Aunque las experiencias
del T4 no con confiables, tocan lo mas profundo de ser ya que es una experiencia de
presencia. Entre el yo y el tu hay reciprocidad de dones ya que cuando el Yo se entrega, el

Tu se me descubre como entrega.

7.3.2 La realidad del ello.

En el mundo del ello, el mundo aparece como el conjunto de cosas ordenadas en un
tiempo y un espacio. Las cosas son comparables, mensurables. A través de mi mirada,
puedo captar al mundo, ordenarlo, clasificarlo. El mundo capta como exteriores las
experiencias que tiene del mundo y éstas no logran modificar su interior.

7.4 El hombre como ser en relacion.

139



Buber concibe al hombre eminentemente como un ser en relacién. Y descubre tres
tipos de relacién:
= Nuestra vida con la naturaleza. Este tipo de relacion es superficial. Yo tengo
percepcion de las cosas.
= Nuestra vida con los otros. Este tipo de relacién estda mediada por el lenguaje,
podemos aceptar la dimension del Ta.
= Nuestra relacién con las formas inteligibles. Esta relacidon rebasa nuestra capacidad
de comprensidon y de expresion por lo que resulta inexplicable ya que implica la
relacion con un Tu trascendente aunque no lo podamos distinguir.
En este sentido, Buber, (2002) afirma:
“Tres son las esferas en que surge el mundo de la relacion.

La primera es la de nuestra vida con la naturaleza. Dice Buber que en este caso la
relacion aparece oscuramente reciproca y la relacién es en un nivel inferior al de la
palabra. Las criaturas de la naturaleza (animales, vegetales, mundo mineral) estan frente
a nuestra presencia pero ellos no pueden llegar a un nosotros ya que el Tu que les
dirigimos llega hasta el umbral del lenguaje.

La segunda esfera es la vida con los hombres. La relacién es alli manifiesta y adopta
la forma del lenguaje. Alli podemos dar y aceptar el Tu. Es en esta esfera donde puede
desarrollarse en plenitud la relacion Yo y Tu.

La tercera esfera es la comunicacién con las formas inteligibles. En este caso Buber
se refiere a la relacién con los espiritus y con Dios, dice que este tipo de relacidn alli est3,
aunque velada ante nuestros ojos, aunque poco a poco se devela; en este caso no media
el lenguaje. No hablamos directamente con las formas inteligibles pero “escuchamos” su
voz. No distinguimos ningun Tu, pero nos sentimos llamados y respondemos, creando
formas, pensando, actuando. Todo nuestro ser dice entonces la palabra primordial,
aungue no podamos pronunciar Tu con nuestros labios.

é¢Pero qué derecho tenemos de integrar lo inefable en el mundo de la palabra

fundamental? “En las tres esferas, gracias a todo lo que se nos torna presente, rozamos el

140



ribete del Tu eterno, sentimos emanar un soplo que llega de El; cada Tu invoca el Tu
eterno, segun el modo propio de cada una de las esferas.” (Buber, 2002, p. 9)

Para Buber el hombre no es sélo un ser-en-el-mundo, es fundamentalmente un ser
con los otros, por eso es relacional. Este ser con los otros se realiza Unicamente a partir
de las demas personas ya que el yo se perfila cuando hay un tu que se lo facilita.

El hombre se torna un Yo a través del Tu: todo el esfuerzo por alcanzar el Tu, llegar
a ser parte de él se convierte en un intento existencialmente imposible, pero en esa fuerza
creciente se produce una ruptura y a través de ella, el Yo se encuentra en presencia de si
mismo. “El amor es la responsabilidad de un Yo por un Tu.” (Buber, 2002, p. 16) La
apertura hacia el Tu es la puerta hacia el Yo, hacia el re-conocimiento y la posesién de si.

Buber distingue dos dimensiones ontoldgicas en el ser humano: el individuo y la
persona. El individuo se separa y se enfrenta, intenta conocerse a si mismo. La persona
en cambio, se integra y se relaciona y se muestra simplemente como ser. “El encuentro
del hombre consigo mismo, sélo posible y, al mismo tiempo, inevitable, una vez acabado
el reinado de la imaginacién y de la ilusién” (Buber, 2005, p. 145)

Para que podamos conocer realmente al TU, es necesario que no intentemos
desarticularlo, ni analizarlo ya que el Tu es totalidad y, cuando intento analizarlo,
desaparece el Tu para dar lugar al Ello. Esto se refiere a que, en la relacién Yo-Tu, el
respeto por tu alteridad debe ser total, cuando en la relacion amorosa comienzo por
comparar detalles, analizarlos, se pierde la magia de la relacion, de la reciprocidad y de la
complementariedad.

“Unicamente cuando el individuo reconozca al otro en toda su alteridad como se
reconoce a si mismo, como hombre, y marche desde este reconocimiento a penetrar en el
otro, habrd quebrantado su soledad en un encuentro riguroso y transformador.” (Buber,

2005, p. 145)

7.4.1 Larelacion dialégica
En esto fundamenta Buber que la relacién Yo-Tu es directa, en la que no debe

interponerse ningln sistema de ideas, fines, expectativas, etc., ya que, si existe un medio,

141



cualesquiera que éste sea, desaparece el encuentro. La plenitud del encuentro sélo puede
producirse en la inmediatez de una relaciéon directa. “sélo entre personas auténticas se da
una relacién auténtica.” (Buber, 2005, p. 145)

Entonces, équé es lo que sostiene una relacion directa Yo-Tu? Dice Buber que lo
Unico que media entre el Yo y el Tu es el amor, porque para este autor judio, el ser
humano habita en el amor.

Asi, el amor es ese sentimiento que se adhiere al ser y que, al estar colocado entre
el yo y el tu, posibilita que los adjetivos y los calificativos desaparezcan y lo Unico que
emerja sean seres determinados, liberados y Unicos. De manera que eso explica codmo

cuando estamos enamorados no veamos mas atributos en el amado que un ser Unico...

7.4.1.1 Caracteristicas de la relacion dialdgica
Buber define la relacion dialdgica como “estar-dos-en-reciproca presencia” (Buber, 2005,
p. 151)

Por esa razén para Buber, la relacion dialégica posee tres caracteristicas:

= Reciprocidad

= |nmediatez

= Totalidad

Por el contrario, cuando aparece el odio, esta se presenta como una ceguera en el
reconocimiento del otro. El odio, entonces es el sentimiento a través del cual el tu se
torna en ello, es decir, un sentimiento a través del cual la persona se ve reducida a objeto.

La relacion dialdgica es eminentemente humana ya que implica libertad y eleccidén, a
este respecto Buber afirma: “Unicamente en la relacién viva podremos reconocer
inmediatamente la esencia peculiar al hombre. También el gorila es un individuo, también

Ill

una termitera es una colectividad, pero el “yo” y el “td” sélo se dan en nuestro mundo,
porque existe el hombre y el yo, ciertamente, a través de la relacidon con el tu.” (Buber,
2005, p. 78)

Para Buber el hombre, como ser relacional atraviesa por varias etapas a lo largo de su

vida. Estas etapas son:

142



= Vida prenatal. Donde esta en total relacidon con su madre y con la que establece

una perfecta relacién Yo-Tu.

® El nacimiento. Que representa la separacion con la madre y el inicio de la vida

personal.

= |3 propia historia. Que sucede cuando entra en contacto con la luz del nuevo

mundo y a partir del cual debe configurar su porvenir.

= Su desafio. Consiste en el proceso de crecimiento, hacerse persona en el

encuentro con los otros, ya que para Buber el ser humano es un ser para el

encuentro.

El hombre posee una historia personal que coincide con la historia de la especie, ya
gue ambas indican el crecimiento continuo del mundo del ello. Eso explica por qué cada
una de las civilizaciones muestra un desarrollo mayor y mdas complejo que sus
predecesoras, ya que en cada etapa de la historia, el ser humano establece un apego
mayor con el ello.

7.5 El desarrollo del ello en la historia
Tres aspectos muestran el desarrollo del ello, a saber:

= Técnica

= Economiay

= Politica

Con una belleza casi poética, Buber se refiere a este desarrollo del ello en su libro,
éQué es el hombre? Diciendo: “Nuestra época ha experimentado esta torpeza y fracaso
del alma humana, sucesivamente, en tres campos diferentes.” (Buber, 2005, p. 151)

Estos tres campos a los que alude son los mencionados precedentemente. Por lo
que toca a la técnica, menciona que el hombre inventd las maquinas para su servicio y las
herramientas eran en un principio una prolongacién de su brazo y ahora, el hombre se ha
tenido que poner al servicio de la técnica y se ha convertido él en un “miembro periférico,
pegadizo y coadyuvante. (Buber, 2005, p. 79)

En lo referente a la economia, Buber hace hincapié en el hecho de que la

produccién de bienes y servicios fue aumentando para satisfacer las necesidades de los

143



seres humanos; sin embargo, en esta sociedad que ha privilegiado el desarrollo del ello, la
economia termina por subordinar al hombre a su servicio.

Y finalmente Buber alude a la indefensién en la que nos encontramos los seres
humanos, al haber entregado toda nuestra voluntad a potencias politicas inabordables
que en modo alguno estan al servicio de la voluntad de los hombres a los que gobiernan,
antes bien se burlan de sus propésitos y traen destruccion.

Este desarrollo del ello estd movido por dos voluntades: la voluntad de
aprovechamiento y la voluntad de dominar. La economia es el dominio de la voluntad de
aprovechamiento y utilizacion y la politica responde a la voluntad de dominar. Ambas, a
través del Estado, hacen posible la vida colectiva, ya que si no existieran estas dos
voluntades, seria imposible en el mundo del ello, la vida en comun.

Asi el mundo del ello es el dominio, mientras que el mundo del Tu es el mundo de la
libertad. Por esa razén, el hombre es el Unico ser que construye su libertad y perfila su
destino ya que es el Unico ser que, por acciéon del descubrimiento humano en las
relaciones Yo-Tu que puede escapar de la causalidad y la fatalidad.

La historia ha optado por el desarrollo del ello, privilegiando el papel del conocimiento
ordenado de las ciencias. Ha preferido el desarrollo de un mundo tematizable,
organizado, comprendido y diferenciado. El hombre en la historia se ha subordinado al
dominio ya sea a través de la técnica, la economia o a través de la politica.

Cada dia se han disuelto mas las formas directas de comunicacién y de encuentros
humanos. Cada dia el hombre pierde contacto y sentido de pertenencia a favor del
progreso y el desarrollo; sin embargo, dice Buber que el precio que hemos tenido que
pagar, es muy alto: hemos pagado todo el desarrollo con soledad e inseguridad de la
existencia.

Por si eso fuera poco, ese ser humano que ha renunciado al encuentro directo con
otros seres humanos por el progreso, se encuentra con que cada vez le es mas dificil
dominar el mundo que ha creado. Ha creado mdquinas para dominar el mundo vy, a

menudo se siente también dominado por las maquinas que ha creado.

144



El hombre, mds que ser un ente productivo, es en esencia un ser dialogal y se realiza
en las relaciones. Sin embargo, desafortunadamente al fortalecer las relaciones con los
objetos, aunque cada vez estd mds rodeado de personas, mas solo se siente porque el que
conviva con muchas personas, no implica que establece relaciones con ellas.

En este tipo de sociedad, el yo cada vez se diluye mas y en lugar de ser un espacio de
superaciéon y promocion personal es un lugar que le llena de frustracién y soledad.

Sin embargo, esta relacién cosificadora, caracteristica de la sociedad actual no es
natural de la sociedad. Depende de los hombres reorientar el tipo de relacién que
establecemos con los demds. Podemos convertir la sociedad en una comunidad.

Aunque participemos de esta sociedad cosificadora que se fija mas en la posicién, en el
apellido, en las posesiones, etc., de nosotros depende qué tipo de relaciones queremos
establecer con los demads. Si decidimos movernos en el ambito del ello, jamas llegaremos

{

a la esencia de los demds como seres. “...el hombre no puede vivir sin el Ello. Pero quien

sélo vive con el Ello no es un hombre.” (Buber, 2002, p. 30)

7.6 é¢Qué es el hombre?

Esta es otra de las obras centrales de Martin Buber. Fue escrita en 1938 como una
introduccion a la Antropologia Filoséfica.

En esta importante obra, establece que, para dar respuesta a esta interrogante, todas
las disciplinas filoséficas se han conjuntado en busqueda de una respuesta. Cada uno de
los filésofos ha ofrecido un aporte y aunque menciona el aporte de varios fildsofos como
Nietszche que concibe al hombre como voluntad de poder, se centra mucho mas en el
pensamiento de Heidegger.

Como ya hemos visto en el capitulo 4, Heidegger centra sus reflexiones en torno al ser.
A este respecto Buber dice que si pensamiento es monologante ya que el Ser-en-el-mundo
no necesita al otro en su esencia por lo que es un sistema cerrado.

Para Buber, el hombre es fundamentalmente un ser en relacidon. En relacion con el tu

o con Dios. Porque para él, lo que lo singulariza es lo que sucede entre él y otro ser.

145



7.6.1 El comportamiento Humano.
El comportamiento humano en su realizacién posee tres caracteristicas:

= QOrientacion

= Realizacién

= Direccidn

La Orientacién se refiere a la clasificacién de la experiencia en el marco del orden
presente. Esto es, de todo lo que tengo posibilidad de vivir y de experimentar, en este
lugar y en este tipo, yo escojo cuales quiero vivir.

La Realizacidn se refiere a la posibilidad que tengo de hacer de mi experiencia algo
especial, singular. Es decir, es la posibilidad que tengo de lograr hacer plena mi vida

La Direccidn es esa tensidn primigenia presente en el alma del ser humano y que la
lleva a elegir entre las opciones que tiene, se refiere a mi capacidad de elegir, que
contribuye también a singularizarme ya que para Buber la realizacion completa de un

individuo esta en su responsabilidad.

7.7 lLas Polaridades.

Buber plantea que la dualidad es la esencia basica del mundo. Todo cuanto existe
esta compuesto de dualidades. Las dualidades existen porque esta en la esencia del
mundo que se manifiesten.

Una expresion de la dualidad es la relacién Yo-Tu. En ella las dualidades se funden
y se complementan; en cambio en la relacion Yo-ello, las dualidades se transforman en
polaridades irreconciliables.

En todos nosotros existen dualidades. Es un hecho que en todos nosotros existen
aspectos buenos y aspectos malos, y para poder mantener la unidad en el ser humano, es
necesario que aprenda a reconocer y aceptar esas dualidades.

Las actitudes del ello, son las que terminan por polarizar las dualidades que existen
en todos los hombres, es por eso que tendemos vallas enormes entre nosotros y los

demads al tratarlos como cosas que pueden ser juzgadas, clasificadas y ordenadas.

146



7.8 Buber y la psicoterapia humanista.

Sin duda que el pensamiento de este pensador judio cimentd fuertemente las
bases de la psicoterapia humanista. F. Perls reconoce abiertamente la influencia de este
fildsofo en su propuesta terapéutica.

Su concepcion de la relacion dialégica es retomada por el iniciador de la Gestalt
estableciendo asi las caracteristicas de la relacién terapéutica que ha de ser una relacién
de persona a persona, con todas las caracteristicas de una relacion Yo-Tu. Es decir, la
relacidon persona a persona propuesta como modelo de la relacidon terapéutica gestalt es,
una relacién equilibrada en donde se han superado los patrones paternalistas. Asi en
Gestalt se pugna por un equilibrio entre apoyo y frustracidon que lleve a ambos miembros
de la relacidn terapéutica a crecer como personas.

Ill

De la relacion Yo y Tu se desprende el principio terapéutico del “ir y venir” que
consiste en estar en total presencia contigo pero también en total presencia conmigo
mismo, ya que en la relacion Yo y Tu, las dos dimensiones ontoldgicas son fundamentales.

Asimismo, la relacién terapéutica tendrd las tres caracteristicas de la relaciéon
dialdgica, a saber: totalidad, reciprocidad e inmediatez.

Esto implica que la presencia y el acompafiamiento del terapeuta a su consultante
ha de ser total. Estoy contigo en total presencia, en total escucha y en total atencién.

La reciprocidad se refiere al respeto absoluto por la dignidad del ser del otro, de
manera tal que en la relacién, ambos, terapeuta y consultante tienen el mismo status
personal.

La inmediatez se refiere a la pertinencia temporal de las observaciones. Esto
quiere decir que el terapeuta puede hacer una observacién o proponer un ejercicio
Unicamente cuando en el tiempo presente es pertinente, de modo que sélo de manera

inmediata.

147



Conclusiones:

Para Buber, el ser humano es un ser relacional. Esta situacion relacional supone
una situacién dialogal. La situacién dialogal la entiende en el ambito de la religion y
después la extiende a la relacién entre las personas.

Buber identifica dos tipos de relacion: la relacién “Yo-Tu” y la relacién “Yo-ello”. La
relacion Yo-Tu es una relacién directa y personal que respeta la alteridad del otro; en
cambio, la relacién yo-ello es una relacién indirecta y utilitaria en la que el otro es
reducido a objeto.

Para el ser humano son necesarios los dos tipos de relacion ya que el hombre no
establece relacién Unicamente con sujetos, sino también con los objetos del mundo.

El ser humano no puede vivir sin la relacién con los objetos ya que vive en un
mundo de objetos.

La expresidn mds acabada de la relacién Yo-Tu, sobre todo con el Tu eterno, es la
relacion con Dios.

La relacion del “Yo-Tu” sélo es posible en el reconocimiento de la alteridad y la
dignidad de la otra persona y afirma que “Yo llego a ser Yo en el TU; al llegar a ser Yo, digo
Tu”

La relacion Yo-ello se da cuando el Tu se convierte en un objeto que se utiliza.

Los tres tipos de relacion del hombre son:

= Nuestra vida con la Naturaleza.

= Nuestra vida con los otros.

= Nuestra relacion con las formas inteligibles.

Buber distingue dos dimensiones ontoldgicas en el ser humano: el individuo vy la
persona.

Para conocer realmente al Tu, es necesario percibirlo en su totalidad. Esto se refiere a
en la relaciéon Yo-Tu, el respeto por tu alteridad debe ser total.

La plenitud del encuentro sélo puede producirse en la inmediatez de una relacién
directa.

Lo que sostiene la relacién dialdgica es el amor

148



Las caracteristicas de la relacién dialégica son:

= Reciprocidad

= |nmediatez

= Totalidad
El odio es la ceguera en el reconocimiento del otro.

Para Buber el hombre, como ser relacional atraviesa por varias etapas a lo largo de su
vida. Estas etapas son:

= Vida prenatal.

El nacimiento.

= La propia historia.

Su desafio.
Tres aspectos muestran el desarrollo del ello, a saber:

= Técnica

= Economiay

= Politica

Este desarrollo del ello estd movido por dos voluntades: la voluntad de
aprovechamiento y la voluntad de dominar.

La técnica fue creada para facilitar la supervivencia humana y ha terminado por
subordinar al hombre.

La economia es el dominio de la voluntad de aprovechamiento y utilizacién y la politica
responde a la voluntad de dominar.

El mundo del ello es el dominio, mientras que el mundo del Tu es el mundo de la
libertad.

La historia ha optado por el desarrollo del ello, privilegiando el papel del
conocimiento ordenado de las ciencias.

Cada dia se han disuelto mas las formas directas de comunicacién y de encuentros
humanos. El precio ha sido la soledad e inseguridad de la existencia.

Podemos convertir la sociedad en una comunidad.

Para Buber, el hombre es fundamentalmente un ser en relacion.

149



El comportamiento humano en su realizacidn posee tres caracteristicas:
= QOrientacién
= Realizacién
= Direccion

Las Polaridades.

Buber plantea que la dualidad es la esencia basica del mundo.

Preguntas:

1. ¢ Qué es el ser humano para Buber?

2. ¢ Cuadles son y en qué consisten los dos tipos de relacién que propone Buber?
3. ¢En qué consiste el mundo del ello?

4. Explica con tus palabras las tres caracteristicas del comportamiento humano
5. ¢ Socialmente como podemos salir del mundo del ello?

6. ¢ Qué son las polaridades?

Buber, Martin. (2005) iQué es el hombre? (12. Ed. 242. Reimp.) México: Fondo de Cultura

Econdmica.

150



8. JEAN-PAUL SARTRE

Objetivo General:

Que el alumno conozca el pensamiento existencialista ateo
propuesto por Jean-Paul Sartre.

Objetivos especificos:

Que el alumno comprenda los conceptos que le dan
fundamento al humanismo contemporaneo tales como la
libertad, la eleccion, la responsabilidad y el compromiso.

Que el alumno comprenda la dinamica de las relaciones
humanas desde la perspectiva del existencialista francés y
gue pueda integrar estos pensamientos a la realidad
expresada en el espacio terapéutico.

ES LIBRE DE TODO

MENOS DE NO SER que

LIBRE

#
TOTAL LO LLEVAN
ey q”e ? RESPONSABILIDAD ALA
ya que NADIE es0 |mpI|ca que ACCION

NO PUEDE

/ SER /
ESO ES RESPONSABLE SER LIBRE ante su
MALA FE 7

ANGUSTIA
que es/> AUTOENGANO

PROYECTO |¢———— M0 ——j, - DS N
LA SIMULACION / \ | ABANDONADO |-Y2 QU€—| "y rore
EXCUSARSE SER HUMANO
u:d gggte EN G -

FALSOS T

DETERMINISMOS ! NO HAY MORAL
concibe al APRIORI
NO ESTA ACABADO /V |
NO SE HA CREADO eso implica que
ES RESEONSABLE FUNDAMENTOS DEL —__considera que \
DE SI MISMO EXISTENCIALISMO /
SARTRIANO NO HAY
\ TODO SE VALE VALORES
¢ UNIVERSALES
concibe que sostiene que

LA EXISTENCIA
PRECEDE A

NO HAY

NATURALEZA

HUMANA | 58100 conpreron
HUMANA

LA ESENCIA

151




ONTOLOGIA
SARTRIANA
considera que

LAS DIMENSIONES

ONTOLOGICAS DEL POSEE EL
SER HUMANO yp| SECRETO
| MIRADA DE MI SER
determina / f
/

es
EL SER-EN-SI

|
EL SER-PARA-OTRO
o EL SER-PARA-SI
‘ que son

son

TRES RELACIONES
CONCRETAS
CON EL OTRO.

LOS LIMITES
Y LA CALIDAD

— existen P

I/

DE LAS RELACIONES

CON OTRO
es
FACTICIDAD S0eRes ’ &elabices EL AMOR, EL ODIO,

EL LENGUAJE Y EL SADISMO Y

! l EL MASOQUISMO LA MUERTE
CARNE | S€ experimenta CONCIENCIA Q
CO RELACIONES

- |
i EL DESEO
RAUSEA de dos tipos | ’ SEXUAL
/ \\ a través de
impide _—(IRREFLEXIVA] (REFLEXIVA] LA SEDUCCION

AL SER HUMANO qll"e que
|

CONOCE }( CAPTA Y

'/

|\

conocer

SU SER

EL CUERPO EXPERIMENTA
COMO VIVIDO EL MUNDO

Introduccién.

La filosofia de Sartre representa la version mds completa y acabada de
existencialismo.  Sartre logré6 que en plena época de posguerra resurgiera el
existencialismo e incluso se convirtiera en una moda cultural e intelectual. Es el fildsofo
gue mas explicita las estructuras del hombre y el que mejor desarrolla la problematica de
las relaciones concretas con los otros.

En un ambiente de guerra y tensién mundial, transcurre la vida de Sartre y, es
precisamente el impacto de las dos grandes guerras, el caldo de cultivo del vigoroso
pensamiento de este fildsofo francés.

Es por esa razén que el pensamiento sartriano parte de la consideracion de que la
existencia precede a la esencia, ya que en un mundo que se desbarata y se desmorona, en
el que pierden vigencia todos los valores, lo Unico seguro que posee el sujeto individual, es

su existencia, en tanto la posea.

152



A partir de esta consideracidn, la filosofia sartriana propone que el individuo es

primero existencia y después va a definir su esencia.

8.1 Suvida.

*‘cﬁ‘)

Jean-Paul Sartre

Nacié el 21 de junio de 1905 en Paris, en el seno de una familia burguesa;
huérfano de padre —Jean Baptiste Sartre-, cuando contaba con tan sélo un afio de edad,
por lo que su madre Anne Marie regresoé a la casa paterna. AsiJean-Paul queda a cargo de
su madre y de su abuelo materno Charles Schweitzer quien lo educa con demasiadas
exigencias y disciplina.

El contexto histdrico en el que transcurre la vida de Jean-Paul Sartre es el de una
Europa sacudida por importantes cambios. Los movimientos obreros organizados
opuestos al orden burgués y en busca de un nuevo orden econdmico y social fueron
multiplicdndose en toda la geografia europea. El triunfo de la revolucién Rusa de 1917,
reestructura la historia del mundo e impacta directamente en la historia de Europa.

Durante este tiempo se da la Primera Guerra Mundial que tuvo como consecuencia
la pérdida de la hegemonia del capitalismo europeo frente al imperialismo
norteamericano y japonés.

Al término de la Segunda Guerra Mundial, Europa se encontrd dividida en dos
blogues: la Unidn Soviética con sus republicas socialistas y el resto del continente,
constituido por 18 Estados de economia capitalista.

La Europa occidental, destrozada por la contienda, inici6 su recuperacién
econémica en los afios de la posguerra con ayuda de Estados Unidos y el proceso de
unificacién de Europa iniciado en 1943, prosiguidé durante los afios 1948 y 49 y en la
década de los 50’s aparecieron diversas organizaciones de cooperacién, especialmente en

el campo militar y econdmico tanto en el bloque socialista como en el capitalista.

153



En este ambiente de guerra y tensiéon mundial transcurre la vida de Jean-Paul v,
precisamente del impacto de las dos grandes guerras es que surge con una gran fuerza, el
pensamiento de este filésofo francés a quien le toca vivir muy de cerca los estragos de los
conflictos mundiales.

La influencia de la cultura alemana, sobre todo en materia de filosofia es muy
importante en la Francia de su época, sobre todo la influencia de la fenomenologia de
Husserl, el pensamiento de Heidegger y la influencia literaria de Kafka. Sartre reconoce
gue la experiencia de la cultura alemana le es indispensable. Estudia con seriedad a
Husserl y Heidegger y siguiendo su linea, se inicia el pensamiento sartriano con
lineamientos bien definidos.

En “Las palabras”, Sartre narra los primeros afios de su vida al lado de su madre a
quien identifica como una mujer buena y comprensiva pero desprovista de cardcter.
También describe como fueron sus primeros afios al cuidado de su abuelo Charles
Schweitzer, médico, Oficial de la Marina, hombre rigido y estricto que lo introduce al
mundo de la lectura.

A la edad de 4 afios, aprende a leer de manera precoz, descifrando el libro “Sans
Famille” de Héctor Malot. A |la edad de 10 afios ingresa al Liceo Henry IV, como estudiante
externo. A pesar de los cuidados de su maestro M. Olliver, Sartre no hacia progresos en la
escuela hasta que va adecuandose al sistema y mejoran sus notas.

En 1916 cuando contaba con 11 afios, su madre contrae segundas nupcias con un
ingeniero de La Marina. Su madre se muda a vivir con su nuevo esposo a un apartamento
independiente y Sartre se queda a vivir con su abuelo. Este acontecimiento familiar le
perturba muchisimo.

La adolescencia es la época mas dificil para Sartre, principalmente a causa de las
diferencias psicolégicas y culturales entre él y su abuelo ya que, como narra Sartre en
“Autorretrato a setenta anos”, su abuelo era un hombre rigido, exigente, testarudo y
estricto que lo obligaba a estudiar durante largas horas y con quien sostenia acres

discusiones.

154



En la escuela es, por esta época, un estudiante mediocre que no se integra a sus
companferos y que ha sufrido por el matrimonio de su madre, situacidn que logra superar
al paso del tiempo. Todavia siendo estudiante, Sartre escribe una novela “L’ange du
morbide” en la que un profesor enamora morbosamente a una estudiante tuberculosa.

En 1924, aprueba el concurso de ingreso a la Escuela Normal Superior en la
compania de Paul Nizan, Raymond Aron y Daniel Lagache, entre otros. De 1924 a 1928
hace sus estudios en la Escuela Normal Superior y en 1928 empieza a estudiar filosofia.

En 1929 conoce a Simone de Beauvoir con quien compartird tiempos vy
acontecimientos muy importantes en su vida, y en este mismo afo, prepara con ella I'oral
agrégation de filosofia® y son los Unicos que la obtienen, Sartre en primer lugar y Simone

en segundo.

Simone de Beauvoir

En noviembre de 1929 comienza el servicio militar y en enero de 1930 es
trasladado a Saint-Simporien. En 1931 es liberado como segunda clase. Tras obtener I
oral agrégation de filosofia, se inicia como profesor en La Havre.

En 1931 empieza un escrito “Factum sur la contingence” que después,
considerablemente modificada, sera “La ndusea”.

En 1933 obtuvo una beca que le permitid trasladarse a Alemania y entrar en
contacto con la filosofia de Husserl y Heidegger. De 1934 al 36 es profesor en La Havre, y
segun testimonio de uno de sus discipulos era un profesor especial que subyuga a sus
alumnos por su cordialidad y su inconformismo.

En 1935 se hace adicto a la mezcalina, de lo que le resulta una depresién
acompafiada de alucinaciones que le dura seis meses aproximadamente. Segun Simone,

Sartre la sorprendid diciéndole que dentro de su ser habitaba un loco.

3 L’ Oral Agregation de Filosofia es un premio que la Sorbona de Paris otorgaba a sus mejores estudiantes.
(N. del A))

155



En 1939 publica un tratado de psicologia titulado la “psique” y en marzo del mismo
afio, publica “La Nausea”. En ese mismo afio se incorpora al Ejército Francés y en 1940 es
hecho prisionero y a fines de marzo es liberado haciéndose pasar por un civil y en el
verano viaja en bicicleta a la zona libre para organizar un movimiento de resistencia.

En 1943 publica “Las Moscas” y “El Ser y la Nada” que, en su momento pasa
desapercibida y después se convertiria en su obra cumbre y colabora en la revista “Las
letras francesas clandestinas”

En 1945 escribe los primeros capitulos de “Los caminos de la libertad” y “A puerta
cerrada”, de 1947 al 69, publica varias obras de teatro. En estos afios Sartre participa muy
activamente en politica, pero segun testimonio de Simone, a partir de 1950, Sartre deja
toda actividad politica y relee a Marx. A partir de entonces, deja toda actividad docente
para dedicarse completamente a escribir.

En 1960 publica “La critica de la razén dialéctica” y “Las cuestiones del método”, en
ellos la filosofia sartriana se expresa como mediacion entre el marxismo —a la que
considera la unica filosofia posible en nuestra época- y el existencialismo. Esta época fue
de una gran producciéon de Sartre. En “El autorretrato a 70 afos” Sartre recuerda este
tiempo como afos de gran actividad en los que tenia que masticar anfetaminas —
clorydran- para aumentar tres veces su ritmo de escritura y pensamiento.

En 1964 rechaza el Premio Nébel de Literatura.

En 1968 al estallar el Mayo francés, se suma a las acciones del movimiento
estudiantil. Después del fracaso de mayo, aboga por una organizaciéon politica que a
diferencia de los partidos comunistas no quede asfixiada por el centralismo democratico.
Emprende una nueva militancia politica, alinedndose con organizaciones izquierdistas. El
30 de enero de 1969 muere su madre.

En 1971, publica los dos primeros capitulos de “El Idiota de la Familia” vy los
volumenes VIII y IX de “Situaciones”. A partir de 1975, aproximadamente, queda
completamente ciego y su salud disminuye enormemente. Para Sartre estos serdn afios
muy dificiles ya que lo que constituyd su vida desde siempre fueron la lectura y la

escritura, entonces, al verse privado de la vista, su vida se ve limitada. Afortunadamente,

156



durante todo ese tiempo, cuenta con la ayuda y la asistencia de Simone de Beauvoir, su
companera de toda la vida.

El 15 de abril de 1980, muere en Paris.

8.2 Sufilosofia.

La obra sartriana es sumamente prolifica: novelas, cuentos, ensayos, obras de teatro,
conferencias y textos filoséficos constituyen el legado de este extraordinario filésofo. A
través de la filosofia sistematica y la literatura va perfilando su existencialismo ateo y
radical.

El existencialismo sartriano despertd, desde sus origenes las mads controvertidas
reacciones, desde la adhesiéon mas fiel de miles de seguidores en todo el mundo y en
todas las esferas sociales y culturales hasta la repulsa mas encarnizada de multiples
detractores. Lo cierto es que el pensamiento de este notable filésofo francés ofrece una
solida propuesta del pensamiento que ha de constituir el pilar del humanismo

contemporaneo.

8.3 El existencialismo es un humanismo.

El pensamiento de Sartre fue amado y reconocido por muchos vy criticado y lapidado
por muchos otros. De hecho, en El Existencialismo es un Humanismo, Sartre sale en
defensa del pensamiento existencialista en general y de su pensamiento en particular y es
precisamente en esta exposicion que Sartre nos ofrece una sintesis de sus principales
propuestas:

Comienza diciendo que para el existencialismo, la existencia precede a la esencia. Sin
embargo para Sartre esta afirmacidn kierkegaardiana tiene connotaciones especiales: Dice
Sartre que los objetos poseen primero esencia y posteriormente existencia. Es decir,
primero alguien tuvo que haber ideado, y por lo tanto, determinado su esencia —es decir,
su para qué- y posteriormente se habria dado su existencia, pero ya como acabada,

determinada. El caso del ser humano es diferente ya que, “..hay por lo menos un ser en

157



el que la existencia precede a la esencia, un ser que existe antes de poder ser definido por
ningun concepto, y que ese ser es el hombre...” (Sartre, 2007, p. 33)

Asi, para Sartre los seres humanos, nacemos como pura existencia, pura carne, pura
facticidad y es a través de nuestras elecciones en nuestra existencia concreta vy
comprometida es que vamos eligiendo nuestra propia esencia.

Por esa razoén, el existencialismo que representa, es un existencialismo ateo ya que si
existiera Dios, existiria por lo menos un ser en el que descansaria la responsabilidad
humana y eso es imposible ya que el hombre para Sartre es responsabilidad. Por esa
misma razén no existe naturaleza humana ya que afirma: “Asi pues, no hay naturaleza
humana, porque no hay Dios para concebirla.” (Sartre, 2007, p. 33)

El ser humano, desde esta perspectiva, “no sélo es como se concibe sino como se
quiere” (Sartre, 2007, p. 33) ya que a través de mis elecciones yo elijo el tipo de persona
que yo quiero ser.

En esto se fundamento el que para el existencialismo el hombre es un proyecto ya
que nunca es lo debera llegar a ser y, sin embargo, es plenamente responsable de sus
elecciones. Para el existencialismo sartriano no existe una moral a priori. No hay normas
gue le dicten cdmo actuar, él es quien a través de sus elecciones va configurando su
propia esencia.

Sus elecciones son subjetivas; sin embargo, esto no quiere decir que pueda elegir lo
gue quiera y hacer lo que quiera, ya que para el existencialismo sartriano todas sus
elecciones tienen un efecto en los otros. Esto hace de la moral sartriana, una moral
mucho mas complicada ya que no sdlo soy responsable de mi mismo sino que también soy
responsable de los otros. Esto nos permite entender por qué el hombre para Sartre es
angustia, ya que es responsable no sélo de si mismo sino de los demdas. “Esto significa
que el hombre que se compromete y se da cuenta de que es no sélo el que elige ser, sino
también un legislador, que elige al mismo tiempo a si mismo a la humanidad entera, no

puede escapar al sentimiento de su total y profunda responsabilidad.” (Sartre, 2007, p. 36)

158



Para el existencialismo el hombre es plenamente responsable y si Dios no existe,
entonces todo estad permitido... Esto quiere decir que el hombre estd abandonado, no
tiene excusas, solo él es responsable de su existencia.

Asi para Sartre el hombre es elecciéon y no puede no elegir. Para el existencialismo que
él representa no existen valores morales universales sino personas que eligen, por lo tanto
no hay valores correctos. “éQuién puede decidir a priori? Nadie. Ninguna moral inscrita
puede decirlo.” (Sartre, 2007, p. 43)

“Ninguna moral general puede indicar lo que hay que hacer.” (Sartre, 2007, p. 45)

<
Reflexiona:

¢, Desde tu perspectiva qué implicaciones tiene el hecho de que
no existan valores universales?

¢, Cémo crees que puede ser aplicado este principio en el
ambito de la psicoterapia?

Sartre aborda lo que es la mala fe. Mala fe es excusarse en las pasiones, mala fe es
la mentira, la simulacion, excusarse en falsos determinismos. Esto quiere decir que no es
valido que no me haga responsable de lo que elijo, por ejemplo si digo “no soy
responsable de lo que hacia porque me dejé llevar por la ira” es para Sartre una
aseveracion de mala fe ya que yo soy responsable de lo que hago con mis pasiones.
También dice que es de mala fe que me excuse en falsos determinismos, como el tan
usado “yo asi soy...”. Desde su perspectiva es mala fe porque sabemos que el hombre es
solo su proyecto, es decir no somos un producto acabado, no hay nada determinado, nada
fijado. De modo que cuando digo: “Yo asi soy” estoy siendo cinico porque en realidad no
soy asi. Asi quiero ser y el escudarme en el determinismo, es una forma velada de decirte:

“asi soy y entonces aguantate” y eso para Sartre es una cobardia.

159



<
Reflexiona:

¢Por qué crees que es actuar de mala fe excusarnos en falsos
determinismos?

¢, Te has escudado en algun determinismo para no responsabilizarte?
¢ Conoces alguien que lo haga?

¢, Qué repercusiones tiene en su vida esta actitud?

Para Sartre la angustia existencialista lejos de llevar al ser humano al quietismo, lo
impulsan a la accién de cambiar y hacerse plenamente responsable de si mismo.

Para Sartre el hombre es libertad, sin embargo, la manera como Sartre establece
esta perspectiva es diciendo que el hombre esta condenado a ser libre. La libertad para
Sartre no se presenta como un privilegio, ni como una conquista, se presenta como una
condena ya que jamas podrd renunciar a la libertad y eso lo hace profunda vy
absolutamente responsable de todos sus actos y de toda su existencia.

Para Sartre no existe ningln tipo de determinismos en los que descanse ni la
libertad ni la responsabilidad humana: no existe Dios, no hay destino, no hay ni siquiera
naturaleza humana, lo que existen son hombres concretos que eligen. A las elecciones
concretas que los hombres hacemos en un determinado momento, Sartre le llama
condicién humana. “Ademas, si es imposible encontrar en cada hombre una esencia
universal que constituya la naturaleza humana, existe, sin embargo, una universalidad
humana de condicién.” (Sartre, 2007, p. 55)

Es por eso que para Sartre el hombre es compromiso, consigo mismo y con la

humanidad entera ya que al comprometerse, compromete a la humanidad entera.

8.4 Elserylanada
El Ser y la Nada es el libro en el que Sartre desarrolla de manera mas profunda y

completa su pensamiento y a través de este texto, Sartre estudia la realidad humana. El

160



identifica dos dimensiones ontolégicas: el ser-para-si que es el “modo de ser de la
conciencia” y el ser-en-si o “lo que es”, se refiere al reino de las cosas o a la inmanencia.
Al captar ciertas actitudes humanas, Sartre advierte que la realidad humana no
adquiere su total y real significacion en el dmbito del para-si (conciencia), sino que la
adquieren solo en presencia de alguien. Es a partir de este momento que Sartre comienza
a tratar un tema importantisimo para la realidad humana: las relaciones con otros y

descubre una tercera dimensidn ontoldgica del ser humano: el-Ser-para-Otro.

8.4.1 Elotro.

La filosofia de la existencia reconoce que para poder lograr una real comprension
de la realidad humana, necesariamente debe explicar las estructuras del otro.

La aparicion del otro es pues, la aparicién en el mundo del sujeto, de un ser que es
idéntico a mi mismo y sin embargo, no es yo mismo. El otro aparece como objeto, inmerso
en el mundo de los objetos, pero esta es sélo una aparicidn primigenia ya que la existencia
del otro no es una conjetura, es una realidad.

Al otro lo capto primero como objeto de conocimiento, pero a diferencia de mis
demds experiencias con lo objetos, este objeto se ha constituido ya en un objeto
privilegiado ya que el otro en tanto que participa de los objetos como yo, posee
capacidades perceptivas idénticas a las mias, por tanto, si yo soy capaz de captarlo como
objeto, el otro puede hacer lo mismo conmigo, el otro en la realidad cotidiana se
constituye en mirada.

La explicacion de Sartre (1982) respecto al otro, la vierte de la siguiente manera:

“El otro, al contrario, se presenta, en cierto sentido, como la negacién radical de mi
experiencia, ya que es aquel para quien soy no sujeto sino objeto. Me esfuerzo pues,
como sujeto de conocimiento por determinar como objeto al sujeto que niega mi caracter

de sujeto y me determina él mismo como objeto.” (p. 350)

161



8.4.2 Lamirada

Lo primero que comienza diciendo en este apartado Sartre es que el hombre es
capaz de conocer toda la realidad, pero es incapaz de conocerse a si mismo. No soy capaz
de conocerme ni siquiera fisicamente. Me conozco a través del otro. = Como no me
conozco, acepto que soy como el otro me ve.

La mirada del otro no me es revelada en abstracto, sino en el seno de mis propios
actos, y precisamente en el seno de mis actos, me experimento como mirado y, aun mas,
me experimento siendo como el otro me ve. Asi, una postura, un gesto, o una situacién
completa mia se ve de golpe como vergonzosa o absurda si es percibida asi por el otro.
“...1a libertad del otro me es revelada a través de la inquietante indeterminacién del ser
que soy para él.” (Sartre, 1982, p. 396)

Sartre pone ya de relieve dos actitudes fundamentales respecto al otro: una la de
ser objeto, explicada por él a partir de la verglienza, el miedo, el orgullo o la vanidad y una
segunda mediante la cual se trata de actuar sobre el otro.

Sartre aclara que este ser-para-otro, sera la piedra angular para el estudio de
todas las relaciones humanas. Sartre determina la importancia del otro ya que yo no
podré conocerme jamds como me conoce el otro, asi que mi ser-para-otro lo conozco sélo
a través de los demas, e inicia el estudio de esta entidad que me revela el ser-para-otro: el

cuerpo.

8.4.3 El cuerpo como explicitacion del para-si.

Sartre inicia su estudio sobre el cuerpo partiendo de la consideracion de que el ser-
para-si es integramente cuerpo e integramente conciencia. Esto implica que no es posible
gue el para-si simplemente se encuentre unido, pegado, adherido al cuerpo; sino que el
para-si es conciencia en tanto que es cuerpo, y cuerpo en tanto en es conciencia.

A esto Sartre lo llama encarnacién y significa que el cuerpo y la conciencia no
estan separadas sino que son totalidad. Existimos como sujetos conocidos por los otros

cuerpos.

162



El cuerpo por lo tanto, no es el instrumento que causa mis relaciones con los otros
pero si establece sus limites y su significacion. Esto quiere decir que a través de mi cuerpo
yo establezco qué tan cerca o qué tan lejos quiero estar de los demds, y ademas
establezco que tipo de relacidn quiero establecer con otros. Si quiero una relacién mas
intima, me acerco, bajo la voz, toco a la otra persona o permito que me toque, pero si
quiero establecer una relacion mas impersonal, no me acerco.

Al abordar el problema del cuerpo, Sartre descubre la primera problematicidad
gue ofrece su estudio: yo no conozco mi cuerpo y la captacion que tengo de él es como un
objeto-utensilio que me permite Ser-en-el-mundo, ademas puedo tener dos percepciones
de mi cuerpo; una captacion interna y otra como si lo mirara desde el exterior, es por eso
que Sartre al estudiar el cuerpo, establece dos planos ontolégicos: como Ser-para-si y
como Ser-para-otro.

El Ser-para-si, es para Sartre la necesidad de la conciencia de manifestarse como
cuerpo. La conciencia necesita del cuerpo para manifestarse, es decir; el cuerpo ha de
situarse en el mundo comprometido como cuerpo-en-medio-del-mundo, en un punto de

vista.

8.4.4 El sentido

La manera como explica Sartre que la conciencia esté ubicada en un espacio y en
un tiempo en un cuerpo es a través del sentido. Por mi sentido yo capto el mundo y no de
una manera pasiva sino que como libertad que soy, yo elijo la perspectiva desde la cual
guiero ver el mundo. Esta perspectiva que yo elijo se constituye en el centro de referencia
desde el cual oriento mi Ser-en-el-mundo.

Desde esta perspectiva, mi cuerpo es necesario para mi proyecto de accién ya que
el cuerpo posibilita la eleccidn, asi la conciencia necesita hacerse cuerpo para poder

"

hacerse eleccion que es el fundamento de la libertad del sujeto ya “...el ser es, para

nosotros, elegirnos” (Sartre, 1982, p. 351)

Reflexiona: ¢ Qué es para ti elegirte?
¢, Coémo te has elegido?

163




Existe también otra dimensidon del cuerpo: el cuerpo-para-mi. Este no es el punto
de vista con respecto al mundo sino el punto de vista que tengo respecto al punto de vista
que elijo del mundo.

La captacién de mi propio cuerpo la hago como siendo mi cuerpo un objeto del
mundo. Para aclarar esto, Sartre se refiere por ejemplo al dolor y dice que cuando el
dolor es localizable en algun lugar del cuerpo, se presenta como un obstdculo que detiene
o perturba mi actividad. En este caso, consideramos al cuerpo como herramienta, de tal
manera que, si siento incomodidad en el brazo, -localizable pero no supera mi capacidad
de accion- siento la incomodidad como falla del brazo-herramienta que me permite
escribir, por ejemplo, pero este objeto de conocimiento pertenece a la conciencia
irreflexiva en tanto que para ella el dolor es el cuerpo, mientras que cuando el dolor se
hace mas grande, mi capacidad de accion aparece ya el dolor como separado del cuerpo,
aunque éste lo sostenga; este nuevo conocimiento ya es producto de la reflexidn
concebido como mal. “el mal es algo puramente vivido; no hay distancia alguna entre la
conciencia refleja y el dolor, ni entre la conciencia reflexiva y la conciencia refleja...”
(Sartre, 1982, p. 500)

Otra forma que utiliza Sartre para explicar este primer plano ontoldgico del cuerpo
es la ndusea. La nausea es la captacién repentina de que mi cuerpo es semejante a los
objetos del mundo, ya que el cuerpo es secreciones, carne, olores, etc., y eso le produce
nausea a la conciencia.

Este asco que no puedo evitar surge por las trabas que encuentra la conciencia al
aparecer encarnada. Por ejemplo, el cuerpo siente hambre, sed, suefio y representa para
la conciencia un limite a su pretension de constituirse en el fundamento de su propio ser.
Es el resultado de la relacién de la conciencia en el en-si. Representa el esfuerzo de la
conciencia de zafarse de la contingencia de la facticidad y fundarse en si misma.

Ademas de este primer momento ontolégico del cuerpo, existe otro momento que

es el cuerpo-para-otro.

164



8.4.5 El cuerpo para otro.

Captamos al otro como ser ahi, como ser-en-mi-mundo ya sea por la presencia
como por la ausencia. Esto quiere decir que el otro se aparece en mi mundo en una
situacién concreta. El cuerpo del otro se me revela como un cuerpo en situacion. Capto al
cuerpo del otro a partir de la situacién en la cual se mueve y lo capto en totalidad “El
cuerpo es totalidad de relaciones significativas con el mundo: en este sentido, se define
también por referencia al aire que respira, al agua que bebe, a la carne que come...”

(Sartre, 1982, p. 512)

8.4.6 El cuerpo del otro.

|ll

Esta dimensidn es aquella por la cual “existo para mi como conocido por otro a
titulo de cuerpo” (Sartre, 1982, p. 521). En esta dimensidn, explica Sartre, el otro cumple
por nosotros una funcién de que nosotros somos incapaces: vernos como somos.

En las dos anteriores dimensiones del cuerpo, habiamos visto la imposibilidad que
tiene el cuerpo de captarse y de conocerse a si mismo, pues bien, en esta tercera
dimensién, el otro si realiza por mi lo que yo jamas podré hacer: verme como soy. Luego
entonces, si el otro conoce lo que soy y cdmo soy, es necesario que yo le arranque ese
secreto, que yo conozca lo que el otro conoce de mi.

En este momento, aparece ya como mirada, hasta que nosotros terminamos por
ver nuestro cuerpo como lo ve el otro, aceptamos analdgicamente ser como percibimos el
cuerpo del otro.

Esta percepcion se produce gracias al lenguaje, es decir, las palabras del otro me

revela el ser que soy y esto no se queda en la conciencia irreflexiva sino que, a través de la

reflexion, capto lo que soy para el otro.

8.5 Las relaciones concretas con el otro.

Todas las relaciones de mi ser con el otro, suponen ya de hecho las relaciones de

facticidades, de objetos en medio del mundo. El cuerpo es lo que establece los limites y Ia

165



significacidn de mis relaciones con el otro, con mi cuerpo capto y percibo el ser objeto del
otro y de la misma manera me doy cuenta de que soy captado como objeto por el otro.

El otro me conoce y, al conocerme, posee el secreto de lo que soy y mi existencia
es el proyecto de arrancarle ese secreto, pero esa no serd una empresa facil, Sartre
establece que surgen dos actitudes primitivas hacia el otro: trascender la trascendencia
del otro o absorber en mi esa trascendencia. Es decir, puedo buscar arrancarle el secreto
de mi ser respetando su libertad o convirtiéndolo en objeto.

Estas relaciones son exclusivas una de la otra, no hay dialéctica entre ellas, la
muerte de una implica la adopcion de la otra; aunque en tanto que una se realiza, la otra

se encuentra presente porque a cada una le hace falta su contradictorio para sostenerse.

8.5.1 El amor, el lenguaje y el masoquismo.

En esta primera actitud, yo intento librarme del dominio del otro, pero el otro
intenta hacer lo mismo conmigo “mientras procuro someter al otro, el otro procura
someterme” (Sartre, 1982, p. 537)

Por tanto, esa primera actitud hacia el otro es siempre fuente de conflicto porque
estamos en el terreno en el que dos voluntades de someter se enfrentan reciprocamente.

El otro, como habiamos visto, se constituye en mirada, el otro al mirarme, me
posee, modela mi cuerpo, lo ve como yo no puedo verlo. Es aqui donde en las relaciones
concretas yo puedo percibir mi incaptable ser-para-otro. El otro tiene el secreto de lo que
soy, me lo ha robado, pero, por otro lado, él es el fundamento de ese ser que soy.

Aqui surge el primer problema, para ser debo elegirme, pero tanto soy responsable
de mi ser por cuanto elegirse es responsabilidad, siendo esta ultima, elemento
indispensable de toda libertad, necesaria para ser y el problema radica en que debo
elegirme pero ni siquiera me conozco. Asi que tengo que recuperar mi propio ser.

De tal manera que, este proyecto de relacidn con el otro se presenta, desde el
principio con serios problemas, porque debo tener cuidado de no alterar la naturaleza del
otro, ya que, de ello depende la pureza de la recuperacién de mi ser, pero el otro no es un

objeto pasivo e inerte y para recuperar el secreto de mi ser, debo aceptarlo como mirante.

166



“No dejo por eso de afirmar al otro, es decir, de negar que yo sea el otro: el otro siendo
fundamento de mi ser, no podria diluirse en mi sin que mi ser-para-otro se desvaneciera.”
(Sartre, 1982, p. 538)

Si lo acepto como mirante, tengo que utilizar mi cuerpo para ser mirado por él. Sin
embargo, si el otro me mira como objeto, estoy a su merced: la libertad ajena me hace ser
como quiere, me da y quita valores en completa libertad, pero en tanto que esa libertad
no es yo mismo, es totalmente irresponsable de mi, asi que necesito que el otro me ame
para que al amarme, decida responsabilizarse de mi ser.

Por eso, el amor es proyecto de cautivacién de la conciencia del otro, es también
proyecto de apropiacién de la libertad ajena. Pero esta apropiacion es una apropiacién
muy particular porque se trata de apropiarse de una libertad en cuanto tal, porque si el
amado se somete y se pierde en el sometimiento, no tiene ningun sentido el proyecto ya
gue no podré fundar mi ser porque el sometimiento del otro hace correr el riesgo de que
se diluya en mi ser-para-otro que se encuentra en el amado. Esto es, el otro es el espejo a
través del cual yo me miro como soy; si el otro es completamente libre, puede ser que la
imagen que me devuelve no sea la que quiero ver, porque no se responsabiliza de mi,
porque mi existencia no le importa, pero si se somete, si abdica a su libertad, si se vuelve

mi esclavo, el espejo desaparece, ya no hay posibilidad de que me mire.

Reflexiona:

¢Estas de acuerdo con Sartre de que el otro posee el
secreto de mi ser?

¢, Qué implicaciones tendria esta afirmacién en el ambito
de la psicoterapia?

Se necesita que el otro siga siendo libre pero que yo pueda actuar sobre esa
libertad. Es necesario que el otro sea libertad porque es necesario que el otro sea
responsable de su ser y que en plena libertad y con responsabilidad decida amarme. Este

valor sélo puede realizarlo una libertad como tal.

167



Pero el problema del amor no acaba en la libertad-responsabilidad-eleccién-
voluntad, el proyecto de amor no es cualquier empresa que se contente con la libertad del
otro, no. El amante desea que el otro sea libre, que en plena libertad decida amar al
amante, pero que su libertad quede cautivada libremente, de tal manera que su libertad
se transforme en amor, pero sin perder su libertad, por que en el amor si el otro se deja
llevar por el determinismo pasional ya no podra darme el conocimiento de mi ser y por
ende, no podré fundar mi ser para-otro, por que se perderia en el sometimiento y la
anulacién del otro.

Es por eso que una relacién en la que uno de los amantes se deja llevar por una
pasion desbordante, donde pierde su voluntad y dominio resulta para el amado aburrida y
absurda porque el otro esta totalmente a merced de su amante, al ya no ser creativo,
imaginativo, aportativo ni critico, lleva al amante de nuevo a la soledad. “en el amor, no
deseamos en el otro ni el determinismo pasional ni una libertad fuera de alcance, sino una
libertad que juegue al determinismo pasional y que quede presa de su juego...” (Sartre,
1982, p. 542)

Pero por otro lado, el otro no puede seguir siendo libertad total por que entonces
no hay posible unién entre miy el otro, y ademas por que asi mi inseguridad respecto del
ser que soy y que no fundo se acentua por que el otro sigue siendo una libertad total y mi
ser-para-otro estaria fuera de mi alcance.

En el amor, el amante quiere ser el Unico por el cual el amado quede presa del
amor. El amante quiere representar la totalidad para el otro y para ello acepta mostrarse
como objeto a los ojos del amado, pero no un objeto comun, sino un objeto por el cual el
otro acepte perder su libertad y encuentre su razén de ser. Esto es, es una libertad que se
somete y se compromete.

De este modo, el proyecto de amar es, el proyecto de hacerse amar. Querer que el
otro me ame es obligarlo a que me re-cree. Por la capacidad que el otro tiene, puede
captarme como yo jamas podré ser visto. Eso me produce miedo de ser visto como un
puro objeto que puede ser no sdélo utilizado como una pura cosa. De alli que los amantes

constantemente se pregunten ¢Qué pensard de mi?, (COmo me vera ahora?, éQué seré

168



para éI?, iQué dira de mi?, etc., esta inseguridad es derivada de que no conozco mi propio
ser, no sé que sorpresas me aguarda ese ser que no conozco y, que sin embargo, soy.

No sé si la imagen que me devuelva el espejo del otro sea la de un ser absurdo,
VEergonzoso o nauseoso, pero si logro que el otro me ame ya no tendré problema en ese
sentido, por su amor, quedo protegido de ser desvalorado.

La eleccidn constituye la naturaleza del amor: el amante debe elegirme libremente.
Sin embargo, las elecciones entre los amados se dan a través de encuentros casuales, y
eso hace que a menudo los amantes se sientan afligidos porque quieren que su amado
haga de ellos una eleccidn originaria. Dice Sartre que eso de decir que somos “el uno,
para el otro” o “eres mi media naranja” es en realidad un paliativo para mitigar el dolor de
saber que la eleccién que otro hace de mi es contingente y temporal.

A partir del amor puedo captar mi alienacién y mi facticidad no como vergonzosa y
como sufrida, sino como querida por otro, de esta forma tiene sentido que mi ser y mi
cuerpo existan, este sentido encontrado a mi ser como necesario. “tal es el fondo de la
alegria del amor, cuando esa alegria existe: sentirnos justificados de existir” (Sartre, 1982,
p. 547)

Pero el problema es que si el amado es libre, puede elegir no amarnos y, entonces,
debo seducirlo. Seducir es ponerme bajo la mirada del otro y hacerme mirar por él, esto
significa correr el riesgo de ser mirado como objeto para el otro. Pero la lucha tiene que
ser ahora en este plano, tengo que hacerme objeto fascinante. “el otro debe cautivarse
reconociéndose como nada frente a mi plenitud absoluta de ser” (Sartre, 1982, p. 549)

Este es pues el proyecto de la seduccién, por ella decido ser un ser pleno,
completo, perfecto y mi empresa es lanzarme a ser reconocido como yo quiero que se me
reconozca. Sin embargo, seducir al otro es un riesgo, ya que el otro decidira si se deja
cautivar por mi o no.

Basicamente yo cautivo al otro a través de mi cuerpo y a través de mi lenguaje. El
lenguaje en este proyecto cumple una funcién muy especial ya que en la seduccién no se
pretende que el lenguaje dé a conocer sino dé a experimentar, esto es, que el otro me

vea, me sienta, me oiga y me conciba como yo quiero que me conciba, pero dado que

169



desconozco muchas cosas de mi y del otro, la empresa de utilizar un lenguaje fascinante

III

es aventurada porque todo lo que digo corre el riesgo de ser interpretado “mal” por la
libertad del otro.

Sartre da dos sentidos al lenguaje: Es sagrado para quien lo utiliza y magico para
quien lo oye. Sartre dice que el problema del lenguaje es paralelo al problema del cuerpo
por que yo tampoco conozco mi lenguaje.

Sin embargo Sartre aclara que el proceso de seduccidn no tiene que
necesariamente derivar en amor, porque no sélo los amantes fascinan, un escritor, un
actor, etc., puede fascinarnos pero no necesariamente debemos amarle.

En el amor en cambio, se requiere que el amado se convierta en amante porque en
el fondo deseamos que el otro nos ame. Por la seduccidn puedo fascinar, conquistar y
poseer, pero esto no es amor. El amor sélo surge cuando no se intenta conquistar la
subjetividad del otro, es decir cuando se da amor sin exigir nada a cambio, pero si el amor
es el proyecto de hacerse amar, ninguno de los dos puede dar ese amor que no exige
compromiso. Esto dice Sartre es una remision al infinito y este es el primer fracaso del
amor.

El segundo fracaso del amor se da porque en el fondo el amor es un
embaucamiento. Por la seduccion el otro me ve como un objeto fascinante y queda
embaucado, pero el amante puede despertar y verme como un puro objeto, el encanto
cesa y el amor desaparece.

El tercer fracaso consiste en que cuando los amantes estan embaucados uno por el
otro, basta la mirada de un tercero para que la relacién quede objetivada de golpe por el
otro. Por eso es que los amantes desean la soledad para que ellos sean el Unico centro-
referencia del mundo.

Sartre explicita en el Ser y la Nada esta triple destructividad del amor (Cfr. Sartre,
1982, p. 556):
= Es una remision al infinito, es decir yo quiero que el otro me ame y por eso lo
seduzco, pero él hace exactamente lo mismo conmigo.

= Siempre es posible el despertar del otro

170



= Es posible que el amor sea relativizado por un tercero o por los otros

Reflexiona:

Explica con tus propias palabras como concibe las
relaciones de amor Sartre y explica en qué consiste la
triple destructividad del amor.

Ante el fracaso del amor, surge otra tentativa, que es exactamente opuesta al
proyecto del amor; esta es el masoquismo, por medio de la cual pretendo que el otro
asimile mi ser-para-otro, para que el otro se haga responsable de mi y yo me libre de esa
responsabilidad.

Desde esta perspectiva, acepto perderme totalmente como objeto para que el otro
sea el fundamento de mi ser. El proyecto del masoquismo se convierte en el proyecto de
actuar sobre el otro como objeto, de tal manera que el masoquista en su afan de hacerse
reducir a objeto, tiene que utilizar a los otros como instrumentos para lograr su fin y lo
gue puede suceder es que queriéndose captar como objeto, lo que consiga es captar al
otro como objeto

De aqui el fracaso del masoquismo, dado que aunque el masoquista pretenda
perderse como objeto en el otro, entre mas busque ser objeto, mas cobra conciencia de
su propodsito y al hacerse consciente, descubre su subjetividad. Este es un momento
donde Sartre pone sobre relieve que el sujeto es libre de todo, menos de no ser libre;

sentencia que queda demostrada por el fracaso del masoquismo.

8.5.2 La indiferencia. El deseo sexual. El odio.

Sartre nos muestra que las relaciones concretas con el otro surgen cuando, ante la

mirada del otro, pongo mi mirada y establezco una lucha de libertades.

171



El principal problema del amor radica en la decepcién que me provoca comprobar
gue al querer captar la libertad del otro, me encuentro con que esa libertad, se ha
desmoronado bajo mi mirada.

Esta decepcion origina que busque al otro no como libertad sino como el objeto
gue es para mi; tratar de hacerme duefio de su libertad a través de su cuerpo.

La primera relacién descrita por Sartre bajo esta actitud es la indiferencia. Esta
actitud es aquella en la que, en plena libertad, elijo mirar al otro pero constituir mi
subjetividad nulificando la subjetividad del otro, esta es la actitud por la cual elijo ser una
ceguera total ante los otros, ignorando completamente a los otros. A esta actitud Sartre la
designa con el término de la indiferencia y encuentra su fracaso cuando al desaparecer el
otro, ya no puedo fundar mi ser y me deja sobre relieve la necesidad de mi libertad para
fundar mi propio ser.

Ante el fracaso de esta actitud trataré de utilizar y apoderarme de la libertad del
otro, tratando de apoderarme de su conciencia a partir de su cuerpo: esta actitud es el
deseo sexual.

Sartre inicia preguntandose si la sexualidad es una condicién necesaria del para-si-
para-otro, o es una estructura contingente y para esto precisa que ser sexuado significa
existir sexualmente para otro que existe sexualmente para mi.

Esta existencia sexuada del otro para mi y mi sexualidad para el otro, la capto a
través del deseo. Por el deseo descubro el ser sexuado del otro a la vez que me descubro
como ser sexuado. Descubro mi cuerpo como sexo; entonces para poder responder a la
pregunta, es necesario precisar la naturaleza del deseo.

El deseo, es el deseo de un cuerpo que posee una conciencia en-medio-del-mundo,
en situacion. Es elegirse a una forma particular de existencia. Es elegirme como un ser
gue siente “gana” de un cuerpo pero en estado de turbacién. La turbacion a la que se
refiere Sartre es a la situacion del cuerpo en estado de excitacidn en la que mi conciencia
esta alterada.

A ese respecto Sartre puntualiza en el Ser y la Nada (1982) lo siguiente: “Las

expresiones que se emplean para designar el deseo sexual sefialan suficientemente su

172



especificidad. Se dice que a uno lo avasalla, que se apodera de uno, que estd uno transido
de él” (p.542)

Hace la aclaracién de este estar espacial de la conciencia que acompafia a la gana
es caracteristica en el deseo porque de otra manera esta gana seria similar al hambre, a la
sed o a cualquier otra gana similar; sin embargo ninguna de estas ganas turban desde el
principio la naturaleza del hambriento o del sediento. Para satisfacer cualquier otra gana,
basta con que me mueva hacia los satisfactores y encuentre mi satisfaccidon, en cambio el
deseo si compromete toda mi naturaleza, me hace complice de mi deseo.

Por eso, desear es elegirse como deseo, consentir en el deseo vy, por lo tanto,
encontrarme comprometido con mi deseo, en el que mi conciencia se encuentra
empastada. Sartre describe algunas de las actitudes por medio de las cuales interpretamos
nuestro deseo, tales como la languidez, la pesadez, el adormecimiento, etc.

Esta eleccidn por el deseo implica un modo diferente de existir, mediante el cual
elijo no escapar a la contingencia sino vivir subordinado a ella, por lo que el deseo como
se habia dicho, me revela mi propio cuerpo. Mi cuerpo se revela ya no como accién o
posibilidad sino como la pasién que me inunda. La conciencia se quiere cuerpo, para
apropiarse del cuerpo ajeno.

El cuerpo del otro no me aparece como carne, este aparece en situacion. No es
pura presencia, el cuerpo del otro esta cubierto, vestido, camina, se mueve.

Para apropiarme de su cuerpo, lo hago a través de las caricias. Por eso es que la
caricia no es un roce, es modelacién, por la cual encarno al otro. La caricia es lo que
desviste al otro de su movimiento, su ropa, etc., y lo hace ser pura carne, por lo que la
caricia y el deseo no se diferencian.

En el deseo, por medio del placer el cuerpo del otro es revelado a mi y al otro
como carne. El deseo pues, es la tentativa de hacerse carne para encarnar al otro;
tentativa que se elige libremente y que lleva a la conciencia a un plano diferente de existir
gue es la existencia turbada.

Al desear sexualmente al otro altero mi propio ser, no puedo desear pasivamente

al otro, me elijo como ser turbado y por tanto soy responsable de esta modificacién,

173



cabria entonces qué es lo que busca la conciencia a través del deseo. Deseo que el otro
sea para-si carne, para que por mi carne pueda fascinarlo y desee mi carne.

Pero el deseo también esta condenado al fracaso porque el deseo pertenece a la
conciencia irreflexiva, del deseo se elige, se consiente y se vive pero se hace presente por
el placer, este es su objetivo y su finalidad pero es también su muerte, porque el placer,
en tanto que se constituye en atencidn al placer, es reflexivo y aqui, el goce es ya el objeto
del deseo; luego entonces ya me olvido de la encarnacién del otro y me concentro en mi
propio goce. “en tal caso el placer de acariciar se transforma en el placer de ser
acariciado.” (Sartre, 1982, p. 584)

Ante el fracaso de esta tentativa de poseer al otro como objeto surge el sadismo.
En este caso, el sadico se ha desembarazado de su turbacién y pretende poseer al otro
s6lo con pasidn encarnizada. Para hacerlo él sadico utiliza la violencia y lo que busca es la
humillacidon del otro. Sin embargo, el sadico se dard cuenta que ni humillando al otro,
conseguira actuar sobre su libertad.

Ante el fracaso de las anteriores posturas, aparece el odio, por medio del cual
intento buscar la muerte del otro. El odio es la resignacién ante la imposibilidad de captar
la libertad del otro. Sin embargo, aunque pudiera matar al otro, su misma muerte me
revelaria su existencia y ademds porque con su muerte o con su ausencia, se ha llevado el
secreto de lo que soy. De suerte que para Sartre todas las relaciones humanas, son el
intento de recuperar el ser que soy que, por la mirada se encuentra en el otro.

Todas las relaciones humanas implican conflicto porque al igual que yo, el otro es
libertad. Esto pone sobre relieve que las relaciones humanas no son sencillas, todas las
opciones nos llevan desde el amor hasta el odio. De hecho, asi son las relaciones con los
otros, incluso con aquellos que mds amamos. A veces nos sentimos entusiasmados,
identificados, enamorados y otras quisiéramos desaparecer al otro. “El otro es, por
principio, lo incaptable, me huye cuando lo busco y me posee cuando le huyo.” (Sartre,

1982, p. 599)

174



Sartre no cree en relaciones humanas eternamente armonicas ni en historias de
amor eterno y felicidad asegurada, Sartre nos muestra la problematicidad de las

relaciones humanas que siempre nos invitan al compromiso y a la responsabilidad.

8.6 Sartre y la psicoterapia humanista.

Todo el pensamiento de este ilustre pensador francés constituye una guia y una
perspectiva desde la cual debemos orientar nuestra visiéon en el campo humanista. De
hecho, en “El existencialismo es un humanismo”, Sartre nos ofrece una sintesis de la vision
del humanismo existencialista sobre el que se erige la psicoterapia humanista y que podria
resumirse de la siguiente manera:

= El ser humano elige su esencia a través de una existencia responsable y
comprometida.
= El ser humano es proyecto, es decir no posee ninguna determinacion.
Siempre podra ser lo que elija ser, por lo que nunca esta acabado.
= El ser humano es responsable de toda su existencia.
= No hay valores universales por lo que todo se vale con tal de que se
responsabilice de su actuar.
= El ser humano es eleccidon y no puede no elegir. A la ilusién de no elegir
amparado en falsos determinismos Sartre le llama mala fe.
Teniendo en cuenta estos presupuestos, el terapeuta puede acompafar al
consultante a vivir de una manera mas congruente, mas responsable y mas
auténtica en la que se comprometa consigo mismo.
Asimismo, la vision de Sartre de las relaciones concretas con el otro,
ofrecen al campo de la psicoterapia excelentes elementos de comprension y de
juicio para entender la problematicidad de las relaciones humanas en general y de

las relaciones de pareja en particular.

175



Conclusiones:

Para Sartre, al igual que para otros existencialistas la existencia precede a la
esencia.

Nosotros a través de nuestras elecciones en nuestra existencia concreta y
comprometida es que vamos eligiendo nuestra propia esencia.

El existencialismo que Sartre representa, es un existencialismo ateo.

El ser humano, desde esta perspectiva, no sélo es como se concibe sino como se
quiere.

El hombre es un proyecto. Es plenamente responsable de sus elecciones. Para el
existencialismo sartriano no existe una moral a priori.

El hombre esta abandonado, no tiene excusas, sdlo él es responsable de su existencia.

Asi para Sartre el hombre es eleccion y no puede no elegir.

Sartre aborda lo que es la mala fe. Mala fe es excusarse en las pasiones, mala fe es la
mentira, la simulacidon, mala fe es excusarse en determinismos.

Para Sartre la angustia existencialista lejos de llevar al ser humano al quietismo, lo
impulsan a la accion de cambiar y hacerse plenamente responsable de si mismo.

Para Sartre el hombre es libertad. Esta condenado a ser libre.

Para Sartre el hombre es compromiso, consigo mismo y con la humanidad entera ya
gue al comprometerse, compromete a la humanidad entera.

Identifica dos dimensiones ontoldgicas: el ser-para-si que es el “modo de ser de la
conciencia” y el ser-en-si o “lo que es”, se refiere al reino de las cosas o a lainmanenciay
descubre una tercera dimension ontoldgica del ser humano: el-ser-para-otro.

El hombre es capaz de conocer toda la realidad, pero es incapaz de conocerse a si
mismo. No soy capaz de conocerme ni siquiera fisicamente. Me conozco a través del
otro. Como no me conozco, acepto que soy como el otro me ve.

Sartre aclara que este ser-para-otro, sera la piedra angular para el estudio de
todas las relaciones humanas. Sartre determina la importancia del otro ya que yo no

podré conocerme jamas como me conoce el otro.

176



Encarnacion significa que el cuerpo y la conciencia no estan separadas sino que
son totalidad. El cuerpo establece los limites y significacién de mis relaciones.
Sartre estudia dos planos ontolégicos del cuerpo: como ser-para-si y como ser-
para-otro.
El sentido me permite captar el mundo no de una manera pasiva sino en libertad.
Existen dos maneras que tengo de relacionarme con los otros:
Respetando su libertad
Anulando su libertad y tratandolos como objeto.
En la primera modalidad las opciones son:
El amor, el lenguaje y el masoquismo.
En la segunda opcidn son:

El deseo sexual, el sadismo vy el odio.

Preguntas:

1. Explica ¢ qué significa para Sartre que la existencia preceda a la esencia?
¢ Por qué dice Sartre que no existe ninguna moral a priori?

¢, Qué es la mala fe para Sartre?

¢ Por qué para Sartre el hombre es proyecto?

¢,Cuales son las dimensiones ontol6gicas del ser humano.

o gk W

¢, Qué actitudes revelan al hombre el hecho de ser mirado por otro como objeto

desde la perspectiva de Sartre

7. ¢En qué radica la importancia ontolégica de las relaciones con los otros seres
humanos?

8. ¢Qué es la libertad para Sartre y qué diferencia hay entre esta concepcién con las
concepciones anteriores?

9. ¢Qué es el cuerpo para Sartre y cual es su importancia para el ser humano?

10. ¢ Cudles son los proyectos de relacion humana en el que el para si intenta asimilar
la libertad ajena?

11. ¢ Cudles son los proyectos de relacion humana en el que el para si intenta anular

la libertad ajena?

177



Glosario de Términos:

Abstracto: Se dice de toda nocion de cualidad o de relacidn que se considera aparte de
las representaciones en que es dada. Por oposicion, la representacién completa, tal cual
es o puede ser dada, se llama concreta. En un sentido mas amplio, calificaremos de
abstracto a cualquier contenido que sea considerado como si estuviera separado del resto
de contenidos del contexto al que pertenece. De ahi que al pensamiento teérico donde
predomina la interpretaciéon abstracta de la realidad se lo haya equiparado con el
pensamiento metafisico.

Ascetismo: Conjunto de procedimientos y conductas de doctrina moral que se basa en
la oposicidn sistematica al cumplimiento de necesidades de diversa indole que depender3,
en mayor o menor medida, del grado y orientacion de que se trate. En muchas tradiciones
religiosas, la ascética es un modo de acceso mistico.

La mayoria de los sistemas ascéticos desdefian las necesidades fisioldgicas del individuo
por considerarlas de orden inferior. El fundamento de este aserto reside en la adhesiéon a
dualismos del tipo alma-cuerpo, espiritu-materia, bien-mal.

En Occidente, las primeras doctrinas ascéticas surgieron en la antigua Grecia. Sin
embargo, este tipo de prdcticas ya eran milenarias en Oriente. El ascetismo alcanzé su
mayor difusién al incorporarse a sistemas religiosos como el Budismo, el Cristianismo y el
Islam.

Aufhebung: No tiene una traduccién directa al espaiol y tiene un triple significado:
aniquilacién, recuperacion y superacion.

Autenticidad, Auténtico: En filosofia. Los términos "autenticidad" y "auténtico" son
aplicados por algunos pensadores especialmente, no exclusivamente, a la existencia
humana. Se dice entonces que un determinado ser humano es auténtico cuando es, o
llega a ser lo que verdadera y radicalmente es, cuando no estd enajenado. Heidegger
ha hablado de su autenticidad e inautenticidad como modos de ser bdsicos del Dasein
(del hombre). El Dasein puede, en efecto "elegirse asi mismo", es decir, "ganarse", en

cuyo caso" se apropia asi mismo" y se hace "auténtico". Puede también ' no elegirse a

178


http://symploke.trujaman.org/index.php?title=Noci%F3n
http://symploke.trujaman.org/index.php?title=Cualidad
http://symploke.trujaman.org/index.php?title=Relaci%F3n
http://symploke.trujaman.org/index.php?title=Representaci%F3n
http://symploke.trujaman.org/index.php?title=Interpretaci%F3n
http://symploke.trujaman.org/index.php?title=Realidad
http://es.wikipedia.org/wiki/Moral
http://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%ADstica
http://es.wikipedia.org/wiki/Fisiolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Dualismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Occidente
http://es.wikipedia.org/wiki/Grecia
http://es.wikipedia.org/wiki/Oriente
http://es.wikipedia.org/wiki/Budismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Cristianismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Islam

si mismo", es decir, "perderse"* en cuyo caso deja de apropiarse a si mismo y se hace
"inauténtico" —no llega a ser lo que es.

Dogma: Doctrina sostenida por una religion u otra organizacién de autoridad y que no

admite réplica. La ensefianza de un dogma o de doctrinas, principios o creencias de
caracter dogmatico se conoce como adoctrinamiento.
En su origen el término podia significar también una norma o decreto emitido por una
autoridad, o una opinién caracteristica de una escuela filoséfica. Con el crecimiento de la
autoridad de la Iglesia, la palabra adquirio el que ahora es su significado principal, dogma
teoldgico, del que derivan, por analogia, el resto de los usos habituales. Serian asi dogmas
no solo las llamadas verdades de la religion catdlica, sino las de cualquier otra religion, o
cualquier otra creencia que es proclamada verdad indiscutible.

Cogito: El existencialismo, siguiendo las huellas de la filosofia cartesiana y de la
fenomenologia, tiene como punto de partida la subjetividad del individuo. La subjetividad
se expresa en esta verdad: “pienso luego soy”; ésta es la verdad absoluta de la conciencia
captdndose a si misma, y a partir de ella se ha de construir la filosofia.

Pero hay una novedad fundamental en la idea sartriana del cogito respecto de la
cartesiana: la subjetividad que se alcanza no es la subjetividad individual, es la
intersubjetividad; en el cogito uno no se descubre solamente a si mismo sino también a los
otros. En el cogito nos captamos a nosotros mismos, pero nos captamos a nosotros
mismos frente al otro; dicho de otro modo: para la filosofia cartesiana lo indudable era la
propia subjetividad, lo dudable lo exterior a ella, incluidas las otras subjetividades; para
Sartre lo indudable es tanto la propia subjetividad como la ajena: el otro es tan cierto para
nosotros como nosotros mismos: “Por el yo pienso, contrariamente a la filosofia de
Descartes, contrariamente a la filosofia de Kant, nos captamos a nosotros mismos frente
al otro, y el otro es tan cierto para nosotros como nosotros mismos. Asi, el hombre que se
capta directamente por el cogito, descubre también a todos los otros y los descubre como
la condicion de su existencia. Se da cuenta de que no puede ser nada (en el sentido en que
se dice que se es espiritual, o que se es malo, o que se es celoso), salvo que los otros lo

reconozcan por tal. Para obtener una verdad cualquiera sobre mi, es necesario que pase

179


http://es.wikipedia.org/wiki/Doctrina
http://es.wikipedia.org/wiki/Religi%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Autoridad
http://es.wikipedia.org/wiki/Doctrina
http://es.wikipedia.org/wiki/Principio
http://es.wikipedia.org/wiki/Creencia
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Adoctrinamiento&action=edit&redlink=1

por otro. El otro es indispensable a mi existencia tanto como el conocimiento que tengo
de mi mismo.

Contingente: Es todo aquello que puede ser o no-ser: un evento, un objeto, un
sujeto o una accidn contingente es algo que no es seguro ni necesario. Aristoteles oponia
"contingente" a "necesario", nocién que fue recogida en la Edad Media por Tomdas de
Aquino, para quien el ens contingens (el mundo, el ser humano) se opone al ens
necessarium (Dios). El ser contingente es aquél que no es por si, sino por otro. Asi pues,
puede ser y no ser, no es necesario que sea. Este no es el caso de Dios, cuya existencia
para Tomas de Aquino es necesaria: Dios no puede no existir, dado que es el Ser
necesario.

Posteriormente, Leibniz usé la distincidon entre contingente y necesario para mostrar la
diferencia entre verdades de hecho (referidas a asuntos que pueden ser o no ser) y
verdades de razén (que son necesarias).

De ahi que las proposiciones o enunciados contingentes puedan ser verdaderos o puedan
ser falsos. Un enunciado contingente no necesita ser verdadero ni necesita ser falso. La
negacion de un enunciado contingente, no supone caer en contradiccion. En cambio la
negacion de un enunciado necesario es contradictoria.

Cuerpo: El cuerpo puede ser, ciertamente, "objetivado", convertido en objeto de
conocimiento cientifico. Pero entonces no es ya propiamente "mi cuerpo" (no es el
cuerpo de "nadie"). Es una simple muestra. Pues el cuerpo, el "propio cuerpo"”, no es
un objeto (Merleau Ponty). En general podemos decir que casi todos los pensadores
existencialistas (Marcel, Sartre, M. Ponty, etc.), tienen enunciados muy semejantes
a los mencionados, respecto a la nocién del "cuerpo”. Sartre en el "Ser y la Nada"
le dedica todo un capitulo a esta cuestiéon. Marcel, asimismo, nos habla del
"cuerpo" en el Diario Metafisico y en El misterio del Ser. Merleau Ponty hace lo
mismo en la Fenomenologia de la percepcioén.

Devenir: Categoria filoséfica que expresa la variabilidad sustancial de las cosas y de los
fenédmenos, su ininterrumpida transformacién en otra cosa. El representante cldsico de la

concepcion del devenir fue Heraclito, quien formuld su concepcién de la realidad

180


http://es.wikipedia.org/wiki/Arist%C3%B3teles
http://es.wikipedia.org/wiki/Edad_Media
http://es.wikipedia.org/wiki/Tom%C3%A1s_de_Aquino
http://es.wikipedia.org/wiki/Tom%C3%A1s_de_Aquino
http://es.wikipedia.org/wiki/Ser_humano
http://es.wikipedia.org/wiki/Dios
http://es.wikipedia.org/wiki/Leibniz
http://es.wikipedia.org/wiki/Verdades_de_hecho
http://es.wikipedia.org/wiki/Verdades_de_raz%C3%B3n

mediante la expresién «todo fluye». La categoria de devenir esta organicamente
relacionada con la concepcidn dialéctica del mundo: en su base se encuentra la idea de
gue cualquier cosa, cualquier fendmeno, constituye una unidad de contrarios, del ser y el
no ser; es incompatible con la concepcién metafisica del origen y del desarrollo como un
simple aumento o una simple disminucidn cuantitativos. Hegel desarrolld
circunstanciadamente el contenido dialéctico de la categoria de devenir; en su filosofia,
dicha categoria se presenta en calidad de «verdad primera», que constituye el
«elemento» de todo el ulterior desarrollo de las determinaciones ldgicas de la idea, (de las
categorias). El devenir como unidad del ser y de la nada expresa la forma abstracta
universal de la aparicion, de la generacién y de la existencia de todas las cosas y
fendmenos: no existe nada «que no constituya una situacién intermedia entre el ser y la
nada» (Hegel). Lenin, en «Cuadernos filoséficos» subrayd el importante significado de la

tesis aducida por Hegel.

Dialéctica: (gr. PRRERRERRRRAREERRERRRIat. Dialectica) en la historia de la filosofia, este
término, derivado de didlogo, no tiene una significacidon univoca, de modo que pueda ser
determinado de una manera definitiva. Una de sus acepciones, como sintesis de los
opuestos nacida de la doctrina hegeliana y que consiste en 1) la posicidon de un concepto
(tesis); 2) en la supresion de este concepto como algo “finito” y en el paso de su opuesto
(antitesis) y 3) en la sintesis de las dos posiciones precedentes, sintesis que conserva lo
gue hay de afirmativo en su solucidn y en su transito. Desde el punto de vista hegeliano,
toda la realidad se mueve o deviene dialécticamente a través de un movimiento que se
conoce como Aufhebung.

Eidético: Propio de la esencia, a las ideas o lo relacionado con ellas; se opone a lo
factico, a lo sensible.

Ente: Han sido varios los fildsofos actuales los que mas han insistido en la
necesidad de deshacer los equivocos en los que se ha incurrido al tratar la doctrina
tradicional del ente. Heidegger se ha destacado entre tales filésofos al
manifestar que la cuestidon del Ser y la del ente no son iguales: la primera es

ontoldgica; la segunda dntica.

181



El ser es previo a los entes. Que sea tal ser y cdémo pueda lograrse —si puede
lograrse— un acceso a él, es la gran cuestion que Heidegger se ha propuesto
desentraiar, sin que, al parecer, lo haya logrado.

Esencia: El problema de la esencia ha sido con frecuencia al problema de la
predicacion. Desde luego no todos los predicados son esenciales. Decir "Pedro es
un buen estudiante" no es enunciar la esencia de Pedro, pues "es un buen
estudiante" puede ser predicado accidental de Pedro. Decir "Pedro es un
hombre" expresa al ser esencial de Pedro. Pero expresa asi mismo el ser esencial
de Pedro, Juan, Antonio, etc. Ahora bien, en vista de la dificultad de encontrar
definiciones esenciales para individuos, se ha tendido a reservar las definiciones
esenciales para una clase de individuo. Por ejemplo decir "El hombre es un animal
racional" ha sido considerado como una definicion esencial (necesaria y suficiente),
pues se expresa el género proximo y la diferencia especifica, de modo que no puede
confundirse el hombre con, ninguna otra clase de individuos.
Especulacidn.- (del latin speculor, -ari, "observar", "investigar" o "escudrifar")
designa varias practicas relativas a la inferencia sin bases empiricas inmediatas:
En filosofia, es la solucidn de contradicciones o antinomias aparentemente insalvables del
pensamiento sobre el objeto mediante la reflexién dialéctica desde un punto de vista mas
elevado.
Existencia: El vocablo "existencia" significa "lo que estd ahi", lo que "estd fuera". De
un modo general el término "existencia" puede referirse a cualquier entidad; puede
hablarse de existencia real e ideal, de existencia fisica y matematica, asi, la existencia es

para Kierkegaard ante todo el existente, el existente humano. Se trata de aquel cuyo

n n

ser" consiste en la subjetividad, es decir, en la pura libertad de "eleccion". Existir
significa para Kierkegaard tomar una "decisién ultima" con respecto a la absoluta tras-
cendencia divina. Hay en Kierkegaard un "primado de la existencia", y, en términos
tradicionales, "un primado de la existencia sobre la esencia". Heidegger emplea el
término "Dasein" que se traduce a veces por "existencia", pero, que, como indica el

autor, no significa existencia, en el sentido tradicional". La existencia (con mayuscula)

182


http://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_lat%C3%ADn
http://es.wikipedia.org/wiki/Inferencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Filosof%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Contradicci%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Antinomia
http://es.wikipedia.org/wiki/Reflexi%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Dial%C3%A9ctica

en Heidegger, no es algo que ya es, 6 es dado; es un poder-ser. La existencia es el ser
del hombre.
Inefable: Que no se puede expresar con palabras
Intencionalidad: El vocablo "intencién", "intentio" expresa la accién y efecto de tender —
tendere— hacia algo. Asi lo encontramos en Sto. Tomds. Franz Brentano recogié la
significacion escolastica del "intentio" que habia sido crecientemente olvidada. Tras un
periodo de ocaso» Brentano hizo, de la nocidn de intencionalidad un concepto central
de su psicologia. Segin Brentano, los actos psiquicos poseen —a diferencia de los
fendmenos fisicos— una intencionalidad es decir, se refieren a un objeto o lo mientan.
Libertad: He aqui, a modo de ejemplos, algunos modos como se ha entendido el
concepto de libertad: como posibilidad de autodeterminaciéon; como posibilidad de
elecciéon; como acto voluntarioj como espontaneidad; como margen de
intedeterminaciéon. La mayor parte de las cuestiones acerca de la libertad humana en
sentido cristiano fueron debatidas y dilucidadas por San Agustin. Durante el siglo XIX
abundaron los debates en torno a la nocién de libertad y especialmente en torno a si el
hombre es, o puede ser, libre tanto respecto a los fendmenos de la naturaleza como
respecto a la sociedad. Para Sartre, la libertad es, integral, porque compromete al
hombre mismo en tanto que ser distinto de todos los entes. Asi, la libertad existe, en
tanto que "actuamos como somos y en tanto que nuestros actos contribuyen a
hacernos". Materialismo. — En rigor, el materialismo —Illdamese "epicureismo",
"corporatismo' o de cualquier otro modo— es una doctrina muy antigua. Las filosofias de
Demdcrito, Epicuro y, en general, de los atomistas son calificadas de "materialistas". Sin
embargo, el materialismo de Leucipo, Demdcrito o Epicuro es distinto del llamado
"materialismo" (y a veces mds propiamente'"corporalismo") de los estoicos, del
materialismo mecanicista de Hobbes, del materialismo de Haeckel, etc. En la
consideracidn de la historia se llama materialismo, —materialismo histérico— a la doctrina
sustentada por Marx y Engels, segun la cual no es el espiritu, como en Hegel el que
determina la historia, sino que toda la vida espiritual es una superestructura de la

estructura fundamental representada por las velaciones de produccion.

183



Metafisica: La palabra "metafisica" debe su origen a una denominacién especial en la
clasificacion de las obras de Aristételes hecha por Andrénico de Rodas en el siglo I. Como los
libros tratan de la filosofia primera (asi le llamaba Aristoteles) fueron colocados en la
edicidn de las obras del estagirita detrds de los libros de la fisica, se llamé a los primeros
Metafisica, es decir, "los que estan detrds de la fisica". Esta designacidon cuyo primitivo
sentido parece ser puramente clasificador, tuvo posteriormente un significado mas
profundo, pues con los estudios que son objeto de la "filosofia primera" se constituye un
saber que pretende penetrar en lo -que esta situado mas alld o detras del ser fisico en
cuanto tal. Durante la época moderna se mantuvieron muy diversas opiniones acerca de
la metafisica, incluyendo la de que no es una ciencia ni podra serlo nunca.

Para Descartes, la metafisica es aquella que trata de cuestiones como la existencia de
Dios y la distincidon real entre el alma y el cuerpo del hombre. Existencialismo, bergsonismo,
actualisimo y otras muchas corrientes de nuestro siglo son o de caracter declaradamente
metafisico o reconocen que lo que se hace en filosofia primariamente es un pensar de
algin modo metafisico. En cambio, otras corrientes contemporaneas se han opuesto
decididamente a la metafisica, considerandola como una pseudodencia. Tal sucede con
algunos pragmatistas, con los marxistas y en particular con los positivistas légicos. (Circulo
de Viena).

Ontologia: (del griego ERRIAR) genitivo del participio del verbo BRI, ser, estar y ERIRRRA,
ciencia, estudio, teoria) es una disciplina que se suele identificar con la Metafisica general
o bien indica una de las ramas de ésta que estudia lo que es en tanto que es y existe. Por
ello es llamada /a teoria del ser, es decir, el estudio de todo lo que es: qué es, cdmo es y
como es posible. La ontologia se ocupa de la definicién del ser y de establecer las
categorias fundamentales o modos generales de ser de las cosas a partir del estudio de
sus propiedades.

Por ello, trata de describir o proponer las categorias y relaciones basicas del ser o la
existencia para definir las entidades y de qué tipo son. Las entidades comprenden los
objetos, las personas, los conceptos, las ideas, las cosas, etc. En cierto modo, reflexiona

sobre las concepciones de la realidad, sus relaciones y caracteristicas.

184


http://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica
http://es.wikipedia.org/wiki/Ser
http://es.wikipedia.org/wiki/Definici%C3%B3n
http://es.wikipedia.org/wiki/Categor%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Ser
http://es.wikipedia.org/wiki/Existencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Concepto
http://es.wikipedia.org/wiki/Idea
http://es.wikipedia.org/wiki/Realidad

Paradigma: Es —desde fines de la década de 1960— un modelo o patréon en cualquier
disciplina cientifica u otro contexto epistemoldgico. El concepto fue originalmente
especifico de la gramatica; en 1900 el diccionario Merriam-Webster definia su uso
solamente en tal contexto, o en retérica para referirse a una pardbola o a una fabula. En
linglistica, Ferdinand de Saussure ha usado paradigma para referirse a una clase de
elementos con similitudes.

Proyecto: La nocidon de proyecto ha adquirido importancia en varias filosofias
contempordneas. Tal sucede en Heidegger (Ser y Tiempo). El proyecto no es aqui
simplemente un plan, por la sencilla razén de que no se trata de planear, disponer o
proyectar lo que se va a hacer. Se trata mas bien de proyectarse a si mismo, o, si se
quiere, de planearse a si mismo. Por eso puede hablar, para referirse al Dasein (hombre)
de un "ser como proyecto". En otros términos, mas que de vivir proyectandose se trata de

vivir como proyecto.

Psicologismo: Término utilizado con un marcado caracter reductivo del pensar filoséfico a
una sola de sus disciplinas: la Psicologia; tendencia a hacer predominar el punto de vista
psicoldgico sobre el punto de vista especifico de cualquier otro estudio (particularmente
de la teoria del conocimiento o de la logica.

El psicologismo no es mas que una variante o forma del positivismo; y son variedades del
psicologismo las que realizan una reduccidn a la Psicologia de las ciencias normativas de la
Légica, de la Teoria del conocimiento o de la Etica.

El psicologismo ha sido duramente criticado desde sus comienzos, como es logico. Ya
Kant, en la Ldgica, habia sefialado el absurdo de identificar la Légica con la Psicologia, o de
considerar o suponer principios psicolégicos en la Légica. Husserl se plantea el problema
del psicologismo al examinar las relaciones de la Légica con la Psicologia: «Hay una
direccién, precisamente la dominante en nuestro tiempo, que tiene pronta la respuesta a
las cuestiones formuladas y dice: los fundamentos teoréticos esenciales de la Ldgica
residen en la Psicologia, a cuya esfera pertenecen por su contenido teorético las

proposiciones que dan a la Légica su sello caracteristico» (/nvestigaciones Idgicas, 1,81-

185


http://es.wikipedia.org/wiki/1960
http://es.wikipedia.org/wiki/Ciencia
http://es.wikipedia.org/wiki/Epistemolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Gram%C3%A1tica
http://es.wikipedia.org/wiki/1900
http://es.wikipedia.org/wiki/Ret%C3%B3rica
http://es.wikipedia.org/wiki/Par%C3%A1bola_%28literatura%29
http://es.wikipedia.org/wiki/F%C3%A1bula
http://es.wikipedia.org/wiki/Ling%C3%BC%C3%ADstica
http://es.wikipedia.org/wiki/Ferdinand_de_Saussure
http://es.wikipedia.org/wiki/Psicolog%C3%ADa
http://es.wikipedia.org/wiki/Positivismo
http://es.wikipedia.org/wiki/L%C3%B3gica
http://es.wikipedia.org/wiki/Teor%C3%ADa_del_conocimiento
http://es.wikipedia.org/wiki/%C3%89tica
http://es.wikipedia.org/wiki/Kant

82). Husserl muestra como las tesis psicologistas presentan un gran vacio que se
encuentra en el nivel de coparticipacién, en la fundamentacion de la Logica y en el nivel
del fundamento esencial de la misma.

La invalidez del psicologismo es fundamentalmente la misma que la del relativismo. Los
errores del psicologismo aparecen claros desde dos angulos: desde sus consecuencias y
desde sus prejuicios.

Ser: Con la "filosofia primera”, Aristételes inicid la discusién en torno al problema de
Ser. Heidegger ha considerado que el problema del Ser es el problema central de Ila
filosofia. El contraste entre el ser y la nada ha sido interpretado a veces como un
contraste entre el ser y el no ser. En tal caso, uno es simplemente la negacién del otro. A
veces, empero, la nada ha sido entendida como fundamento del ser, por lo cual la
oposicion de negacidn resulta tan patente. Algunos filésofos, como Parménides,
manifiestan que es lo mismo el ser que el pensar. El contraste entre el ser y el devenir
tiene lugar cuando este Ultimo es concebido a la vez como una envoltura, y hasta una
apariencia del ser. A veces el contraste se desvanece por la declaracion de que el devenir
es el ser (Heraclito).

Situacién: La nocion de situacién estd intimamente emparentada con la filosofia de la
existencia. Kierkegaard habia elaborado ya, en efecto, una filosofia "situacionista" en la
cual el hombre aparece, en tanto que existente, como un "ser en situacién". Esta situacion
puede ser auténtica —como ocurre con la actitud "ética" o "decisionista"— o puede ser
inauténtica —como es el caso de la actitud "estética" o "contemplativa". Para Jaspers, hay
situaciones simples y situaciones limites. Estas ultimas son las que constituyen la
existencia misma: el hecho de que ella viva en situacion, de que no pueda vivir sin lucha ni
dolor, de que deba asumir responsabilidades ultimas, de que deba morir, son ejemplos
caracteristicos de este tipo de situaciones. El "estar-en-el-mundo" de Heidegger, puede
considerarse asi mismo como ejemplo de un ser en situacién. Como dice Zubiri, "la situa-
cion no es algo anadido al hombre y a las cosas, sino la radical condicidén para que pueda
haber .cosas para el hombre, y para que aquellas descubran a éste en sus potencias y le

ofrezcan sus posibilidades". Una distincién entre situacidn y circunstancias, a veces

186


http://es.wikipedia.org/wiki/Relativismo

consideradas como equivalentes, se hace, imprescindible. De ahi que, como precisa Julian
Marias, el término "situacion" aluda a una realidad mas restringida —y a la vez mas precisa—
que la circunstancia.
Trascendencia: Trascendencia: El término ha sido utilizado don dos significados diferentes
para indicar: 1) el estado o la condicion del principio divino o del ser que esta fuera de
toda cosa o experiencia humana; 2) El acto por el cual el hombre, como ente del mundo,
se distingue de los otros entes u objetos y se reconoce como si mismo; el que va mas alla.
(Trascendente, trascender). Uno de los significados de "trascender" es el espacial.
Segun ello, "trascender" significa "ir de un lugar a otro, atravesando o traspasando un
limite". La realidad que traspasa el limite es llamada "trascendente" y la accién vy
efecto de traspasar, es la "trascendencia". Fundamental es la nocidon de trascendencia
de Heidegger, vy ello por lo menos en dos sentidos: en el "estar-mas alla-de-si" del
Dasein (del hombre) y en el ser en cuanto "ontoldgicamente diferente" del ente
.Voluntad: La relacidn entre voluntad y deseo fue ya tratada a fondo dentro de la
filosofia antigua, especialmente en Platdn y Aristételes. El primero advertia ya que
mientras el deseo pertenece al orden de lo sensible, la voluntad, en cambio,
pertenece al orden del intelecto. En cuanto a Aristdteles, sefialaba explicitamente que
si bien deseo y voluntad son, por igual, motores, la voluntad es de indole racional. La
voluntad desempefia un papel fundamental en las doctrinas de Shopenhauer vy
Nietszche. Para este ultimo, la voluntad es primariamente "voluntad de poder"
("voluntad de dominio"), y constituye la base de la nueva tabla de valores en la cual

alcanza la vida el rango supremo.

Bibliografia:

Ferrater, Mora. José (1988 A). Diccionario de filosofia. (4 volimenes) Madrid. Alianza.

Ferrater, Mora. José (1988 B). Diccionario abreviado de filosofia. (2 volumenes) Madrid.

Alianza.Abbagnano, Nicola. (1998). Diccionario de filosofia. (32. Ed.) México: Fondo de

Cultura Econémica.Sartre, J-P: (2007) El existencialismo es un humanismo. (12. Ed. 122,

Reimp.) México: Quinto Sol.

187



