
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

LICENCIATURA EN PSICOLOGÍA 
 
 
 
 

FUNDAMENTOS FILOSOFICOS DE LA TERAPIA  HUMANISTA 
                   
 
                      
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 



Presentación 

 

La lectura del contenido de la presente antología es indispensable debido a que el 

material es muy extenso, además se realizan actividades vivenciales que 

complementan el aprendizaje de los conceptos mencionados por los autores. 

La Psicología Humanista constituye la tercera fuerza dentro de la historia de la 

Psicología y dentro del desarrollo de la psicoterapia ha ocupado un lugar muy 

importante. 

Recordemos que la primera fuerza es el Psicoanálisis, seguida del Conductismo, 

posteriormente el Humanismo que se le conoce como la tercera fuerza. Se inicia en 

los años cuarenta, y su auge surge en la siguiente década en los Estados Unidos. En 

los años sesentas llega a Alemania y al resto de Europa. 

Comienzan a aparecer corrientes con enfoque humanista como la Logoterapia de 

Víctor Frankl, el Análisis Existencial de Binswanger, entre otros. Existía gran interés 

en navegar por la vida interior del ser humano, para saber más sobre sí mismo y 

encontrar sus potencialidades para desarrollarlas y lograr la autorrealización como 

ser humano. 

El módulo es teórico-práctico por lo que se hace una revisión del material, se aclaran 

dudas y se esperan aportaciones por parte de los alumnos, la clase no es 

únicamente por parte del profesor, sino también es importante la aportación de los 

alumnos porque se enriquece el aprendizaje. 

Espero que esta antología proporcione información valiosa para la formación tanto 

teórica como vivencial, lo cual es indispensable para quienes se quieren formar como 

psicoterapeutas humanistas. Sin embargo, con ella no se agota el conocimiento total 

del humanismo-existencialismo que es tan extenso y que además lo vivimos 

cotidianamente. Es importante seguirse preparando como parte del desarrollo del 

crecimiento humano. 

 



Psicología humanista ahora 

 

La psicología occidental surgió de la investigación experimental de facultades 

humanas tratadas hasta ese momento de manera filosófica. Las diversas formas de 

percepción fueron llevadas al laboratorio con el fin de observarlas, medirlas y poder 

predecirlas o recrearlas artificialmente. El exceso de énfasis en la observabilidad de 

la investigación redujo el ámbito de la psicología al Conductismo con lo que la mayor 

parte de la experiencia humana quedó excluida de su área de interés 

 

Por otro lado, los escasos resultados del modelo médico adaptado a la 

patología psicológica permitieron que la aparición del Psicoanálisis con su interés en 

las fuerzas inconscientes y los aspectos simbólicos, acaparase el resto del campo 

psicológico. 

 

Conductismo y psicoanálisis se hicieron fuertes en EE UU y. a pesar de la 

enorme influencia del pensamiento europeo. América fue la cuna de los dos 

principales movimientos que surgieron posteriormente: 

 

La psicología cognitiva 
 
 

La psicología humanista 
 
 

La psicología cognitiva interrelacionándose con otras ciencias como la 

Cibernética, la Lingüística la Antropología o las Neurociencias, ha ido ocupando el 

espacio académico propio del Conductismo. 

 

El nacimiento de la psicología humanista (también conocida como la 3a fuerza 

psicológica) puede relacionarse con las características sociales y los valores 

culturales de las sociedades occidentales y en particular la norteamericana, en la 

década de los sesenta. Un rasgo característico de la orientación humanista es su 

condición de movimiento filosófico y social. 

 

La constitución formal de esta “fuerza” en el campo de la psicología se produjo 

en los primeros años de la década de los sesenta, aunque ya hacia unos años que 

se iban construyendo sus cimientos. En 1961 se constituye la Asociación Americana 

de Psicología Humanista (AAHP) y aparece el primer número del Journal ot 

Humanishc Psichology (revista humanista). La AAMP que cambiará su nombre en 



1969 por el de asociación de Psicología humanista, fue fundada por Abraham Harold 

Maslow (1908-1970). Charlotte B. Bühler (1893-1974) y Rollo May (1909-1994). 

 

En esta década el “Zeitgeist” (espíritu de la época) enlaza con el malestar 

experimentado por jóvenes y otras capas sociales frente a la maquinización el 

materialismo que acaban por deshumanizar la sociedad de este tiempo. En tal 

situación, numerosos individuos de franjas significativas de la población, se 

cuestionan valores tradicionales tal corno el éxito a toda costa, el dominio imperialista 

de unos países sobre otros y la expansión económica que pone en peligro el 

equilibrio ecológico del planeta. En estas coordenadas histórico-políticas la 

Psicología Humanista confluye con la búsqueda de nuevos horizontes y principios 

políticos y éticos más aceptables. De ahí que en las movilizaciones contraculturales y 

antiguerra que se desarrollan en EE UU los psicólogos humanistas sintonicen con 

importantes grupos de jóvenes y estudiantes que buscaban una sociedad no 

burocrática y no tecnocrática y que reaccionaban contra el conductismo en el que 

veían la plasmación psicológica de esos valores denostados. 

 
Ideas básicas 

 

Interés por una consideración global de la persona, acentuación de sus 

aspectos existenciales: libertad, conocimiento, responsabilidad, historicidad...; 

alejamiento del modelo exclusivamente naturalista de la psicología experimental 

contemporánea, así corno de cualquier otro tipo de reduccionismo. 

 

Busca integrar las distintas direcciones tomadas por la psicología en su 

decurso histórico para desde un nuevo punto de vista, estructurar sus aportaciones 

hacia una estructura superior. Levantar sobre las bases psicoanalítica y científico-

positiva la psicología experimental la supestructura eupsíquica y metamotivacional 

de la psicología del ser” (Maslow, l962) “Soy freudiano, soy conductista, soy 

humanista” (Maslow, 1962). 

 

La psicología humanista reditúa los fenómenos psicológicos en el presente 

y supone un redescubrimiento de la conciencia, olvidada durante mucho tiempo, 

cuando no abiertamente rechazada. En el terreno metodológico, la psicología 

humanista rechaza del psicoanálisis haber centrado la investigación en la 

personalidad anormal, enferma, y del conductismo su análisis elementarista de las 



conductas aisladas. 

 

Como decía Maslow, este movimiento “es obra de muchos”, y esto suponía 

conjuntar en una sola dirección los afanes de psicólogos adscritos a distintos 

grupos: neofreudianos y neoadlerianos, partidarios de Adler, Rank y Jung. Y post-

freudianos como los de la psicología del yo, psicología y psiquiatría existencial, los 

cultivadores de la Terapia Gestaltista y de la semántica general y a psicólogos de 

la personalidad como Allport, Murphy, Moreno y Murray. 

 

De ahí lo difícil que resulta definir con claridad la psicología humanista y 

precisar sus propósitos y las técnicas que implementa para instrumentalizarlos. 

 

Kurt Goldstein 1878-1965 Concepto holístico de la autorrealización organísmica 

   

Fritz Perls 1893-19700 Concepto de la terapia de Gestalt 

   
 
 

  

Carl Rogers 1902- Concepto de la terapia conversacional 

   

Otto Rank  Terapia volitiva 

   

Ruth Cohn 1912 - Concepto de interacción centrada en los temas ICT 

   

Charlotte Bühler 1893-1974 Concepto del curso de la vida 

   
 

 

Psicología de la Gestalt 
 

Introducción 

 

 

La teoría de la gestalt surge como una protesta contra los intentos de entender el 

comportamiento humano por medio de análisis atomístico, análisis en el cual los 

elementos de una experiencia se reducen a sus componentes más simples, se 

analiza cada componente por separado y se entiende la experiencia como la suma 

de tales componentes. La noción misma de gestalt contradice la validez de este tipo 

de análisis atomístico. 

 

A pesar de que en español no existe un equivalente preciso del vocablo 



alemán gestalt se le considera como configuración, forma, totalidad: es una 

determinada organización de partes que conforma un todo determinado. Su 

principio fundamental es indicar que la suma de sus partes o componentes nunca 

puede proporcionar la comprensión del todo, puesto que este se define por las 

interacciones e interdependencias de sus partes. 

 
 
Concepto de Gestalt 

 

Gestalt es algo inherente a la naturaleza. El supuesto básico de la psicología gestalt 

es el de que la naturaleza del hombre se compone de dichas estructuras 

totalizadoras y solo puede ser comprendida y experimentada a partir de estas 

totalidades. El concepto de gestalt denota así el aspecto de totalidad y se asemeja al 

concepto oriental del tao. Parten de la idea de que figura y fondo constituyen una 

totalidad completa y no pueden ser separados uno de otro sin que ello implique 

perder su respectivo significado individual, es decir, sin destruir la totalidad. 

 

La Gestalt aparece en Alemania a principios de siglo IX como una reacción a 

las teorías reduccionistas y atomistas que empezaban a imperar en el ámbito 

psicológico. Max Wertheimer (quien publicó su “manifiesto” gestaltista), Wolfgang 

Kóhler y Kurt Koffka son sus principales representantes. 

 

La Gestalt estudia la incidencia en los sistemas totales, en las estructuras en 

las que las partes están interrelacionadas dinámicamente de manera que el todo no 

puede ser inferido de las partes consideradas separadamente. Los primeros estudios 

sobre el movimiento aparente de la luz (el fenómeno phi), descrito más adelante, o el 

análisis de la percepción de las películas cinematográficas muestran como, por 

ejemplo, si analizamos una película fotograma a fotograma tendremos una idea muy 

diferente e imprecisa que si vemos la secuencia en conjunto, es decir, si miramos la 

película como una totalidad. Estas totalidades se llaman, precisamente, gestaltens 

(forma, pauta, configuración o conjunto total). De aquí se desprende el principio 

general de esta corriente: “el todo es más que la suma de las partes”. Este lema que 

hicieron famoso los teóricos de la Gestalt, “el todo es más que la suma de las partes” 

sintetiza esta teoría: “los objetos y los acontecimientos se perciben como un todo 

organizado”. La organización básica comprende una “figura” (en lo que nos 

concentramos) sobre un “fondo”. 



 
Al principio se aplicaba a la percepción, pero luego fue utilizada en el proceso 

del aprendizaje. Los psicólogos de la gestalt dicen que buena parte del aprendizaje 

humano es por insight, esto significa que el paso de la ignorancia al conocimiento 

ocurre con rapidez, “de repente”. 

 

El concepto clásico de insight se ilustra claramente en la observación de 

Köhler con el mono Sultán. Köhler situó una banana colgada del techo en el exterior 

de la jaula del chimpancé de modo que éste no podía alcanzarla con un palo que 

tenía a su disposición ni subiéndose a una caja. El animal lo intentaba una y otra vez 

con ambos medios por separado, y después abandonaba la tarea desanimado. Pero 

de pronto se dirigía con decisión al palo y se subía a la caja de modo que alcanzaba 

la banana y la solución. Kóhler asegura que Sultán experimentaba una súbita 

reorganización perceptiva de los elementos del problema, comprendiendo de pronto 

una relación nueva entre los elementos que conducen a la solución. 

 

Aplicación en el campo educativo 
 
 
La más importante aplicación educativa de la Gestalt está en el “pensamiento 

productivo” (solución de problemas). Su postura destaca la función del 

entendimiento, la comprensión del significado o las reglas que rigen la acción. Las 

investigaciones demostraron la utilidad del aprendizaje de reglas, en comparación 

con la memorización. Por ejemplo es más útil aprender la regla ortográfica que nos 

dice que antes de “b” va “m” y antes de “y” va “n”, que aprenderse de memoria cómo 

se escriben todas las palabras (mambo, invitación, etc.) 

 

Un obstáculo para la solución de problemas es la fijación funcional, o la incapacidad 

para percibir diferentes usos de los objetos o nuevas configuraciones de los 

elementos en una situación. 

 
 
Autorregulación del organismo 
 
 
El organismo es la forma de existencia del hombre y existe como organismo 

biológico y social. Toda la vida orgánica se rige por el principio de la homeostasis, 

siendo este un proceso en donde el organismo satisface sus necesidades mediante 

un continuo intercambio de equilibrio y desequilibrio. La psicología gestalt parte de 



que no son los instintos los que originan nuestro comportamiento, sino las 

necesidades que surgen como reacciones individuales ante el proceso homeostático. 

Y todo equilibrio es experimentado como una necesidad de corregir tal desequilibrio y 

para esto se van presentando en el individuo necesidades que van siendo 

imperantes para el organismo a lograr el equilibrio y así se va dando lo que se 

conoce como figura-fondo. 

 

Fenómeno figura-fondo 

 

Ante la necesidad del organismo de estar constantemente en equilibrio, van 

apareciendo necesidades (figuras) y así la necesidad más fuerte vigente, la situación 

más apremiante emerge de todas las demás necesidades (fondo) y todo el 

organismo, los sentidos, cada uno de los órganos, los movimientos, los 

pensamientos se ordenan bajo esa necesidad emergente. Si la necesidad emergente 

es satisfecha se diluye de inmediato en el fondo y una nueva necesidad emerge 

como figura. 

 

En un proceso como este no se alcanza nunca un estadio de una satisfacción 

definitiva, pues el cierre de la gestalt ocasiona satisfacción. En esta tendencia 

permanente hacia el equilibrio el organismo tiene que entrar en contacto consigo 

mismo y con el entorno ya que tiene que tomar del medio aquéllas cosas que le 

faltan o desprenderse de ellas si las posee en sobre abundancia. Por lo que el 

organismo entra en contacto con el medio a través de sus sentidos, al igual que entra 

en contacto consigo mismo. 

 

Leyes de la percepción 
 
 
Max Wertheimer, Wolfgang Kohler y Kurt Koffka realizaron un experimento 

relacionado con la percepción del movimiento. El experimento consistía en encender 

intermitentemente en sucesión rápida y con muy poco espacio entre sí, dos focos de 

luz en un cuarto oscuro variando los intervalos de tiempo entre los destellos. 

Descubrieron que cuando el intervalo entre los destellos era menor que las 3/100 de 

segundo, los destellos aparecían simultáneos; cuando el intervalo era 

aproximadamente de 6/100 de segundo, el observador informaba que el destello se 

movía del primer foco al segundo. Cuando el intervalo era de 20/100 de segundo o 

más, los focos de luz aparecían como realmente eran: dos destellos de luz. 



 

El descubrimiento crucial del experimento incluía la percepción del movimiento 

cuando los destellos tenían aproximadamente 6/100 de segundo de separación; el 

movimiento aparente no estaba en función de los estímulos aislados, sino que 

dependía de las características correlativas de los estímulos mismos y de su 

organización neutral y perceptual en un campo único. 

 

Los resultados de este experimento obligaron a hacer algunos 

replanteamientos importantes en el estudio de la percepción y posteriormente se 

aplicó a otras áreas como al estudio del aprendizaje, a la solución de problemas, a la 

motivación, a la Psicología social y a las teorías de la personalidad. Era la 

investigación de la forma en que las partes constituyen y se relacionan con un todo. 

 

Esta teoría proporciona algunas sugerencias en relación a las diferentes 

formas que el organismo tiene para alcanzar organización óptima y lograr su 

equilibrio. Un aspecto de esta adaptación nos dice como un organismo en un campo 

dado, hace significativas sus percepciones y como distingue entre fondo y figura. 

 

Por lo tanto la manera en que un estímulo dado puede interpretarse como una 

representación de cosas diferentes depende de lo que la persona perciba como 

figura y de lo que perciba como fondo. 

 

El gestaltismo amplió el fenómeno que ocurre para explicar como un 

organismo selecciona lo que le interesa en algún momento dado; la percepción se 

adapta para ponerlo en condiciones que satisfagan su necesidad. 

 

A partir de estas investigaciones, definen las siguientes leyes de la percepción: 
 
 
Ley de la similitud o semejanza: 
 
 

Los estímulos que son semejantes tienden a percibirse como formando parte de 

la misma percepción. 

 

Ley de la proximidad o cercanía: 
 
 
Los estímulos que están próximos tienden a percibirse como formando parte de la 

misma unidad. 



 

Ley del contraste o de opuestos: 
 
 

Los estímulos que contrastan, tienden a percibirse como complemento de la 

misma unidad. 

 
Ley del cierre: 

 

Cuando una serie de sensaciones nos afecta presentándonos figuras u objetos 

inacabados, líneas interrumpidas, elementos incompletos, etc. tendemos a 

estructurarlos construyendo figuras acabadas y perfectas. 

 
Ley de la constancia: 

 

Según este principio tendemos a percibir las cosas por su color, figura o como 

estamos acostumbrados a verlas o como son. Por ejemplo, la nieve la vemos blanca 

aunque sea de noche. 

 
Ley del movimiento aparente: 

 

Existe el movimiento aparente, no real. Por ejemplo, el constante apagarse y 

encenderse de bombillas con unos intervalos y unos ritmos. Nos da la impresión de 

movimiento real, pero recibimos influencias en el acto perceptivo. 

 
Ley de la pregnancia (ley de la buena figura o de la simplicidad): 

 

Todo patrón estimular va a tender a percibirse con la forma resultante más simple 

de todas. 

 
Ley de la buena continuación o buena dirección: 

 

Tendemos a percibir como formando parte de una unidad todos aquellos 

estímulos que guardan entre sí una continuidad. 

 

Influencias en el acto perceptivo 
 
 
Nuestros órganos están constantemente bombardeados por una serie de constantes 

estímulos, pero no nos percatamos de todos ellos, cosa que por otra parte sería 

imposible. En cierto modo estamos haciendo una selección de nuestros estímulos y 



sensaciones, selección en la que intervienen una serie de factores. Uno de los 

factores fundamentales es la percepción. Estos factores que intervienen y 

condicionan nuestras percepciones los podemos clasificar en externos e internos. 

 
Factores internos 

 

Entendemos por factores internos de selección a todos los elementos internos. 
 
Podemos establecer: 
 
> Las motivaciones: Nuestras tendencias, intereses y gustos son un factor importante 

en la selección de estímulos perceptivos. Estamos en cierta manera predispuestos a 

percibir aquellas cosas que motivan nuestra atención.  

 
> Las experiencias pasadas: toda nuestra vida pasada ha estado llena de 

experiencias y vivencias personales. No es de extrañar su gran influencia en el 

proceso de nuestras percepciones.  

 
> Las necesidades: También las necesidades personales influyen de manera notable 

en las percepciones; si padecemos hambre o sed percibimos inmediatamente todos 

aquellos estímulos.  

 

El ambiente cultural: No cabe duda una de las cosas que más modifican 

nuestras percepciones es nuestro propio ambiente y el grupo social al que 

pertenecemos. 

 

Factores externos de selección 
 

Los principales son: 
 
 

La intensidad y tamaño del estímulo: Cuanto mayor es la intensidad y el tamaño 

más pronto la percibimos.  

 

El contraste: Cada vez que se producen un contraste entre nuestra situación 

presente y la habitual o una situación nueva, captamos la diferencia: Ejemplo: 

calor y frío.  

 
La repetición: la repetición es constante en las cosas. Va grabándose en la 

memoria.  

 

Todos los seres vivos son muy sensibles a la captación del movimiento y el 



hombre no es una excepción en este caso. Los animales se ponen en guardia en 

la percepción de cualquier movimiento.  

 
 
El concepto holístico de la autorrealización organísmica en Kurt Goldstein 

(1878-1965) 

 

Trasfondo personal 
 
 
Sobre Kurt Goldstein he podido llegar a averiguar pocas cosas personales. Procede 

de una familia judía acomodada de Alta Silesia. Para sus padres estaba claro que 

una buena formación universitaria representaba la mejor preparación para la vida. 

Fue un buen escolar, aunque muy tímido, que pasó por el colegio sin grandes 

dificultades. 

 

Estudió primeramente filosofía y literatura en Breslau y Heidelberg, cambiando 

entonces a los estudios de medicina, que terminó en 1903 en Francfort. 

 

Tras el examen de estado trabajó primero en el Instituto Neurológico de 

Sneckenberg como asistente de Ludwig Edinger. Siguieron estancias en Friburgo, 

Berlín y Kónigsberg donde trató fundamentalmente con pacientes psiquiátricos. 

 

En 1914 regresó a Francfort y fundó, durante la primera guerra mundial, el 

Instituto para la investigación de las secuelas de las lesiones cerebrales. La cuestión 

central de la investigación era la de las consecuencias de las lesiones cerebrales 

sobre las funciones sensoriales y motoras del organismo humano así como sobre la 

percepción y el lenguaje. Los resultados de estos trabajos condujeron a la 

formulación de una visión unitaria del organismo. 

 

En 1930 se trasladó a Berlín (Hospital Moabit), pero fue detenido en 1933 y 

marchó tras la expulsión a Ámsterdam. Aquí escribió en un año su famosa obra El 

organismo, que apareció en 1934 en Holanda todavía en lengua alemana (Der 

Organismus), antes de aparecer en 1939, y tras la emigración de Goldstein a Nueva 

York (1935), con el título de The Organism. A Holistic Approach to Biology 

Derivedfrom Pathological Data Man. Goldstein había abierto en Nueva York una 

consulta psiquiátrica y trabajaba además en hospitales y universidades, cuando 

murió en 1965 a la edad de 87 años. 



 
 
El concepto unitario del organismo 
 
 
Para Goldstein es importante contemplar por separado el espíritu y la vida, si bien los 

concibe en último extremo como una unidad, en la que están referidos uno al otro a 

través de una «tensión»; rechaza una superioridad de uno sobre el otro, y quiere 

saberlos comprendidos en mutua dependencia uno del otro: «El espíritu no 

desmiente a los sentidos sino que ayuda, mediante la formación de los fenómenos 

que aparecen en ellos, a crear la adaptación en la que pueden estar unidos la 

naturaleza y el espíritu, separados por nosotros de manera artificial mediante la 

contemplación aislada. En esta adaptación se realiza todo ser humano... La negación 

es solamente el paso hacia un ser superior, hacia el propio ser, en el que el “espíritu” 

y la “vida” se tornan activos en unidad». Goldstein habla aquí de la «tendencia a 

realizarse de acuerdo con las circunstancias», lo que, sin embargo, siempre aparece, 

según él, sobre la base de la «tensión», «a partir de la cual se hace el propio ser, que 

siempre es positivo». 

 

En este contexto, Goldstein distingue también al ser humano del animal: «La 

tensión es de otro tipo; no consta sólo, como en el caso del animal, de una sensación 

de amenaza, de miedo, sino que se hace consciente, aparece en forma objetiva. 

Posibilita de este modo una toma de posición completamente distinta, que se 

presenta en el fenómeno del pánico y en el de la libertad, de realizarse, a pesar del 

peligro, y de dar forma al mundo. Toda formación del mundo, todo lo que 

denominamos es comprensible únicamente desde esta acción común del “espíritu” y 

la “esfera vital”, dicho con mayor corrección de la totalidad unitaria del ser humano 

formado de este modo especial». 

 

El organismo se mueve siempre, según Goldstein, en un estado de tensión 

entre el «ser en orden» y el «ser en desorden» a este estado de tensión lo denomina 

«catástrofe», que se produce siempre «cuando el organismo choca en lucha 

productiva con el mundo». Este proceso «de catástrofe en catástrofe> conduce, en 

constante vinculación con el mundo, finalmente a la «autorrealización, que va 

acompañada, paso a paso, por la conquista, es decir, por la inclusión y la 

transformación del mundo». Esta intranquilidad permanente es, para Goldstein, un 

elemento esencial de una personalidad que se autorrealiza: «Llamamos normal, 



sano, a aquel en el que la tendencia a la realización sale desde dentro y al que 

supera las perturbaciones, que se derivan del choque con el mundo, no por el miedo 

sino por la alegría de la superación. En este contexto reprocha a Freud el que 

conozca «sólo la alegría de la relajación y no la de la tensión». Goldstein escribe — 

criticando el concepto de la «represión»: «Aquí no hay una represión continua, sino 

una continua restructuración» Aquí queda muy claro que Goldstein contrapone, al 

concepto freudiano de un organismo, más bien pasivo, a merced del entorno y de los 

sistemas psíquicos que viven en su interior, una concepción que ve el sentido en la 

lucha con el entorno, en una superación activa de las «conmociones». La superación 

de estas conmociones, la tendencia de ir desde un comportamiento desordenado 

hacia uno ordenado, es lo que conduce a la autorrealización, el motivo fundamental 

real de Goldstein. Las necesidades como el hambre, la sexualidad, la necesidad de 

trabajar o la curiosidad son, para él solamente formas de aparición de la más alta 

meta de la vida, autorrealizarse. La satisfacción de una necesidad concreta se sitúa 

inmediatamente en primer plano, recibe figura, cuando se refuerza, a través de ella, 

la tendencia a autorrealizarse de todo el organismo. En el tirón de la autorrealización 

el ser humano se hace creativo. 

 
Influencia de la psicología de la «Gestalt» 
 
 
La psicología de la Gestalt de la escuela de Berlín, con sus representantes 

Wertheímer (1880-1943), Kohler (1887-1967), Koffka (1886-1941) y Kurt Lewin 

(1890-1947), que como ya se ha mencionado fueron coetáneos de Goldstein, tuvo 

una gran influencia sobre su trabajo. Ellos se opusieron, en los años anteriores a la 

primera guerra mundial, a la psicología atomista experimental de G.E. Müller (1850-

1943) y de Wundt (1832- 1920) y desarrollaron principios de la psicología de la 
 
Gestalt como «tendencia hacia una buena figura (Gestalt)», «fenómeno de figura y 

fondo» y las «leyes de la Gestalt» derivadas de aquí, como, p. ej., pregnancia, 

proximidad, conjunto cerrado, contraste, constancia, variabilidad, estabilidad, 

ambigüedad, etc. Defendían la concepción de un campo de percepción unitario del 

ser humano y diferenciaban en este campo la «figura» y el «fondo»; sobre esta base 

investigaron las propiedades correspondientes a la «figura» y el «fondo» y su 

dependencia mutua. 

 

Goldstein dedica a la psicología de la Gestalt un capítulo completo de su libro 



y se ocupa, también fuera de dicho capítulo, de forma intensiva y crítica de estos dos 

principios fundamentales. La «tendencia hacia una buena Gestalt representa, para él, 

«una forma muy determinada de la lucha entre el organismo y el mundo, 

precisamente aquella en la que el organismo se realiza mejor en correspondencia 

con su ser», y por otra parte: «Ella (la tendencia hacia la buena Gestalt) es la 

tendencia hacia un comportamiento excelente, la condición esencial para la 

existencia de un determinado organismo; ella es la expresión especial de la 

tendencia general de posibilitar con un empleo mínimo de fuerza los mayores 

rendimientos, como hemos dicho antes. La pregnancia, la tendencia hacia el 

conjunto cerrado y algunas otras cosas más, que se han elaborado como 

característico de la Gestalt, están contenidas en sus efectos y sólo pueden 

entenderse en ellos». A Goldstein lo que le importa constantemente es el contexto 

general. El mismo organismo es para él una «totalidad», una Gestalt esta totalidad es 

asimismo una parte de un todo del entorno y simultáneamente concebida en una 

constante lucha con este todo del entorno; de aquí se sigue que «la investigación de 

las figuras nos puede enseñar no sólo algo sobre el ser del organismo, sino también 

algo sobre el ser del mundo». El «fenómeno de figura y fondo» tiene asimismo un 

valor muy grande en la teoría organísmica de Goldstein. Mientras que critica en el 

capítulo 10 de su libro la concepción de la Escuela de Berlín acerca de la «tendencia 

hacia la buena Gestalt» y desarrolla una comprensión propia (ver antes), acepta sin 

oposición los resultados del «fenómeno de figura y fondo» en su teoría: «Los 

rendimientos en los distintos puntos del organismo se producen con tanta más 

precisión cuanto más se apartan del resto del organismo, cuanto más están en 

“primer plano” frente al “fondo”, que representa el resto del organismo, cuanto mejor 

y más precisa se estructura la relación entre el proceso próximo (“proceso de primer 

plano”) y el proceso en el resto del sistema (“proceso de fondo”). Sean cuales sean 

los rendimientos que analicemos según la estructura de su sucesión, topamos 

siempre con la misma estructura. Estoy por ello inclinado a contemplar la estructura 

de excitación correspondiente, en forma de un suceso ‘primer plano — fondo”, como 

la forma fundamental de suceso nervioso en general». De este modo la «figura» y el 

«fonio» son componentes sólidos de una «teoría de la totalidad del organismo» el 

espíritu, el cuerpo y el alma aparecen en ella no como «tres esferas aisladas del 

ser», sino «como singularidades, ya que cada vez aparece una o la otra, más o 

menos como “figura”, en primer piano mientras que las otras constituyen entonces el 



fondo». 

 
Trasfondo filosófico y comprensión de la ciencia 
 
 
No es fácil clasificar a Kurt Goldstein en el contexto de una psicología existencialista 

o más tarde humanística. Fue coetáneo de Husserl, Heidegger, Jaspers, y 

Weizscker, Scheler, Buytendíjk, Buber, Cassirer, Binswanger, Wertheimer, Kóhler y 

Koffka, que nacieron todos entre 1874 y 1889. A pesar de que las influencias de 

Husserl y Heidegger son visibles, no se refiere en su obra principal a ellos. 

 

El punto de contacto más claro con Heidegger se muestra en la concepción 

goldsteniana del «elegir» y «decidir»; Goidstein menciona aquí también la posibilidad 

así como la obligación de la decisión, habla del «conocimiento de un rasgo humano 

importante, que es la de su posibilidad y necesidad de decidir libremente» en el 

mismo sentido que Heidegger, llega al resultado de que «. . . el ser humano 

(enfermo) tiene que elegir». 

 

También su comprensión del «ser» como «ser en el mundo», sus notas sobre 

el «ser en el tiempo», acerca del «ser decaído» y del «ser» recuerdan mucho a 

Heidegger. En su introducción se encuentra una posible explicación de por qué no se 

hace pública esta relación con Heidegger. Goldstein escribe: «Se me puede quizás 

reprochar haber citado en la presente exposición poco las visiones de otros autores, 

si bien hay sin duda algunas vinculaciones, incluso adopciones, de dichas visiones, a 

este respecto afirmo: Mi intención es la clarificación de principios no la exposición 

histórica de su aparición. 

 

«El experto verá la relación, posiblemente mejor que yo mismo. En el trabajo 

vivo no hay por qué y no se debe por qué pensar siempre sin cesar si una 

concepción, un procedimiento esta o no determinado por otro». 

 

Si tenemos en cuenta que la obra de Goldstein apareció en 1934, es decir, 

sólo ocho años después del Ser y el tiempo de Heidegger, sería explicable que en el 

contexto de la afirmación antes mencionada se haya referido a Heidegger pero no lo 

haya mencionado. La relación con Husserl es más clara en tanto que Goktstein se 

refiere explícitamente a Max Scheler (1874-1928), discípulo de Husserl; Goldstein se 

refiere al libro de Scheler El puesto el hombre en el cosmos (1928). Scheler, que se 



unió a la fenomenología de Husserl, desarrolló, a diferencia de la inca formal de 

Kant, una ética de los valores propia, una metafísica de la persona, de los actos y de 

los valores objetivos. Los «valores» eran el punto de partida para la contestación de 

todas las cuestiones de la vida humana, de la visión del mundo, de la cultura y de la 

moral. La concepción fundamental de Scheler a que los factores biológicos y 

económicos pueden bloquear o liberar las posibilidades de actualización de dichos 

valores, de acuerdo con las condiciones históricas generales. 

 

Goldstein considera «los análisis fenomenológicos de la existencia humana de 

Scheler» como «maravillosamente instructivos» aunque le critica, siguiendo 

extensamente a Cassirer, en lo referente a que Scheler introduce, a causa de su 

modo de aproximación, una separación entre «espíritu* y «esfera vital», es decir, 

entre espíritu y vida. Goldstein cita a Cassirer: «Si se quiere resolver este acertijo, 

hay que acudir a la unidad del fondo del mundo metafísico, que, sin embargo, vincula 

y une en un todo lo que es y será para nosotros absolutamente heterogéneo. 
 

  
FILOSOFIA   

 

     

  

EXISTENCIALISTA 
 

VITALISMO 
 

FENOMENOLOGIA   
 

    
 

(M. SCHELER) 
 (M. HEIDEGGER,  (H.DRIESCH) 

 

 K. JASPERS)   
 

     

      

      

      

 
 
 
 

 

TEORIA ORGANISMICA DE LA 

AUTORRELIZACION 

 

(KURT GOLDSTEIN) 
 

ESCUELA DE BERLIN DE PSICOLOGIA DE LA GESTALT 

 
(M. WERTHEIMER, K. KOFFKA, W. KOHLER,  

K. LEWIN) 
 
Fig. 4. Puntos de referencia filosóficos, psicológicos y pedagógicos de la teoría organísmica de la 

autorrealización de Kurt Goldstein 

 

Al igual que con Binswanger y Boss, se encuentra también en Goldstein una 

estrecha relación entre contenido y método trabajos de investigación. Goldstein 

defiende la importancia del procedimiento empírico, pero resalta siempre la base 

sobre la que cabe contemplar los datos; incluso pretende haber introducido el mismo 

proceso de la investigación en el proceso total; pretende haber llevado «la cuestión 



del cae hecho de toda apariencia» al centro de la investigación haberse distanciado 

(como Heidegger) de la filosofía Husserl: «Queremos resaltar de antemano un punto 

de vista metodológico: no nos vamos a conformar una forma cualquiera de visión 

intuitiva Y queremos, como toda ciencia natural,... partir del análisis aislado, de las “ 

del organismo» considera que la «primera tarea de la biología es describir los seres 

vivos, de forma sistemática y en su manera de ser así, de un modo tan claro que 

podamos comprenderlos en su singularidad», aunque se opone simultáneamente a 

que se contemplen los «miembros determinables del organismo como unidades 

inferiores de actuación frente a la unidad de acción superior del organismo..., como 

límite parcial e inferior frente al “todo” del organismo»: «con una concepción como 

ésta se olvida que los miembros son tan sólo parcialmente aislados del organismo, 

que aparecen cuando a una observación aislada, que el organismo está dividido en 

miembros, pero que no está formado por miembros, que los miembros determinados 

conducen únicamente a la totalidad del organismo, pero que ni lo componen ni están 

opuestos a élY En el organismo no hay ni una lucha de las partes ni una del todo con 

las partes». 

 

Goldstein quiere con ello fundamentalmente apoyarse en las empíricas, 

«obtenidas mediante métodos científicos», aunque sin llegar a través del 

amontonamiento de hechos o datos a una conclusión inductiva, sino —como lo 

denominaba Binswanger— «hundirse amorosamente en el ser y el contenido de 

cada uno de los fenómenos». 

 

El procedimiento metodológico de Goldstein se puede caracterizar del 

siguiente modo: 

 
— estudia casos aislados y emplea para ello diversos métodos de 

investigación (entrevista, test, observaciones);  

 

— la unidad de investigación es toda la persona: dado que el hombre funciona 

siempre como un todo organizado debe ser la unidad de investigación 

dicho todo;  

 

— la comprensión del comportamiento humano se realiza sobre la base de 

principios sistemáticos, como p. ej., «autorrealización» o confrontación con el 

mundo».  



 
Contribución de Goldstein a la psicología humanística 
 
 
La vinculación de Goldstein con el existencialismo heideggeriano es próxima pero no 

puede demostrarse; no existe tampoco ninguna relación visible entre él y su colega 

psiquiatra coetáneo Binswanger. Sólo se ha podido demostrar una relación con la 

fenomenología, a través del alumno de Husserl, Scheler. 

 

La importancia de Goldstein para la psicología humanística se puede resumir en 

los siguientes puntos: 

 
1. Elección y decisión como característica existencial del ser humano. De modo 

análogo a Heidegger y Sartre, Goldstein defiende la concepción de que la 

«elección» y la «decisión» no sólo representan una «posibilidad» de la existencia 

humana, sino que el ser humano, a causa de su ligazón con el mundo así como  

de la tendencia de su organismo a la autorrealización, se ve colocado ante la 

 
«necesidad» de tener constantemente que «elegir» y «decidir». 

 

2. Autorrealización como proceso organísmico y unitario. Para Goldstein el motivo 

principal de la vida humana es la «autorrealización»; rechaza la suposición de 

varias motivaciones, admite, por ej., Freud; las somete todas a la autorrealización; 

describe con ello a un ser humano que está, permanente y constantemente, 

orientado al desarrollo de las posibilidades y residen en su interior; mediante este 

motivo principal se determina tanto la dirección del desarrollo (del desorden al 

orden) como se pone también de manifiesto que el proceso de autorrealización es 

un proceso unitario y total.  

 
3. Placer por la tensión. Una parte esencial de este proceso autorrealización es la 

confrontación con el entorno, que dice a «conmociones» y «catástrofes»; el 

organismo se presenta frente al entorno inicialmente como un sistema cerrado, 

que tiene, en los límites de su sistema, constantemente contacto con el mundo 

que le rodea; la tensión se define como placentera.  

 
4. Referencia a los principios de la Gestalt. Goldstein integra esencialmente dos 

principios de la Gestalt en su teoría del organismo: el «fenómeno de figura y 

fondo» y la «tendencia hacia una buena Gestalt a diferencia de la escuela de 

Berlín, que en la investigación de estos fenómenos se limitó a áreas des del 



organismo como percepción y aprendizaje, Goldstein quería demostrar la validez 

de estos principios para todas las funciones y fenómenos del organismo.  

 
5. Comprensión fenomenológica de la ciencia. La forma de Goldstein de 

aproximarse a la ciencia era fundamentalmente fenomenológica, a pesar de que 

recalcaba siempre que sus estudios descansaban sobre una base empírica. A 

pesar de análisis no empezaba con datos sueltos que se llevaban más tarde a un 

contexto, en forma de una conclusión inductiva, contrario: el análisis comienza 

con todo el organismo, investiga después en sus diferentes partes; cada uno de  

los aspectos parciales siempre se investiga bajo la premisa de su pertenencia a 

todo el organismo. Se rechaza con claridad el procedimiento atomístico. 

 

Con esta posición básica Goldstein es algo así como un «padre de la psicología 

humanística. Él fue quien, forzado por los nacionalsocialistas a emigrar, llevó en 

1935 a los Estados Unidos la teoría del hombre influida tanto por la filosofía 

existencialista como por la psicología de la Gestalt y participó activamente en su 

extensión con su trabajo docente en universidades como Harvard, Columbia y 

Brandels. Su discípulo más importante es Fritz Perls. 

 
Kurt Lewin (1890-1947) 

 

Lewin propuso en forma importante la aplicación de la teoría del campo a todas las 

ramas de la psicología. Para este científico, la teoría del campo no representa un 

sistema nuevo de psicología limitado a un contenido específico; “es un conjunto de 

conceptos por medio de los cuales se puede representar la realidad psicológica” 

(1936a, págs. 6 y 7). Estos conceptos deberán ser lo suficientemente amplios para 

poder aplicarse a todos los tipos de conducta, y al mismo tiempo lo bastante 

específicos para representar a una persona definida en una situación concreta. Lewin 

también caracterizó la teoría del campo como un “método para analizar relaciones 

causales y para realizar construcciones científicas” (1951, p. 45). 

 
Las características principales de la teoría del campo de Lewin pueden 

resumirse como sigue: a) la conducta es una función del campo que existe en el 

momento en que esta ocurre; b) el análisis se inicia con la situación como una 

totalidad, a partir de la cual se diferencian las partes componentes, y c) la persona 

concreta, en una situación concreta, puede representarse en forma matemática. 



Lewin también enfatiza fuerzas internas determinantes de la conducta, que expresan 

una preferencia por la descripción del campo en conceptos psicológicos más que en 

términos físicos o fisiológicos. Un campo se define como “la totalidad de factores 

coexistentes concebidos como mutuamente interdependientes” (Lewin 1951). 
 
Los conceptos de la teoría del campo han sido aplicados por este autor a una amplia 

variedad de fenómenos psicológicos y sociológicos. 

 

La estructura de la personalidad 
 
Lewin mismo nos recuerda que las matemáticas son el lenguaje apropiado del 

discurso científico, aunque el tipo de matemáticas utilizadas por él para representar 

los conceptos psicológicos no es el que conoce la mayoría de la gente. Las 

matemáticas de Lewin no son métricas y, además, describen relaciones espaciales 

en otros términos, diferentes de los euclidianos. Es esencialmente una matemática 

para describir interconexiones e intercomunicaciones entre regiones espaciales, sin 

tomar en cuenta el tamaño o la forma. 

 
La separación de la persona del resto del universo se logra dibujando una 

figura cerrada; el límite de esta define los de la entidad conocida como persona. 

Todo aquello que queda adentro del límite es P (la persona); todo lo que queda fuera 

representa a no-P. 

 
P 

 
 
 
 

No-P no-P 
 

Figura 1 

El aspecto significativo de la figura 1 es que presenta un área totalmente 

cerrada localizada dentro de un área mayor. De esta manera se conceptualizan dos 

propiedades de la persona: a) separación del resto del mundo por medio de un límite 

continuo, y b) inclusión en un área mayor. La primera propiedad es la diferenciación; 

la segunda, la relación de la parte con el todo. Es decir, que la persona está 

representada como hallándose separada de y, al mismo tiempo, incluida dentro de 

una totalidad mayor. 

 
El ambiente psicológico 
 
El siguiente paso es entonces la representación de la realidad psicológica y esto se 



logra dibujando otra figura cerrada mayor, que rodea a la persona. El tamaño y la 

forma de esta figura circundante no importan mientras reúna las condiciones de ser 

mayor que y de incluir a la persona. Se requiere otra cualidad; esta nueva figura no 

puede compartir ninguna sección del límite del círculo que representa a la persona. 

Debe localizarse un espacio entre el límite de la persona y el de la figura mayor. 

 
 

Tenemos ahora la imagen de un círculo encerrado pero que no toca la elipse 

(fig. 2). La región entre los dos perímetros es el ambiente psicológico E. El área total 

dentro de la elipse, incluyendo el círculo, es el espacio vital L. El espacio fuera de la 

elipse representa los aspectos no psicológicos del universo. Por conveniencia, 

llamaremos a esta región mundo físico, aunque no se restringe a los aspectos 

materiales solamente. 

 
 
 

E E  
 
No psicológico No psicológico 
 
 

(P + E = espacio vital, L) 
Figura 2 
 
El espacio vital 
 

El espacio vital es el universo del psicólogo; representa la totalidad de la realidad 

psicológica; contiene la totalidad de los posibles hechos que son capaces de 

determinar la conducta de un individuo; incluye todo lo que debe conocerse para 

entender la conducta concreta de un ser humano en un ambiente psicológico dado, 

en un momento dado. La conducta es una función del espacio vital: B = F (L). La 

tarea de la psicología dinámica es “derivar en forma unívoca la conducta de un 

individuo dado, a partir de la totalidad de hechos psicológicos que existen en el 

espacio vital en un momento determinado” (Lewin, 1939 a). 

Campo exterior 
 
 
 
 
 

ESPACIO VITA 
Figura 3. Campo exterior 

 

El hecho de que el espacio vital esté rodeado por el mundo físico no quiere 



decir que tal área sea parte del mundo físico (fig. 3), sino más bien que el espacio 

vital y el espacio más allá de este, son regiones diferenciadas y separadas de una 

totalidad mayor. Que esta totalidad mayor, el universo, sea finito o infinito, caos o 

cosmos, no es de importancia para la psicología, excepto en un aspecto. Los hechos 

que existen en la región de fuera y los adyacentes al límite del espacio vital, una 

zona que Lewin denomina campo exterior del espacio vital, pueden influir en forma 

material en el ambiente psicológico. Esto es, los hechos no psicológicos pueden, y 

en verdad lo hacen, alterar los psicológicos. Lewin ha sugerido que el estudio de los 

hechos en el campo exterior puede ser llamado psicología ecológica (1951). El 

primer paso para hacer una investigación psicológica es establecer la naturaleza de 

los acontecimientos que se realizan en el límite del espacio vital, ya que estos 

ayudarán a determinar qué es lo que posiblemente puede o no suceder en el espacio 

vital. 

 
Los hechos en el medio psicológico también producen cambios en el mundo 

físico, pues hay una doble comunicación entre los dos ámbitos. Por consiguiente, se 

dice que el límite entre el espacio vital y el mundo exterior está habilitado con una 

propiedad: la permeabilidad. Un límite se asemeja a una membrana más que a una 

pared o a una barrera rígida. Deberá notarse que el mundo físico no puede 

comunicarse directamente con la persona, ni ésta con el mundo exterior. Debe existir 

un hecho en el ambiente psicológico, a fin de que pueda influir en o ser influido por la 

persona. Esto resulta evidente a través del diagrama que señala que el sujeto se 

halla completamente rodeado por el ambiente psicológico. 

 
La implicación de una membrana permeable entre el espacio vital y el mundo 

físico es altamente significativa, ya que un hecho del mundo no psicológico puede 

cambiar en forma radical el curso de los eventos en el espacio vital; predecir a partir 

de las leyes psicológicas únicamente, resulta por lo general, algo fútil. No se puede 

estar seguro de antemano de que un hecho del campo exterior pueda no penetrar el 

límite del espacio vital y poner todo de cabeza dentro del ambiente psicológico. 

 
Deberemos anotar otra propiedad del espacio vital. Aunque la persona está 

rodeada por su ambiente psicológico, no forma parte del mismo, ni está incluida en 

tal atmósfera. Esa zona termina en el perímetro del círculo, así como el mundo no 

psicológico termina en el litoral de la elipse. Sin embargo, el límite entre el sujeto y el 

ambiente también es permeable. Esto significa que los hechos ambientales pueden 



influir en el sujeto, P = F (E), y los hechos personales pueden influir en el ambiente, 
 
E=F (P). 
 
 
La persona diferenciada 

 

Lewin sostiene que la estructura de la persona es heterogénea, y que está 

dividida en partes separadas pero intercomunicadas e interdependientes entre sí. 

Para representar tal estado de cosas, el área del círculo se divide en zonas. 
 

Primero se fragmenta a la persona en dos partes, trazando un círculo 

concéntrico dentro del círculo mayor. La parte externa representa la región 

perceptual-motora (P-M), la sección central significa la región personal interna (I-P), 

que está completamente rodeada por el área perceptual motora en forma tal que no 

tiene contacto con el límite que separa a la persona del ambiente (Fig. 4). 

 
 
 
 
 
 
 
Figura 4 

 

El siguiente paso es dividir la región personal interna en secciones (figura 5) 

que, adyacentes a la región perceptual motora, se llaman celdillas periféricas, 

aquellas en el centro del círculo las denotaremos como Lewin no es muy explícito 

respecto a la diferenciación del área perceptual motora en regiones más pequeñas; 

cree que el sistema motor actúa como una unidad, ya que por lo general puede 

ejecutar solo una acción a la vez. En forma semejante, el sistema perceptual por lo 

común funciona de una manera unificada, esto es: una persona puede atender y 

percibir solo una cosa a la vez. 

 
 
 
 
 
 
 
Figura 5 
 

Sin embargo, es claro, que el sistema motor deberá estar separado del 

perceptual ya que son sistemas independientes. En el sistema perceptual motor no 

estructurado, cuando la dirección de la influencia es del ambiente a la persona, 

entonces la región que rodea la esfera personal interna representa los procesos 



perceptuales, y cuando la dirección de la influencia es de la persona al ambiente, 

esta misma región representa la motricidad. 

 
Un medio homogéneo o indiferenciado es aquel en el que todos los hechos 

influyen de la misma forma sobre la persona. En un ambiente tal, el sujeto tendría 

perfecta libertad de movimiento ya que no habría barreras que se lo impidieran. Tal 

libertad de movimiento total, obviamente no representa el estado real de las cosas, 

por lo que es necesario subdividir el ambiente en regiones (fig. 6) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figura 6 

 

Existe una gama de matrices entre la diferenciación del ambiente y de la 

persona. No es necesario distinguir entre diferentes tipos de regiones ambientales, 

pues el medio no contiene nada comparable al estrato perceptual-motor o a la esfera 

personal interna. Todas las regiones del ambiente son iguales. En consecuencia, 

cualquier patrón de líneas utilizado servirá a nuestro propósito. Sin embargo se 

deberá puntualizar en la representación concreta, en un momento dado, el número 

exacto y la posición relativa en la esfera personal interna, deberán ser conocidas si 

se quiere comprender la conducta. Un análisis estructural completo y exacto revela la 

totalidad de factores psicológicos posibles en una situación momentánea. 

 
Conexiones entre las regiones 
 
El espacio vital está ahora representado por una persona diferenciada, rodeada por 

un ambiente diferenciado. Esta diferenciación ha sido lograda trazando líneas entre 

las regiones. Sin embargo, no se intenta que estos límites representen barreras 

impenetrables que dividan a la persona y al ambiente en regiones independientes y 

desconectadas. La permeabilidad, es una de las propiedades de los límites, siendo 

esto así, el espacio vital consiste en una red de sistemas interconectados de fluido 

que responde rápidamente a cualquier influencia que le llegue, por ser flexible y 

blando. Un medio rígido resiste el cambio; es duro y poco elástico (fig. 10). Dos 

regiones que están separadas una de la otra por un ámbito cuya cualidad de la 



superficie sea extremadamente rígida, no serán capaces de intercomunicarse entre 

sí. 

 
¿Qué queremos decir al asentar que las regiones están conectadas? Para 

poder responder a esta pregunta, supongamos que cada una de las subregiones del 

ambiente contiene un solo hecho psicológico, y que el mismo hecho no aparece en 

más de una región a la vez. (Lewin utiliza la palabra hecha para denotar no solo un 

objeto observable, sino que también puede no ser directamente observable, aunque 

sí capaz de inferirse de algo observable.) 

 
 

En otras palabras, hay fenómenos empíricos o fenomenológicos, y hechos 

hipotéticos o dinámicos. Cualquier cosa sentida o inferida constituye un hecho en la 

terminología lewiniana. (Un evento, por otro lado, es el resultado de la interacción de 

varios hechos.) Se dice que dos regiones están conectadas cuando un hecho en una 

región está en comunicación con otro de diferente ámbito. Por ejemplo, se afirma que 

el sujeto está conectado con el ambiente porque un fenómeno del medio puede 

alterar, modificar, desplazar, intensificar o disminuir los hechos dentro de la persona. 

En palabras más simples, el ambiente puede cambiar al sujeto y viceversa. Lewin 

también apunta que dos regiones están conectadas cuando los hechos de una son 

accesibles a los hechos de la otra. La accesibilidad constituye la contraparte espacial 

de la influencia. 

 
Existen varias maneras de representar el grado de influencia o accesibilidad 

entre las regiones. Una forma es la de localizar las regiones cerca unas de otras 

cuando la influencia recíproca es grande (fig. 7), y localizarlas alejadas, cuando la 

influencia es débil (fig. 8). El número de regiones que existen entre A y B representa 

la extensión de su influencia una sobre la otra. Este tipo de representación puede ser 

llamada dimensión cercanía-lejanía. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Figura 7 

Dos regiones pueden estar muy cercanas una de la otra, hasta el grado de 

compartir un límite común, y aun así no influir o no ser accesibles una a la otra. 



 
El grado de conexión o interdependencia no es solo un hecho del número de 

regiones que deben ser cruzadas; también depende de la fuerza de la resistencia 

ofrecida por el límite. Si la resistencia es muy fuerte, no importa qué tan cerca estén 

unas de otras las regiones. 

 

 
 
 
 
 
 

 
Figura 9 

 

En tal caso, tendrán muy poca influencia una sobre la otra. Por otro lado, 

pueden estar muy alejadas y aún ejercer influencia considerable una sobre la otra si 

todos los límites intermedios son muy débiles. 

 
La resistencia o permeabilidad de un límite se representa por el ancho de la 

línea divisoria. Una línea delgada representa un límite débil, y una línea gruesa 

representa un límite impermeable (Fig. 9). Este tipo de representación se denomina 

dimensión firmeza-debilidad. 

Un límite no es necesariamente permeable en igual grado por ambos lados. 
 

Esto es, un hecho de la región A puede influir en un hecho de la región B, pero 

uno de la región B puede no tener influencia sobre un hecho de la región A. No hay 

forma de representar esta diferencia de accesibilidad sino haciendo dos dibujos, uno 

en el que el limite sea delgado y otro en el que este sea grueso. 

 

Esto es apropiado desde el punto de vista conceptual ya que la influencia de A 

sobre B es una situación psicológicamente diferente de la influencia de A sobre B. 

 

Una tercera forma de representar las interconexiones regionales consiste en 

considerar a la naturaleza del medio, que es nada menos que la cualidad de su 

superficie. Lewin ha diferenciado varias propiedades del medio, siendo la más 

importante la dimensión fluidez-rigidez. Un ambiente fluido es aquel que responde 

rápidamente a cualquier influencia que le llegue, por ser flexible y blando. Un medio 

rígido resiste el cambio; es duro y poco elástico (fig. 10). Dos regiones que están 

separadas una de la otra por un ámbito cuya cualidad de la superficie sea 



extremadamente rígida, no serán capaces de intercomunicarse entre sí. 

Región fluida 
 
 
 
 
 
Región rígida 
 
Figura 10 
 
 

Utilizando los conceptos de lejanía-cercanía, fuerza-debilidad y fluidez-rigidez, 

se pueden representar la mayoría de las posibles interconexiones en el espacio vital. 

 
Cuando el límite de una persona está representado por una línea gruesa, se 

puede pensar en un esquizofrénico deteriorado o en un sujeto que está dormido y 

soñando. Cuando la línea es delgada tenemos la imagen de alguien cuyo ambiente 

psicológico está de acuerdo con el mundo físico. El más ligero cambio en el campo 

exterior se refleja en forma inmediata como un cambio del ambiente psicológico 

(Figuras 11 y 12). 

 
La figura 13 representa a una persona más complejamente estructurada. Las 

celdillas P1 y P2 están conectadas en forma cercana, mientras que p2 y p3 están 

separadas por una barrera impermeable. La región c tiene poca o ninguna 

 
 
 
 
 
 
 
 

E 
 
 
 
Figura 11 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

E 
 
Figura 12 

 

accesibilidad a cualquiera de las otras zonas. Se diría que tal área se encuentra 



disociada del resto de la persona. La celdilla cuadriculada es difícil de influir debido a 

la cualidad turgente de su superficie, mientras que el área punteada es fácil de influir. 

La región p4 está remotamente conectada a p1, p2 y p3. (La figura 14 representa un 

ambiente psicológico totalmente estructurado). 

 
 

Debería recordarse que estos dibujos representan situaciones momentáneas. 

No hay nada fijo o estático acerca de ellos y están cambiando constantemente como 

resultado de factores dinámicos. No se puede caracterizar a la persona como siendo 

en una forma dada durante un largo periodo. Un límite firme se puede disolver; un 

límite débil se puede volver fuerte. Regiones que estaban alejadas pueden 

acercarse. Un medio rígido puede suavizarse o viceversa. Aun el número de 

regiones puede aumentar o disminuir de un momento a otro. Por tanto, las 

representaciones espaciales están continuamente pasando de modo debido a que la 

realidad psicológica está cambiando constantemente. Lewin no se interesa mucho en 

rasgos fijos, hábitos rígidos u otras constantes de la personalidad. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Figura 13 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Figura 14 
 
El número de regiones 

 

El número de regiones está determinado por la masa de hechos psicológicos 

separados, que existen en cualquier momento dado. Una región nueva se diferencia 

del espacio vital siempre que surja un nuevo fenómeno; una región desaparece, 

cuando se esfuma un hecho o cuando se fusiona a otro. Un hecho psicológico está 



coordinado con una región psicológica. El número de regiones en la persona también 

está determinado por la cantidad de hechos personales que existen. 

 
Los fenómenos de la región personal interna se llaman necesidades, mientras 

que los hechos del ambiente psicológico se llaman valencias. Cada necesidad ocupa 

una región separada en la región personal interna y cada valencia ocupa una región 

separada en el ambiente psicológico. 

 
La persona en el ambiente 
 
Hemos dicho que no existe ninguna diferencia si el círculo se coloca dentro de la 

elipse, siempre y cuando sus límites no se toquen. Esto es cierto solo para un 

ambiente indiferenciado y homogéneo donde todos los hechos están en una y la 

misma región; es decir, donde todos son idénticos. En cuanto el ambiente se vuelve 

diferenciado en regiones limitadas, entonces sí sería importante el plano donde se 

coloque el círculo. En cualquier región que se establezca, los hechos de esa región 

están más cerca y tienen más influencia sobre la persona, que aquellos de cualquier 

otro ámbito. Por tanto, la comprensión de una situación psicológica concreta requiere 

que sepamos en dónde está situada la persona en su ambiente psicológico. 

 
Locomoción y comunicación 
 
La forma en que las regiones que componen el espacio vital están conectadas 

representa el grado de influencia o accesibilidad entre ellas. Pero, ¿Cómo es que 

ocurre esta influencia o accesibilidad? 

 
 

Dos regiones están unidas de cerca, accesibles una a otra, y mutuamente 

influidas si se registran locomociones entre ellas fácilmente. Locomoción en el 

ambiente psicológico no significa que la persona tenga que hacer un movimiento 

físico a través del espacio; de hecho, la mayoría de las locomociones que son de 

interés para el psicólogo requieren muy poco desplazamiento. Hay locomociones 

sociales, vocacionales, intelectuales y de muchos otros tipos. Vemos que una de las 

propiedades importantes del ambiente psicológico es que constituye una región en la 

que la locomoción resulta posible. “Uno puede tratar cualquier cosa como un 

ambiente en el que, hacia el que, o lejos del que la persona, como unidad, puede 

ejecutar locomociones” (Lewin, 1936a). Al ejecutar un desplazamiento, la persona 

atraviesa un camino a lo largo del ambiente. La dirección y las regiones a través de 



las cuales cruza están determinadas en parte por la fuerza de los límites y la fluidez 

de los ámbitos, y en parte por factores dinámicos que discutiremos más adelante. 

 
 

La influencia de las regiones ambientales unas sobre otras está expresada por 

la facilidad con que una persona se puede mover de una región a otra. Al respecto 

de si la locomoción es también la forma o modo por medio del cual las regiones de la 

persona revelan su influencia recíproca, Lewin opina negativamente: “La persona en 

sí misma no puede... ser considerada como un medio dentro del cual un objeto lleva 

al cabo locomociones de una región a otra” (1936a, pág. 168). Se dice que las 

regiones de la persona se comunican unas con otras. La perceptual se comunica con 

las celdillas periféricas de la región personal interna, y estas a su vez se comunican 

con las celdillas localizadas en posición más central. Las celdillas personales 

internas se pueden comunicar una con otra y con la esfera motora. Qué regiones se 

comunicarán una con otra y el camino a través del cual se trasmite la comunicación a 

lo largo de un número de regiones, está determinado en parte por aspectos 

estructurales tales como la amplitud de los límites y la naturaleza del medio, y en 

parte por factores dinámicos. 

 
Se dice que la locomoción y comunicación son eventos, ya que resultan de 

una interacción de hechos. Debemos recordar que un hecho está representado por 

una región. De acuerdo a esto, un evento representa la interacción entre dos o más 

regiones. Lewin afirma que para derivar un evento, por ejemplo una locomoción o 

una comunicación, a partir del espacio vital deberán seguirse tres principios. El 

primero es el llamado principio de relación, que establece que un evento es siempre 

el resultado de una interacción entre dos o más hechos. Un hecho por sí solo no 

puede causar un evento; es necesario tener por lo menos dos hechos antes de que 

pueda realizarse una locomoción. 

 
El segundo principio, la concreticidad, dice que solo aquellos hechos 

concretos pueden tener efectos. Un hecho concreto es el que realmente existe en el 

espacio vital. Hechos potenciales o posibles son los que pueden existir alguna vez en 

lo futuro, pero que no acontecen ahora, y estos no pueden ser la causa de eventos 

actuales. El tercer principio, la contemporaneidad, establece que solo los hechos 

actuales pueden producir conducta actual. Aquellos fenómenos que existieron alguna 

vez pero que se difuminaron, no pueden influir sobre el presente. Los hechos de la 



infancia o niñez no tienen influjo sobre la conducta del adulto, a menos que hayan 

logrado permanecer latentes en alguna forma de existencia, a lo largo de los años 

(Lewin, 1936a, pp. 18-36). 

 
Restructuración del espacio vital 
 
La locomoción y la comunicación no son los únicos eventos que pueden ocurrir como 

resultado de que un hecho (región) impacte a otro hecho (región). Pueden seguir 

otras consecuencias; por ejemplo, el número de regiones puede aumentar o 

disminuir, dependiendo esto de que se añadan o se quiten hechos del espacio vital. 

La posición relativa de las regiones puede verse alterada, dos regiones que estaban 

muy alejadas pueden acercarse y viceversa. Pueden ocurrir cambios en los límites; 

un límite permeable puede volverse firme y uno firme, débil. Por último, puede haber 

alteraciones de las cualidades superficiales de las regiones. Una región fluida puede 

volverse rígida, y una rígida relajarse. Todos estos cambios estructurales 

representan la restructuración del espacio vital (Lewin, 1951, p. 251). 

 
Niveles de realidad 

 

Se requiere una tercera dimensión para poder dar una representación completa del 

espacio vital. Esta tercera dimensión está relacionada con los conceptos de grado de 

realidad e irrealidad. La realidad consiste en una locomoción real, mientras que la 

irrealidad consiste en una locomoción imaginaria. Hay varios grados o niveles entre 

la realidad y la imaginación pura. La planeación o el pensamiento es un nivel 

intermedio entre el nivel más realista de ejecución y el más irrealista de fantasía 

pura. 

Las locomociones se llevan a cabo con mayor facilidad a medida que uno se 

acerca a la irrealidad; los límites se vuelven menos firmes y las cualidades 

superficiales de las regiones se vuelven más fluidas. Lewin cree que el concepto de 

niveles de realidad se aplica no solo a la estructura del ambiente sino también a la 

estructura de la persona. 

 
Perspectiva o la dimensión del tiempo 

 

Aunque ni el pasado ni el futuro pueden afectar conductas presentes de acuerdo al 

principio de contemporaneidad, las actitudes, sentimientos y pensamientos de la 

persona acerca del pasado y el futuro pueden tener influencia considerable sobre su 

conducta. La esperanza del futuro es ser mucho más importante para una persona, 



que las dificultades presente. Así como las expectaciones de las cosas que ocurrirán 

pueden aligerar problemas actuales, en la misma forma las sombras del pasado 

pueden oscurecer el presente. Por tanto, el presente deberá representarse 

conteniendo tanto un pasado y un futuro psicológico (Lewin, 1951, págs. 53-56). 

 
Esta dimensión puede ser larga o corta, bien definida o borrosa; su estructura 

puede ser simple o compleja y sus límites pueden ser débiles o fuertes. 

 
La dinámica de la personalidad 
 
Una buena representación estructural de la persona y su ambiente contiene todos los 

hechos que uno necesita saber para explicar cualquier posible tipo de conducta. Sin 

embargo, una visión detallada del espacio vital no nos puede decir cómo se va a 

comportar una persona. Los conceptos estructurales o topológicos por si solos no 

pueden explicar conductas concretas en una situación psicológica actual. Para este 

tipo de comprensión se necesitan conceptos dinámicos. Los principales conceptos 

dinámicos de Lewin son: energía, tensión, necesidad, valencia y fuerza o vector. 

 

Energías 

 

La que ejecuta el trabajo psicológico se llama energía psíquica. La energía psíquica 

se libera cuando el sistema psíquico (la persona) intenta regresar a un estado de 

equilibrio después de haberse encontrado en uno de desequilibrio, que se produce 

por un aumento de la tensión en una parte del sistema, en relación al resto del 

mismo, ya sea como resultado de estimulación externa o cambio interno. Cuando la 

tensión del sistema se vuelve a igualar, se detiene la salida de energía y el sistema 

total descansa. 

 
Tensión 
 
Este es un estado en la persona, o más precisamente, un estado de una región 

personal interna en relación a otras regiones personales internas. Cuando Lewin se 

refiere a las propiedades dinámicas de una región o celdilla de la esfera personal 

interna, denomina a esta región sistema. La tensión tiene dos importantes 

propiedades conceptuales. La primera propiedad, que un estado de tensión en un 

sistema particular tiende a igualarse a la cantidad de tensión que lo rodea. El medio 

psicológico a través del cual se iguala la tensión se denomina proceso. Pensar, 

recordar, sentir, percibir, actuar, etcétera, constituyen procesos. Aunque la tensión 



siempre se mueve hacia una condición de equilibrio, esta propiedad conceptual se 

aplica solo al sistema como totalidad, y no necesariamente a todas las partes del 

mismo. Una parte del sistema puede volverse más y más tensa durante el tiempo en 

el que la totalidad de éste va regresando a una condición balanceada. Sucede esto 

cuando una persona tiene que tomar una ruta más larga para resolver un problema. 

Durante la desviación, la tensión puede aumentar en una de las subregiones, aunque 

el proceso total eventualmente hará que la persona regrese a un estado de equilibrio. 

 
 

Estado de equilibrio no quiere decir que el sistema esté libre de tensión. 

Probablemente ningún organismo puede lograr un estado completamente libre de 

tensión, y permanecer vivo. Equilibrio significa que la tensión a lo largo de todo el 

sistema está igualada o que un subsistema el cual existe una cantidad desigual de 

tensión está firmemente aislado del resto de los sistemas personales internos (fig. 

15). Tal sistema tenso puede permanecer segregado durante un largo periodo y 

constituir una reserva de energía más o menos permanente. Puede haber un número 

de tales sistemas tensos firmemente segregados de la personalidad que 

proporcionen un aporte continuo de energía para la operación de los procesos 

psicológicos. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Figura 15 

 
Una persona que ha establecido un equilibrio en un alto nivel de tensión es 

considerablemente diferente de otra que ha establecido un equilibrio en un bajo nivel 

de tensión. En el primer caso la presión del área motora será mayor y es probable 

que exista un continuo escape de energía al área mencionada. Una persona tal 

presentará gran cantidad de actividad difusa e inquieta. 

 
 

Una segunda propiedad conceptual de la tensión es que ejerce presión sobre 

los límites del sistema. 

 
 

Si este es particularmente firme, la difusión de la tensión de un sistema a otros 



adyacentes será impedida; pero si el límite es débil, la fluirá con facilidad de tensión 

un sistema a otros. Por lo general un sistema de tensión particular comparte su límite 

con más de otro sistema de tensión. En tales casos, la resistencia de una parte del 

límite puede ser más débil que en otras partes del mismo. Esto permitirá que la 

tensión pase en ciertas direcciones más fácilmente que en otras. En otras palabras, 

la comunicación dinámica entre los sistemas es una condición variable. 

 
Desde el punto de vista dinámico, un límite es una región de resistencia. 

Como barrera corresponde a una fuerza restrictiva. Lewin piensa que el límite en sí 

mismo no tiene la propiedad de ser un sistema de tensión. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Figura 16 
 

Es más probable que la fuerza ejercida en la región del límite contra la fuerza 

que está generada dentro del círculo sea determinada por estados de tensión de los 

sistemas circundantes (Fig. 16). 

 
Necesidad 
 
Un aumento de la tensión o la descarga de la energía en una región personal interna 

están causada por el surgimiento de una necesidad. Una necesidad puede ser una 

condición fisiológica tal como el hambre, la sed, o el sexo; puede ser un deseo por 

algo más complejo, como un trabajo o una esposa; una intención de hacer algo, tal 

como terminar una tarea o cumplir una cita. Una necesidad es, por tanto, un 

concepto motivacional y resulta equivalente a términos tales como motivo, deseo, 

impulsión y urgencia. 

 
 

Lewin se abstiene de discutir en forma sistemática la naturaleza, fuente, 

número y tipos de necesidades, porque no está totalmente satisfecho con el 

concepto. Él cree que eventualmente el término necesidad será abolido de la 

psicología en favor de un concepto más adecuado; uno que sea más observable y 

mensurable. Tampoco cree que valga la pena proponer una lista de necesidades, ya 



que en primer lugar, sería infinitamente larga y, en segundo lugar, lo único que 

realmente importa es la descripción psicológica y su representación conteniendo 

todas las necesidades que existen en el presente, en una situación momentánea. 

Estas son las únicas necesidades que están produciendo efectos. En un nivel 

abstracto, podríamos decir que cualquiera es capaz de sentir hambres pero que es 

sólo cuando la pulsión hambre está trastornando realmente el equilibrio de la 

persona, cuando debe ser tomada en cuenta. 

 
 

Resulta obvio que Lewin es extraordinariamente pluralista en su concepción 

de las necesidades. Hay tantas necesidades como deseos específicos y 

distinguibles. 

 

Lewin no intenta reducir el número de necesidades especificas a una 

necesidad general, ya que, como él dice: “El problema de la emergencia de las 

necesidades yace en el cruce de la antropología cultural, la psicología del desarrollo 

y de la motivación. Su investigación ha sido detenida por intentos especulativos 

prematuros de sistematizar a las necesidades en unas pocas categorías” (1951, pág. 

280). 

 
Cada necesidad es un hecho concreto, y a menos que sea descrita con toda 

su particularidad y detalle, uno no será capaz de entender la verdadera realidad 

psicológica. Al hablar de las necesidades, Lewin establece que se pueden distinguir 

tres estados: uno de hambre, otro de saciedad y el último, de sobresaciedad. “Dichos 

estados corresponden a una valencia positiva, neutral y negativa de las regiones de 

actividad que están relacionadas con una necesidad particular” (1951, pág. 282). La 

sobresaciedad significa que el objeto anteriormente deseado se ha vuelto 

desagradable debido a la continua experiencia con él. Lewin también distingue entre 

necesidades y cuasinecesidades. Una necesidad se debe a un estado interno, como 

el hambre, mientras que una cuasinecesidad es equivalente a una intención 

específica, como satisfacer la propia hambre comiendo en un restaurante particular. 

Lewin cree que las necesidades de una persona están determinadas en alto grado 

por factores sociales (1951, p. 289). 

 
Tensión y acción motora 
 
La relación que existe entre la tensión y la acción es la siguiente: la tensión que 



presiona el límite exterior de la persona no puede producir una locomoción; por tanto, 

en vez de eslabonar la necesidad o tensión directamente con la acción por medio de   

la esfera motriz, Lewin une la necesidad con ciertas propiedades del ambiente que 

determinan entonces el tipo de locomoción que ocurrirá. Esta es una forma ingeniosa 

de conectar a la motivación con la conducta, para lo que se requieren dos conceptos 

adicionales: valencia y fuerza. 

 
Valencia 

 

Una valencia es una propiedad conceptual de una región del ambiente psicológico. 

Es el valor de esa región para una persona. Hay dos tipos de valores, positivo y 

negativo. Una región de valor positivo es la que contiene un objeto-meta que reducirá 

la tensión cuando la persona entre a la región. Una región de valor negativo es una 

que aumentará la tensión. 

 
 

Una valencia está coordinada con una necesidad. Esto significa que el hecho 

de que una región particular del ambiente tenga un valor positivo o negativo depende 

directamente de un sistema en estado de tensión. Las necesidades imparten valores 

al ambiente; lo organizan en una red de regiones atractivas y rechazantes. Sin 

embargo, esta red de valencias depende también de factores ajenos que no caen 

dentro del campo de las leyes psicológicas. La presencia o ausencia de objetos 

necesitados en sí mismos juega una parte importante en la estructuración del 

ambiente psicológico. Una valencia es una cantidad variable; puede ser débil, 

mediana o fuerte. La fuerza de la valencia depende de la fuerza de la necesidad más 

todos los otros factores no psicológicos mencionados anteriormente. 

 
Una valencia no es una fuerza. Dirige a la persona a través de su ambiente 

psicológico, pero no proporciona el poder motivante para la locomoción. Como 

hemos visto, tampoco produce una locomoción un sistema en estado de tensión. Se 

requiere otro concepto, el de fuerza o vector. 

 
Fuerza o vector 

 

Una locomoción ocurre cuando una fuerza de suficiente intensidad actúa sobre la 

persona. Una fuerza está coordinada con la necesidad, pero no es una tensión; 

existe en el ambiente psicológico; mientras que la tensión es una propiedad del 



sistema personal interno. 

 
Las propiedades conceptuales de la fuerza son dirección, intensidad y punto 

de aplicación. 

 
Estas tres propiedades se representan matemáticamente por medio de un 

vector. La dirección en la que apunta el vector representa la dirección de la fuerza; la 

longitud del vector representa la intensidad de la fuerza, y el lugar donde la punta de 

la flecha hace contacto sobre el límite exterior de la persona representa el punto de 

aplicación. Un vector siempre se representa fuera de la persona (figura 17) y nunca 

dentro, porque las fuerzas psicológicas son propiedades del ambiente y no del 

sujeto. 

 
 
 
 
 

Si existe solo un vector actuando sobre la persona, habrá una locomoción o 

una tendencia a moverse en la dirección del vector. Si dos o más vectores están 

empujando a la persona en diferentes direcciones, la locomoción final será la 

resultante de todas estas fuerzas. 

 
Ahora podemos ver la relación entre valencia y vector. Una región que posee 

una valencia positiva es aquella en la que las fuerzas que actúan sobre la persona 

están dirigidas hacia esta región. Una región de valencia negativa es aquella en la 

que los vectores apuntan en la dirección opuesta. En otras palabras, la dirección de 

un vector está directamente determinada por la localización de una región con una 

valencia ya sea positiva o negativa. La intensidad de un vector está relacionada con 

la intensidad de la valencia, con la distancia psicológica entre la persona y la 

valencia, y con la relativa potencia de otras valencias. 

 

Locomoción 

 

Con todos estos conceptos podemos representar el camino específico que una 

persona realizará al moverse a través de su ambiente psicológico. Cualquier 

locomoción puede ser perfectamente explicada con los conceptos de necesidad, 

tensión, fuerza, valencia, barrera, propiedades del medio, dimensión de realidad-

irrealidad, y la perspectiva del tiempo. 

P 



 
Restructuración dinámica del ambiente psicológico 

 

La dinámica del ambiente psicológico puede cambiar en cuatro formas 

diferentes: a) El valor de la región puede cambiar cuantitativamente; por ejemplo, de 

ser menos a más positiva; o puede cambiar cualitativamente, de positiva a negativa. 

Pueden aparecer nuevas valencias y otras pueden desaparecer. b) Los vectores 

pueden cambiar en fuerza o en dirección o en ambos aspectos. c) Los límites se 

pueden volver más débiles o fuertes, aparecer o desaparecer. d) Las propiedades 

materiales de una región, por ejemplo su fluidez o rigidez, pueden verse alteradas. 

 
 

La restructuración del ambiente psicológico puede llevarse a efecto como 

resultado de cambios en los sistemas de tensión de la persona, o como resultado de 

una locomoción o como resultado de procesos cognoscitivos. La restructuración 

cognoscitiva se lleva al cabo cuando la persona descubre una nueva forma de 

resolver un problema (insight), recuerda algo que había olvidado o percibe algo en su 

ambiente que no había notado antes. La restructuración también puede resultar de la 

intrusión de factores ajenos del campo exterior en el ambiente psicológico. 

 
 
Retorno al equilibrio 

 

La meta última de todos los procesos psicológicos es regresar a la persona a un 

estado de equilibrio. Esta meta puede alcanzarse de diferente manera, dependiendo 

del proceso particular que esté involucrado. 

 
 

El desequilibrio se define como un estado de tensión desigual a través de los 

varios sistemas de la persona. Supongamos que un sistema personal interno se 

encuentre en condiciones de alta tensión y que todos los demás tienen un nivel bajo 

de la misma. Una forma en la que se puede alcanzar el equilibrio es que la tensión 

del sistema a se difunda a través de los otros sistemas hasta que la tensión en toda 

la esfera personal interna sea igualada. Suponiendo que no se pierda energía de la 

esfera personal interna, la consecuencia de esta difusión es la de alzar el nivel de 

tensión del sistema total y aumentar la presión sobre el límite entre el estrato 

personal interno y el estrato perceptual motor. Suponiendo que este proceso se 

repita una y otra vez, el resultado será una acumulación de la tensión en la esfera 

personal interna. Se dice que esa persona está bajo gran tensión interna. Cuando el 



límite de la región personal interna ya no es capaz de resistir la presión ejercida, 

habrá un repentino escape de energía al área motora, que producirá conducta 

agitada. Si el límite entre el sistema personal interno y el área perceptual motora es 

bastante permeable, la tensión puede ser disipada en actividad constante. Esta es 

una manera bastante primitiva de reducir la tensión que se presenta principalmente 

durante la infancia. 

 
 

El método más prevalente de regresar a un estado de equilibrio es ejecutando 

una locomoción apropiada en el ambiente psicológico; esta resultará ser la que lleva 

a la persona a la región donde se encuentra el objeto meta satisfactor. Puede ser 

necesario, por supuesto, reestructurar el ambiente para poder alcanzar la meta 

deseada, y esta reestructuración quizá involucre algunos de los procesos 

cognoscitivos complicados que exijan mucho tiempo. 
 

Se puede reducir la tensión y regresar al equilibrio por medio de una 

locomoción sustituta. Este proceso requiere que dos necesidades sean 

interdependientes para que la satisfacción de una descargue la tensión del otro 

sistema de necesidad. Por último, una tensión puede ser reducida por medio de 

locomociones imaginarias. 

 
El desarrollo de la personalidad 
 
Aunque Lewin no rechaza la idea de que la herencia y la maduración juegan un 

papel en el desarrollo, en ninguna parte de sus escritos discute su posible influencia 

en detalle, ni les asigna ningún lugar en sus representaciones conceptuales. Esto es 

congruente, puesto que Lewin prefiere una teoría puramente psicológica. Como la 

herencia y la maduración caen dentro del reino de los hechos biológicos y 

consecuentemente existen fuera del espacio vital junto con los fenómenos físicos y 

sociales, son ignorados por Lewin. En algunas ocasiones da a entender que los 

cambios orgánicos pueden influir o acaso influyen sobre el desarrollo psicológico. 

 
 

El aprendizaje es explicado por Lewin en términos de cambios que se llevan a 

cabo en la conducta y se refiere a ellos como reestructuración cognoscitiva, 

diferenciación, integración y motivación (1951). 

 
 

Lewin descubrió, además, que los limites o reactivos que han de asociarse 



tienen que pertenecer al mismo sistema de tensión para que pueda operar conexión 

entre ellos. 

 
 

Lewin se interesa en la recompensa y el castigo no como formadores o 

rompedores de hábitos, sino como instrumentos que controlan la conducta en la 

situación momentánea concreta. La recompensa y el castigo producen cambios en 

los vectores, valencias y límites del ambiente psicológico y en los sistemas 

tensionales de la persona. Lewin reconoce que la recompensa y el castigo pueden 

llevar a una transformación en la valencia de la cosa misma, aunque esto se logra 

cuando la recompensa o el castigo se encuentran articulados dentro de una situación 

de tensión mayor. 

 
Cambios conductuales 

 

Los cambios conductuales que ocurren durante el desarrollo pueden ser 

representados por medio de construcciones del campo. Estos cambios son: 

 
Variedad: a medida que uno se hace más proyecto, la variedad de sus 

actividades, emociones, necesidades, información y relaciones sociales aumentan, 

por lo menos hasta cierta edad. Posteriormente, la versatilidad de la conducta puede 

presentar una restricción. 

 
Organización: no solo las actividades se vuelven más versátiles con la edad; 

también presentan cambios importantes en su organización. Una unidad de conducta 

dada presenta un aumento en su complejidad. La conducta también se vuelve más 

jerarquizada en su estructura y más complicada. 

 
Extensión de las áreas de actividad: el niño más grande tiene más libertad de 

movimiento que el bebé. Puede hacer más cosas. El tiempo se vuelve más extendido 

con la edad, el pequeño es una criatura del presente; a medida que crece, comienza 

a pensar en el pasado, hace planes para el futuro y percibe al presente como un 

bloque mayor de tiempo. 

 
 

Interdependencia de la conducta: es fácil observar que la conducta del infante 

involucra reacciones difusas del cuerpo total. Lewin clasifica esta conducta como un 

ejemplo de interdependencia simple o un estado indiferenciado. Al ir aumentando la 



madurez, se diferencian de la actividad en masa las formas de acciones 

especializadas e independientes. La simple unidad de la conducta infantil produce 

una pluralidad de acciones. Se lleva a cabo alguna integración cuando las acciones 

independientes se organizan jerárquicamente, pero la integración real se logra solo 

por medio de lo que Lewin llama interdependencia organizativa, que consiste en la 

combinación e integración de actividades o necesidades separadas en una totalidad 

mayor. Lewin señala que la actividad masiva disminuye con la edad, la organización 

jerárquica aumenta, y el grado de unidad basado en la interdependencia organizativa 

fluctúa. 

 
Grado de realismo: por lo general una persona se vuelve más orientada hacia 

la realidad a medida que crece. Un niño pequeño no distingue fácilmente entre lo que 

es real y lo que es imaginario. No es sino hasta que aprende a establecer diferencias 

entre éstas cuando puede desarrollar un sentido de realidad. 

 

Conceptos de desarrollo 
 
 
Habiendo mencionado algunos de los cambios importantes que suceden durante el 

desarrollo, principalmente en variedad, complejidad, extensividad, organización, 

integración y realismo, Lewin procede a conceptualizarlos. 

 
Diferenciación: este es uno de los conceptos clave en la teoría del desarrollo 

de la personalidad de Lewin y se aplica a todos los aspectos del espacio vital. Se 

define como el aumento en el número de las partes de un todo. El ambiente 

psicológico se vuelve más diferenciado con la edad. La dimensión tiempo se 

diferencia en: pasado remoto, pasado cercano, presente, un futuro cercano y un 

futuro lejano. La madurez en el individuo también trae consigo una creciente 

diferenciación de la dimensión realidad-irrealidad. 

 

Propiedades de los límites: una mayor diferenciación de la persona y del 

ambiente psicológico obviamente significa un aumento en el número de límites o 

membranas. Pero no todos los límites son iguales, varían en su fuerza. En general, 

se puede decir que los límites del niño son menos firmes que los de un adulto. 

Durante las primeras semanas de vida, virtualmente no existen límites entre el 

infante y su ambiente psicológico. La debilidad de las barreras o membranas en la 

esfera interpersonal del niño significa que una necesidad puede sustituir con mayor 



facilidad a otra, distinto caso que el de los adultos. También es característica del niño 

una debilidad de límites, semejante en lo que se refiere a la dimensión realidad-

irrealidad; consecuentemente en la perspectiva del tiempo ocurre lo mismo. 

 

Integración: la diferenciación y el cambio en las propiedades de los límites 

pueden explicar varios de los hechos del desarrollo; pero no la creciente 

organización e integración de la conducta debida a la edad, pues para esto se 

requiere otro concepto llamado interdependencia organizativa. A medida que el bebé 

madura, la influencia que un sistema tensional tiene sobre sus vecinos, pierde las 

características de ser mutua y recíproca. En lugar de esta interdependencia simple, 

el tipo de relación que se establece es la del director y el dirigido. El sistema de 

tensión a dirige al sistema tensional b en forma de ayudar a para que descargue su 

tensión, sin que necesariamente esta situación lleve a una igualdad final entre los 

dos. 

En la interdependencia organizativa la tensión no se difunde de una región a la 

otra en base a la sola proximidad. Se desarrolla la selectividad en forma tal que 

aquellos sistemas que se encuentran alejados unos de otros pueden dominarse o 

dirigirse solo uno a otro. Se puede establecer una jerarquía total de relaciones de 

dominio-subordinación; la región a puede regular a la región b, b puede regular a c, y 

así sucesivamente. Esto explicaría, entre otras cosas, la habilidad que tiene una 

persona mayor para organizar y ejecutar un complicado plan de acción; una 

capacidad que parece ser deficiente en los niños. 

 

Etapas del desarrollo 

 

El desarrollo es para Lewin un proceso continuo en el que resulta difícil reconocer 

etapas discretas. Afirma que ocurren importantes cambios en el desarrollo, alrededor 

de los tres años de edad; y que esto es seguido por un periodo de estabilidad relativa 

hasta la adolescencia, periodo de reorganización dinámica que culmina en la 

estabilidad del adulto (1951). Señala que las primeras regiones que se diferencian en 

el bebé son aquellas que tienen que ver con la alimentación y la eliminación. 

 

Regresión 

 

Lewin distingue entre retrogresión y regresión. La retrogresión se refiere al retorno a 

una forma de conducta anterior en la historia de la vida de la persona, mientras que 



la regresión se refiere a cualquier viraje hacia una forma de conducta más primitiva, 

sin tomar en cuenta si la persona se ha comportado en esa forma con anterioridad. 

 
Alfred Adler (1870-1937) 

 

Adler rechazó al sexualismo de Freud y dejó al grupo de psicoanalistas vieneses 

para formar su propia aproximación psicoanalítica. 

 
La evolución en el pensamiento de Adler se refleja en los cambios que hizo en 

la estructura teórica de la conducta humana. Absorto en la idea de que el hombre es 

un animal agresivo, concepto que gradualmente lo llevó a alejarse de la idea de que 

el sexo constituye el principal motivador real del hombre, pasó a considerar a este 

como un complejo de características que buscan el poder como motivación real del 

hombre en su afán de superioridad. 

 
En la misma forma, modificó sus ideas del hombre como animal lujurioso, 

guiado por oportunidades de expresar sus deseos lúbricos, la idea de que es un 

animal socialmente responsable. El creía que el hombre tenía desde el nacimiento, 

una conciencia social y que sólo se requiere que se despierte está para hacerlo 

responsable del bienestar de otros hombres así como del suyo propio. Al final, Adler 

creyó que el animal humano poseía un interés social profundamente arraigado por 

sus congéneres. 

 
Otros cambios reflejan en Adler en su desarrollo del complejo de inferioridad 

orgánica hasta la teoría más amplia y comprensiva de que el hombre esta 

esencialmente gobernado por un sentimiento de inferioridad y remueve en la vida 

tratando de lograr cosas nuevas y mejores, motivado por el deseo de sobreponerse a 

su debilidad básica. La inferioridad orgánica significa que el hombre nace como un 

órgano básicamente inferior en el cuerpo. Al ser este órgano más débil sirve como un 

instrumento de compensación para sobreponer obstáculos. 

 
Es muy importante el papel del órgano más débil en la provisión de una 

racionalización de las fallas que se presentan al ejecutar tareas difíciles u onerosas. 

 
Descripción de la conducta humana 
 
Dividiremos el trabajo de Adler en siete partes: a) complejo de inferioridad; b) 

complejo de superioridad; c) estilo de vida; d) self creativo; e) self consciente; f) 



metas ficticias; y g) interés social. 

 
 

Complejo de Inferioridad. Adler pensó que el hombre nace sintiéndose 

incompleto e irrealizado, con un profundo sentimiento de inferioridad. Todo lo que se 

encuentra frente al recién nacido es mejor, es más grande; mayor y más completo 

que él. Para el neonato tal estado de cosas difícilmente tiene importancia en su lucha 

por la existencia. Sin embargo a medida de que sigue viviendo, su sistema 

perceptual le hace darse cuenta de su papel inferior en la sociedad. A medida de que 

el hombre avanza del primer al cuarto año de su vida, le está siendo recordado 

continuamente que la mayor parte del mundo que lo rodea puede alcanzar cosas, 

tirarlas, prepararlas, y controlarlas mejor que él. El sentirse inferior le hace desear 

emular las fuerzas y capacidades de otros que lo rodean. En algunos casos 

anormales el niño puede permanecer en un nivel inferior, ser incapaz de tratar algo 

nuevo; o digamos, regresar a un papel mucho más inferior. Sin embargo, estas tres 

anormalidades son raras. La mayor parte de la humanidad quiere ir más allá de 

donde está, como el niño que desea ser más completo de lo que es en cualquier 

momento dado su desarrollo. Las mesetas o valles en el desarrollo, aunque son 

bastante normales, no duran mucho tiempo. Una vez que se llega a una meseta en el 

desarrollo hacia más y mejores habilidades y poderes, el hombre tiene solo un 

sentimiento temporal de satisfacción y éxito. En el momento que el ser humano 

puede ver algo mejor y mayor más allá de donde se encuentra, vuelve a sentirse 

inferior, irrealizado e incompleto. Se reinicia todo el proceso, que parte de la 

inferioridad al esfuerzo por nuevos logros, al seguimiento de un nuevo nivel (sea 

simbólico o real) de inferioridad inevitable. Esto, según Adler es de lo que está hecha 

la vida. Este sentimiento de inferioridad introducido en el nacimiento es lo que nos 

mantiene viviendo a través de las eras. Así pues, el hombre va herido biológicamente 

por el sentimiento de inferioridad. 

En una época que precedió a la medicina psicosomática, Adler se dio cuenta 

de que muchos de sus pacientes parecían localizar sus quejas y enfermedades en 

regiones específicas del cuerpo. Descubrió también que el hombre tiende a utilizar su 

enfermedad para resolver sus problemas no físicos. Con frecuencia, las quejas y 

síndrome que Adler pensó que el hombre nace con un órgano potencialmente débil 

en su cuerpo. La angustia, el curso natural de los eventos de la vida, o cualquiera de 

sus múltiples causas podían producir un resquebrajamiento del órgano 



potencialmente débil. Como resultado total de este hecho el deseo de compensar su 

debilidad tratando de tener éxito. La compensación de un órgano inferior con 

frecuencia determina que el estilo de vida y la manera en la que el individuo iba a 

luchar por la superioridad. 

 
 

La inferioridad orgánica también se interpretó posteriormente como un 

instrumento usado para evadir tareas dolorosas e insuperables, tal como el individuo 

las concebía dentro de su marco de referencia personal. Según esta interpretación, 

el hombre nacía con un órgano potencialmente débil que vendría a rescatarlo cuando 

las presiones de la vida se le volvieran demasiado difíciles de sobrellevar. Si el afán 

de superioridad se veía bloqueado o era totalmente inaccesible para el individuo, él 

podría buscar y excusar su inferioridad diciendo que su órgano débil está enfermo. El 

órgano inferior, por supuesto varía de un individuo a otro. Habiendo asociado la 

inferioridad a las condiciones orgánicas, Adler creó lo que él llamó protesta 

masculina. Por alguna razón, Adler asoció la inferioridad con la debilidad y la 

feminidad. Por tanto, la inferioridad era lo mismo que la feminidad. Se consideró que 

tanto los hombres como las mujeres protestaban contra las debilidades, las mujeres 

debido a su debilidad inherente como lo femenino de la especie y los hombres 

debido a su asociación con la feminidad, que connotaba inferioridad. Adler mismo 

estaba insatisfecho con este concepto trunco. Gradualmente lo amplió y fortaleció 

para incluir la idea generalizada de que la humanidad es inferior en el nacimiento, y 

que la inferioridad no tiene nada que ver con la feminidad, sino con el resultado de 

una condición hereditaria, seguida después del nacimiento, por un sentimiento de ser 

incompleto. 

 
 

Complejo de superioridad Tratar este principio como entidad separada de la 

anterior no es conveniente, ya que ambos están tan entrelazados, que al hablar de 

uno inmediatamente sale a relucir el otro; son altamente complementarios. Debido a 

la forma en que operan en la vida del hombre, la separación semántica no es 

permisible; sin embargo la haremos con fines didácticos. 

 
 

Adler subrayó que el hombre es un animal agresivo y tiene que serlo para 

poder sobrevivir. Durante la fase de la protesta masculina desarrolló gradualmente, 

debido a la terapia aplicada a sus clientes, la idea de la creencia de que el hombre es 



algo más que un animal agresivo, que es más bien un ser que busca el poder en el 

sentido físico o simbólico a fin de sobrevivir. Lo que el hombre quiere es el poder. 

Esta idea también fue de corta vida en la teoría de Adler. Pronto llegó al concepto 

que continuó desarrollando a lo largo de su actividad profesional: que el hombre 

simplemente sea ser superior y que este deseo de superioridad surge en sus 

sentimientos de saberse inadecuado o inferior. Con el nuevo concepto de 

superioridad, Adler continuó pensando que el deseo de ser superior es una 

propiedad universal e intemporal de la personalidad humana. 

 
 

Para Adler no hay necesidades o pulsiones separadas; solo existe el deseo de 

superioridad, que surge en los sentimientos de inferioridad. Los dos principios son 

inseparables. Se debería notar que la superioridad no significa poder sobre otros 

hombres. No significa que un ser humano esté necesariamente más dotado que otro; 

indica que cada individuo está luchando por ser superior dentro de sí mismo y no 

necesariamente en competencia con otros hombres 

 
Para el adleriano superioridad significa superación del self. El principal motivo 

de la vida, la dinámica que describe por qué el hombre hace lo que hace, es la lucha 

del hombre por su superioridad. 

 
 

Estilo de vida. Para que el hombre llegue a la superioridad partiendo de sus 

sentimientos de inferioridad, es necesario que conduzca su vida de cierta forma 

prescrita. A esta manera de conducir su vida, Adler la llamo estilo de vida; el estilo de 

vida que cada humano busca es una combinación de ambas cosas: la dirección de la 

conducta dictada e impulsada desde el interior, y la fuerza de su ambiente que 

ayudan, interfieren o remoldean la dirección debido que desde el interno quiere 

tomar. La parte más importante de este sistema dual es el self interno de cada ser 

humano. Un evento único puede producir una reacción totalmente diferente dentro de 

los selfs internos de dos seres humanos. El aspecto más importante es que la 

conducta está causada principalmente dentro del self, pero siempre que se halle en 

contrajuego con el ambiente. Adler no siente que el hombre sea una hoja que flota 

libremente en aguas de la vida, subiendo y bajando, avanzando y retrayéndose de 

acuerdo a los dictados de otras fuerzas. El hombre tiene y siempre tendrá la 

capacidad de interpretar las fuerzas externas por él mismo; tiene también capacidad 



para evitar, atacar, y ser derrotado por las fuerzas externas, La derrota puede ser 

que surjan nuevas direcciones. El ataque directo sobre las fuerzas externas puede 

fortalecer o debilitar su estructura interna. Esta evasión puede hacer que surjan 

direcciones totalmente nuevas en sus esfuerzos. El aspecto importante de cualquiera 

de las variables que puede soportar de las fuerzas externas es la habilidad que 

caracteriza al hombre para concluir sus propios asuntos. Adler confiere al hombre 

suficiente poder de voluntad; aunque asienta no siempre es totalmente libre de hacer 

y arreglar su propia vida. Adler no puede aceptar el punto de vista puramente 

ambiental que define al hombre únicamente como producto de su ambiente. Para 

Adler existe demasiado material que nace y se desarrolla dentro del hombre. Este 

sistema autooperado es al que llamó estilo de vida. 

 
El estilo de vida de cada ser humano es único. Probablemente piensa Adler, 

no hay dos hombres que tengan o puedan tener estilos de vida idénticos. Dos 

fuerzas, por lo menos, demandan un estilo de vida único para cada ser humano 

individual. La primera fuerza proviene del pasado hereditario del individuo con todos 

los componentes variables inherentes al sistema en el momento del nacimiento. La 

segunda fuerza proviene del ambiente oscilante que cada ser humano vive 

inmediatamente después de haber nacido. Como no hay dos seres humanos que 

puedan ocupar el mismo espacio al mismo tiempo, la atmósfera de cada uno debe, 

por tanto, ser diferente. Con medios y sistemas heredados diferentes, no se puede 

esperar que dos seres humanos se comporten en la misma forma. Para los 

adlerianos, el sexo puede o no ser el sine qua non de la conducta de cualquier 

hombre; esto dependerá de su particular estilo de vida. 

 
 

A pesar del hecho de que cada vida es única, Adler pensó que existen ciertas 

tendencias muy fuertes que son comunes a la gente. Así como el ser humano 

requiere las funciones orgánicas del corazón, pulmones e hígado también tiene 

sentimientos de inferioridad, superioridad y un estilo de vida único. 

 
 

Cada persona tiene las mismas metas que desea alcanzar a través de su self 

creativo; pero los caminos a que ellos conducen son diferentes. La universalidad de 

dichos objetos es la misma. Su conducta en el camino a esos fines siempre es 

diferente; sin embargo, se supone que los resortes que ponen en acción al hombre 



siempre son los sentimientos de inferioridad y superioridad. 

 
 

Así como hay consistencia en los sentimientos de inferioridad y superioridad 

de todos, hay también una tremenda cantidad de solidez dentro del estilo de vida de 

una persona. La manera de vida con frecuencia prescribe una cualidad interpretativa 

singular para todas las experiencias que un hombre puede encontrar. El individuo 

cuya forma de vida gira alrededor de sentimientos de rechazo y de no ser querido, 

interpreta todas las experiencias de la existencia desde este singular marco de 

referencia. Aquellas actividades que no se aplican a tales interpretaciones, son 

ignoradas o distorsionadas en forma tal que resultan apropiadas a la interpretación 

deseada. Sin embargo la mayoría de los humanos no tienen estilos de vida tan 

contrastantes. Como veremos más adelante el estilo de vida mejora a través del self 

creativo y, particularmente, por el interés social. La mayoría de la gente sigue una 

forma de vida que esta moderada por metas más amplias. Sin embargo, el estilo de 

vida básico no es algo amorfo fincado en conceptos vagos, tales como desear, en 

una forma borrosa, ser una buena persona. El estilo de vida de un agente 

fuertemente interpretativo y acaparador; controla todas las acciones de la existencia 

en una forma determinada y continua operando a lo largo de los años y aun 

permanece constante a su núcleo central. Es la fuerza unificadora de la vida. 

 
 

Desde el nacimiento hasta la edad de 5 o 6 años más o menos, el estilo de 

vida se va fijando. Basado en las capacidades heredadas por el niño y el uso e 

interpretación que el niño haga de estas capacidades, se va formando el estilo de 

vida durante estos años y de acuerdo a las teorías de Adler, rara vez cambian. Lo 

que puede cambiar (y con frecuencia sucede), es la forma de expresión que el 

individuo utiliza para lograr las metas deseadas. Cambiar deliberadamente el estilo 

de vida de otro es algo más que imposible. Cambiar el propio estilo de vida (que es 

esencialmente la única forma en la que puede cambiar) es doloroso, ya que en el 

momento del cambio uno ya no tiene estilo de vida—y de ello resulta una situación 

intolerable. Adler cree que la forma más práctica de cambiar es dirigir el estilo básico 

hacia fines que topen paulatinamente con menos frustraciones. Resulta, entonces, 

básicamente que el estilo de vida pertenece constantemente a lo largo de la 

existencia del hombre. Lo que cambia pues, son las formas de lograr metas y la 

maquinaria de interpretación que utiliza el individuo para satisfacer su propio estilo de 



vida. Es posible cambiar la manera de ser básica, pero Adler piensa que el costo 

emocional, el esfuerzo que significa esto en energía con frecuencia decide que lo 

mejor es dejarla como está. Además, los éxitos acumulados en un estilo de vida lleno 

de fallas, hacen que el cambio sea un riesgo peligroso. Es mucho más fácil continuar 

con el antiguo y conocido que se vuelve más mecánico y fijo a medida que la vida 

avanza con los años, que tratar de cambiarlo. 

 
 

Desarrollo del estilo de vida. ¿Qué fuerzas son las que crean una forma casi 

inmutable de vivir? ¿Por qué hay tantos estilos de vida diferentes en los niños de una 

misma familia donde el ambiente puede ser tan semejante? La respuesta yace en el 

sentimiento universal de inferioridad con el que todos los hombres nacen en la 

garantizada lucha por la superioridad. Sin embargo, como estas son características 

universales, las tonalidades individuales deben provenir de otras fuentes; estas 

fuentes, que Adler cree que explican la unicidad de las personalidades del hombre, 

surgen de las diferentes condiciones físicas, psicológicas y sociológicas de cada ser 

humano. Al tratar de sobreponerse a un conjunto diferente de estas tres influencias, 

el hombre surge también como diferente de todos los demás. Algunos de los factores 

específicos que llevan a un estilo de vida inadecuado que hace que se difiera uno de 

otro, son las experiencias de la niñez; el número de hermanos y hermanas que se 

tenga, así como el orden del nacimiento dentro de la familia, se le llama psicología 

posicional. 

 
 

Adler pensó que hay tres factores, los cuales, a menos que se corrijan o se 

compensen, crearán estilos de vida inoperantes en la sociedad y harán para el 

individuo y para otros, que la vida sea infeliz y desgraciada. Estos tres factores son: 

inferioridades de naturaleza orgánica o mental, niñez consentida e indulgente, y 

rechazo en la niñez. 

 
 

El niño físicamente impedido, puede de manera comprensible tener mayores 

sentimientos de inferioridad que aquel físicamente normal. Que logre o no la 

superioridad, o que la logre con un éxito rotundo, el hecho de que su inhabilidad 

física es instrumental en la formulación de su estilo de vida, es innegable. Algunos 

niños con debilidades orgánicas nunca superan sus sentimientos de inferioridad y 

sucumben a un estilo de vida derrotado y sujeto a todos los peligros de la existencia. 



 
Otros compensan tan fuertemente una inferioridad orgánica, que logran un grado de 

superioridad más allá del que se pudiera esperar en función de la anormalidad de su 

talento. El estilo de vida se forma a través de la debilidad orgánica del individuo. En 

algunos casos surge un patrón de vida inadecuado como fruto de una inferioridad 

orgánica que es demasiado restrictiva o aislante como para sobreponerse a ella. En 

otros casos, la misma inferioridad orgánica proporciona fuerza adicional y actividad 

de meta compensatoria, dando como resultado una superioridad dentro del self. 

 
 

El impedimento mental como sentimiento de inferioridad opera en forma más 

severa en nuestra sociedad por varias razones. Primero, la compensación es mucho 

más difícil de lograr por un cerebro limitado que por uno normal, debido a la dificultad 

en la comprensión. Segundo, la variedad de comprensión para la compensación está 

más limitada en las actividades mentales que en las actividades físicas. Tercero, la 

sociedad moderna opera más sobre la base del poder cerebral que sobre el poder 

físico. Cuarto, la sociedad entiende y tolera menos las actividades compensatorias 

del que es inferior desde un punto de vista mental, que las del que es inferior desde 

el punto de vista físico (pero mentalmente normal). El resultado final es que se puede 

esperar encontrar, y de hecho se encuentran, estilos de vida más inadecuados entre 

los mentalmente impedidos, que entre los físicamente impedidos. Pero, 

independientemente de lo que haga, la personalidad mentalmente impedida 

establece su estilo de vida con base a la incapacidad que hereda y mediante la lucha 

hacia la superioridad que puede realizar a partir de ellas. 

 
 

El grado en el que ambos tipos (impedidos físicos o mentales) pueden lograr 

la superioridad, de acuerdo con Adler, depende de la cantidad de aliento y dirección 

realística que el niño recibe de sus padres o de otras figuras adultas de su medio. 

Adler piensa que es particularmente importante que los padres se constituyan como 

excelentes modelos. No es tanto en función de la técnica que ellos utilicen, sino del 

estilo propio de vida de los padres, como el niño que está física o mentalmente 

impedido gana su mayor fuerza en el logro de la superioridad sobre las inferioridades 

propias. Debido a que cada niño tiene un estilo de vida diferente, las técnicas son tan 

variadas como el número de niños a los que se apliquen. Consecuentemente, Adler 

enfatizó el modelo parenteral como el aspecto básico para la lucha por la 

superioridad del niño. 



 

Vemos que un estilo de vida inadecuado puede resultar de los patrones 

conductuales que el infante forma en sus primeros años. Adler piensa que el 

pequeño demasiado consentido es un lisiado desde el punto de vista psicológico, 

dirigido a una vida con una falta total de superioridad real del self. Sucumbir con 

demasiada frecuencia ante los deseos del niño, piensa Adler, lo priva a éste de la 

valiosa oportunidad de ejercer y desarrollar un sentimiento de superioridad dentro de 

sí mismo privado de uno de los restos que le procura un buen desarrollo el niño se 

enfrasca en un estilo de vida que es bueno para nada, resulta, ahora de menos 

valores para sí mismo y de casi ningún valor del mundo en general Adler pensó que 

el niño no puede, de ninguna manera, desarrollar un estilo de vida propio, 

completamente independiente de aquellas que lo cuidan. Cuando un ser humano no 

tiene nada por qué luchar debido a que todos los problemas le han sido solventados 

o disminuidos, no puede de ninguna manera aprender a sobreponerse a las 

dificultades a que se enfrente posteriormente en la vida. La relación entre la 

inferioridad y la superioridad esta trastornada por la superioridad artificial provista por 

los padres de buenas intenciones. Adler considera que la personalidad consentida es 

el azote de la sociedad. Innumerables veces habló en contra de las exigencias 

egocéntricas de ese tipo de personas cuyo estilo de vida gira alrededor de la 

usurpación para lograr una falsa superioridad, en vez de desarrollar dentro de sí 

mismos la gran lucha para emerger de la inferioridad hacia la superioridad. De este 

grupo de la sociedad vinieron muchos de los individuos potencialmente peligrosos 

cuyas exigencias sobre los demás no cesan en la etapa adulta. 

 

El niño rechazado sufre de la misma manera durante su desarrollo por un 

estilo de vida. Aunque su estilo inadecuado es tan dañino y doloroso para sí mismo 

como sucede con la personalidad mimada, actúa con menos fricción hacia la 

sociedad. Su contribución al grupo es menor; pero la pérdida real proviene de la falta 

de triunfos obtenidos en la vida. El rechazo lo obliga a tomarse a sí mismo como 

modelo. EI ensayo y error producto de su propia dirección puede ser tan costoso 

para su lucha, que finalmente opta por desertar. Aun los éxitos que alcance lograr no 

parecen ser reforzados por los demás. El resultado final es un estilo de vida lánguido 

e indiferente que no proporcionará alegría a sí mismo ni placer a los demás. 

 

Las condiciones sociológicas también pueden operar con igual fuerza en el 



moldeamiento de un estilo de vida inadecuado a pesar de la normalidad de las 

condiciones físicas y psicológicas. Como ejemplo, tenemos que la pobreza sofocante 

de formar y modelar el estilo de vida tan severamente como para privarlo en forma 

completa de cualquier enriquecimiento u oportunidad para crecer. En forma inversa, 

un ambiente temprano enriquecido y estimulante puede fomentar un estilo de vida 

adaptable a múltiples condiciones en los años posteriores. La reciprocidad entre el 

self y las fuerzas sociales nunca termina. 

 

Sin embargo, Adler se sentía insatisfecho con los aspectos mecanicistas de la 

aproximación al estilo de vida en el camino de la inferioridad a la superioridad, 

realizado por el hombre. Regresando a algunas de las ideas del hombre como una 

estructura dinámica, unificadora, altamente interpretativa, Adler dio un paso más y 

desarrollo el concepto del self creativo. 

 
Self creativo 
 
 
EI hombre es más que un producto de su ambiente, más que un animal totalmente 

predispuesto y confinado por su pasado instintivo hereditario. El hombre es un 

interpretador de la vida. Con esto quiere decir Adler que el hombre crea una 

estructura self (de sí mismo) a partir de su pasado hereditario, interpreta las 

impresiones que recibe durante el transcurso de su vida, busca nuevas experiencias 

para realizar sus deseos de superioridad y reúne todo esto para crear un self que es 

diferente de cualquier otro self y que describe su propio y particular estilo de vida. El 

self creativo es un paso adicional más allá del estilo de vida. El último es reactivo y 

mecánico. Sin embargo, el self creativo es algo más que esto; es original, inventivo y 

crea algo que nunca antes existió: una nueva personalidad; crea un self 

 

Self consciente 
 
 
Adler en su obra nunca expreso en forma abierta discusiones al respecto de su 

creencia de que el hombre es un animal consciente, que se da cuenta de las cosas; 

sin embargo, esto es evidentemente a lo largo de su trabajo. Pienso que el hombre 

se da cuenta de todo lo que está haciendo y en base al autoexamen puede deducir el 

porqué de haber actuado en cierta forma prescrita. La conciencia es el núcleo de la 

personalidad. El hombre se da cuenta de lo que está haciendo cada día, y nada 

como el inconsciente, preconsciente o subconsciente merodea por debajo de su 



personalidad, listo para irrumpir en cualquier momento dado. El hecho de que el 

hombre pueda pasar inadvertido en cualquier momento una memoria del pasado, no 

quiso significar para Adler que el pretérito no notado está enterrado en un mar de 

fuerzas reprimidas. 

 

EI animal humano con su tipo de cerebro puede realizar solo unos cuantos 

procesos mentales al mismo tiempo. Aquellas cosas que no se encuentran en un 

estado de darse cuenta en un momento dado, pueden concientizarse a voluntad del 

hombre. La memoria es un mecanismo de la mente, y como todos los procesos, 

puede no operar en forma eficiente. La ineficiencia de ella (el olvido) es producto de 

la falta de bienestar orgánico, junto con un pobre entrenamiento o falta de práctica de 

las funciones respectivas. Las diferencias individuales también entran en juego. 

Consecuentemente, aquello de lo que el hombre no se da cuenta, puede traerse a la 

conciencia si las funciones mentales son eficientes. 

 
Metas ficticias. Aunque Adler pensó que el pasado es en realidad importante 

ya que de este surge el estilo de vida y el self creativo, es el futuro el que moldea lo 

que el hombre hará con su self creativo en cualquier momento dado. El pasado 

puede establecer el escenario y en esta forma limitar las acciones de los actores, 

pero el futuro determina lo que los actores harán. EI pasado es prólogo, pero el 

futuro es la escena. Adler dice: "Solo la meta final puede explicar la conducta del 

hombre." Esta puede ser una ficción debido a que ha sido fabricada como un ideal 

que se desea alcanzar; constituye una ficción porque está alejada de la realidad y 

será inalcanzable por el self creativo que lucha por la superioridad. 

 

Las metas ficticias son inseparables del estilo de vida y del self creativo. 
 
 

EI hombre se mueve hacia la superioridad a través de su estilo de vida y del 

self creativo, partiendo de su sentimiento de inferioridad, impulsado y atraído por sus 

metas ficticias. 

 

El finalista ficticio, como Adler alguna vez denomino a las metas fantásticas, 

es una fuerza que opera en la conducta diaria del individuo. No es un ideal que flota 

más allá de su alcance. El hombre a través de su self creativo, crea su propia meta 

ficticia partiendo de su habilidad natural y de sus experiencias propias. La 

personalidad humana se da cuenta de su meta ficticia y continuamente interpretará 



los sucesos diarios de su vida a la luz de ella. 

 

Interés social. En 1929, Adler extendió su teoría para asentar que el hombre 

también es un ser humano socialmente interesado. Afirmaba que este nace con un 

interés en los seres sociales. Este interés en las criaturas semejantes es universal. 

Como todos los instintos, necesita un contacto para ponerlo en acción. Adler 

estableció que este contacto con otros seres humanos es una condición automática. 

El hombre tiene que ser criado por el hombre tan definitivamente como que tiene que 

nacer del hombre. Para empezar, un ser humano está predispuesto a interesarse en 

las criaturas humanas que se le parecen. EI interés reside en el ambiente social que 

lo rodea; todavía no es un interés social, como se desarrollara posteriormente. 

 

El niño se da cuenta de su madre, de su padre, de otros seres humanos 

semejantes que los rodean, y también se da cuenta del importante hecho de que 

todos estos hacen las cosas para él. Ellos (la gente en general) lo alimentan, lo 

bañan, lo visten, le dan solo cuando el dolor interfiere con su estado normal de 

existencia. Adler pensó que estos cuidados que se prodigan al niño, deben causarle 

alguna impresión, y que lo más lógico sea la sensación de que el mundo es bueno 

con él y que se ayuda a sus semejantes. Gradualmente, a medida que el niño es 

sacado de su estado animal, la predisposición hacia otras personas se educa hasta 

formar una preocupación del bienestar de los otros. Ser criado por animales 

socializados, convierte al bebe también en un animal socializado. 

 

El proceso de socialización lleva una gran cantidad de tiempo y de esfuerzo 

continuo. Toda la conducta que el niño realiza en su pequeño mundo social que es la 

familia, tiene su efecto sobre el curso natural del desarrollo, partiendo de 

sentimientos naturales de inferioridad hacia alturas de superioridad. Las cualidades 

agresivas de la superioridad se socializan por medio de los esfuerzos del ambiente 

que lo rodea. 

 

Después de 4 ó 5 primeros años formativos y a lo largo de las expe-riencias 

de la escuela primaria, el niño empieza a identificarse con grupos sociales propios. 

Mucho del mundo de esa época está diseñado para ayudarle. Se han construido y 

están funcionando las escuelas, se le han comprado juguetes, se le provee de 

oportunidades de recreación, todo lo cual mantiene y fortalece el sentimiento de 



interés social y preocupación por los semejantes. También se da cuenta de otras 

características, inadecuadas, de sus iguales. 

 

Por medio de un proceso que empata, aprende lo que se siente ser débil, y 

siente que tiene a otros para que lo ayuden. A su vez, el desea ejercer sus 

emergentes sentimientos de superioridad para que cuando se presenten las 

oportunidades, también él se vuelva y ayude a los menos afortunados. El proceso 

enriquece sus sentimientos de superioridad y fortalece el interés social que está 

empezando a desarrollar. A través de los procesos de identificación, empatía y 

cooperación, el niño aprende que existe una reciprocidad mutua dentro del mundo: 

ayuda tú a otros, ya que puedes necesitar ayuda para lograr la superioridad. 

 

Como el hombre nunca logra la superioridad totalmente (cuando alcanza una 

meta ya tiene la siguiente en puerta), se retiene un sentimiento de inadecuación. 

Esta impresión es universal y por tanto, se vuelve un lazo común entre los hombres. 

Unido a otros por Lazos comunes de inadecuación, el hombre siente que una 

sociedad fuerte y perfecta puede ayudarlo a lograr para sí mismo un sentimiento más 

completo de superioridad. Posiblemente la sociedad perfecta lo eleve junto con ella 

y, a través de la asociación con ella realice su deseo interno de superioridad. EI estilo 

de vida y su self creativo ahora incorpora un principio de interés social que permeará 

su conducta a lo largo de su existencia. 

 

Ser humano y sociedad. Desarrollo social psicológico-marxista del 

neopsicoanálisis en Erich Fromm (1900-1980) 

 
Trasfondo personal y desarrollo profesional 

 

Erich Fromm creció, como hijo único de «dos padres neuróticos y muy asustadizos» 

de familias judías muy ortodoxas (en ambas con tradición de rabinos), en un «mundo 

del judaísmo tradicional, un mundo fundamentalmente medieval y todavía no 

burgués». 

 

Fromm extrajo de este mundo medieval su tradición, sus admiraciones y sus 

modelos; vivía «mitad en este mundo de la auténtica tradición judía antigua y mitad 

en el mundo moderno» y se sentía muy solo en esta situación: «por ello era un niño 

muy solitario..., y estaba muy abierto a cualquier cosa que pudiese liberarme de esta 

soledad». Encontró la liberación primero en los profetas del Antiguo Testamento y en 



la esperanza en el tiempo mesiánico. Fromm creía que vendría el Mesías y que haría 

un mundo mejor. Tiene importancia, con vistas a su posición posterior, que aquí se 

trataba de una fe arraigada en que el mundo no sería liberado «mediante catástrofes 

sino en una gran mejora del mundo». Para Fromm este motivo mesiánico llevaba en 

sí dos aspectos: por un lado, uno religioso, es decir, el apogeo y la perfección del ser 

humano, la concentración de la vida en normas espirituales, religiosas y morales; por 

otro, un aspecto político, es decir, el cambio del mundo con la meta en una nueva 

estructura de la sociedad, que abriría paso a la manifestación de estos principios 

religiosos. La importancia de esta posición fundamental de esperanza y optimismo se 

ve en el hecho de que Fromm la mantuvo hasta el último momento; constantemente 

ha afirmado que no hay que separar las vidas religiosa y política. 

 
En cuanto a su interés por el psicoanálisis fue determinante el suicidio de una 

conocida de la familia, de 25 años de edad, que se produjo aproximadamente por la 

misma época. La joven, una pintora, por la que Fromm se «sentía fuertemente 

atraído», se había quitado la vida para ser enterrada junto con su padre en la tumba. 

Las teorías de Freud fueron una respuesta a esta «experiencia enigmática y 

espantosa de mi juventud». A esto se añadió, como él mismo dijo, que «yo me hacía 

cada vez más neurótico; que no me volviese completamente loco, con unos padres 

tan asustadizos, se lo debo sólo a Dios». 

 

Su maestro de Talmud, Rabinkow, que «con la modestia total de su estándar 

de vida, convencía siendo él mismo la completa personificación de una vida 

orientada al ser», tuvo una gran influencia sobre el pensamiento de Fromm; este 

maestro, que era simultáneamente un pensador socialista muy radical, le enseño a 

entender las antiguas escrituras de un modo universalista, con lo que ejerció una 

influencia perdurable en la vida y el pensamiento de Fromm. 

 

La primera guerra mundial fue para él una experiencia decisiva y 

trascendental: ¿Cómo es posible políticamente la guerra y cómo lo es 

humanamente? ¿Qué motiva a los seres humanos? Esta cuestión se hizo para mí 

ardiente... ¿Cómo es posible que millones de seres humanos maten a otros millones 

y se dejen matar por metas que son evidentemente irracionales o por concepciones 

políticas por las que ningún ser humano daría la vida —si las reconociese 

claramente— que sean necesarios muchos años e una situación inhumana para que 



ésta se acabe definitivamente?»” Fromm se interesaba principalmente por la 

«irracionalidad del comportamiento de la masa humana» y estaba lleno de un deseo 

de paz. 

 

Estudió, más tarde, en Francfort y Heidelberg, las asignaturas de filosofía, 

psicología y sociología; sus profesores fueron Max Weber, Alfred Weber, Heinrich 

Rickert y Karl Jaspers. Durante estos estudios Fromm topó con los escritos de Karl 

Marx. De acuerdo con sus afirmaciones, los escritos de Marx formaban junto con el 

Antiguo Testamento y el psicoanálisis, la base fundamental de su pensamiento: «Lo 

que más me atraía era su filosofía y su visión del socialismo que expresaba de modo 

secular la idea de convertirse en uno mismo del ser humano, de su completa 

humanización, de aquel ser humano para el cual la meta no era tener, lo muerto, lo 

acumulado, sino la propia expresión viva... En realidad la transformación económica 

era solo un medio para un fin: lo que a Marx le importaba decisivamente era la 

liberación del hombre en el sentido del humanismo ». 

 

Fromm cree que se entiende a Marx correctamente sólo cuando se 

comprende su postura como profundamente humanística: «No hay apenas ningún 

filósofo relevante que haya sido tan tergiversado como Marx, tanto por parte de los 

comunistas como también por parte de los socialdemócratas: unos y otros interpretan 

a Marx como si se tratara de conseguir que los trabajadores lleguen a vivir tan 

dichosos como los burgueses, es decir, burguesía para todos: es la solución 

estalinista y reformista». Fromm se refiere sobre todo a los escritos de juventud de 

Marx, que reproduce en el apéndice de su libro Das Menschenbild bei Marx (1963). 

Fromm interpreta a Marx como un enemigo y un crítico de los valores burgueses, que 

vio que no sólo los trabajadores, sino todos los seres humanos, viven en la sociedad 

capitalista como prisioneros, con la diferencia de que el trabajador es el que está 

más alienado y por ello el que vive con mayor infelicidad de todos: «Lo que le 

importaba a Marx era situar de nuevo al ser humano en el centro, y afirma aún al final 

del tercer tomo del Capital que, la tarea es que el hombre viva de tal forma que la 

meta de su vida sea el desarrollo completo de todas sus fuerzas como fin absoluto y 

no como medio para alcanzar otros fines». 

 

Fromm compara finalmente esta postura de Marx con la definición del tiempo 

mesiánico por parte de los filósofos judíos de la religión (como p. ej. Buber) y 



demuestra que no existen apenas diferencias. El pathos de Marx era para él un 

pathos religioso. A pesar de que Marx criticase la religión con gran mordacidad como 

«opio del pueblo», «no la criticó desde un punto de vista ateo-burgués, sino desde 

uno ateo-religioso» es decir, mientras el mundo social real esté tan alejado de la 

realización de los principios de los profetas o de los evangelios, el ser humano 

necesitará la religión como institución que, por un lado, «mantenga viva la idea», y 

por el otro, materialice la contradicción entre la vida social real y la ideología 

religiosa. Lo que, en opinión de Fromm, le importa a Marx es la «realización de la 

religiosidad en la vida real, que la sociedad esté construida de tal modo que los 

principios de la justicia, el amor, la verdad, la productividad y vivacidad interna del ser 

humano, del ser y no del poseer, se realicen en la praxis social misma»19 y no, a 

modo de sustitución, en las ideas religiosas. 

 

La cuarta influencia grande e importante provino, para Fromm, del budismo. 

En la década de los 50 conoció a D.T. Suki que le familiarizó con las enseñanzas de 

la filosofía oriental. Lo que fascinaba a Fromm del budismo era posibilidad de pensar 

y vivir de modo religioso sin necesidad de una mistificación irracionalidad. El budismo 

renuncia tanto a la aceptación de una revelación como a una autoridad absoluta. 

Fromm se ocupó en los últimos años de su vida nuevamente y con intensidad de la 

religiosidad del budismo: su interés se centraba ahora sobre todo en las posibilidades 

terapéuticas de los ejercicios de concentración, respiración y movimiento. De esta 

forma confluyen en la persona de Erich Fromm las corrientes intelectuales más 

diversas. Su principio relaciona psicología y sociología, individuo y sociedad sobre la 

base de un método materialista histórico; con ello Fromm es el primero que intenta 

relacionar religión, psicoanálisis y marxismo de tal forma que tanto la determinación 

social del ser humano, según Marx, como la resolución individual mediante el 

inconsciente, según Freud, se puedan contemplar en una dependencia recíproca 

entre ellas, sin estar por ello en contra de las enseñanzas de los profetas bíblicos u 

orientales. Fromm ve lo común del budismo, cristianismo, marxismo en que todas 

estas corrientes de pensamiento animan al ser humano a vivir en el ser, es decir, a 

estructurar la sociedad de tal forma que el ser humano pueda desarrollar sus fuerzas. 

El budismo habla en este contexto al mismo tiempo menos de la sociedad, y pone su 

punto de mira más sobre el ser humano individual pero, coincidiendo con el 

marxismo y el cristianismo, todos resaltan que el hombre «vuelve en sí y hace de sí 



lo que puede hacer de sí». 

 

Con esta postura fue Fromm un secesionista el círculo de los colegas de la 

denominada «Escuela de Franckfort». Allí trabajó junto a Max Horkheimer, Herbert 

Marcuse, Theodor Adorno, Jürgen Habermas, Leo Lówenthal y fue, entre otros, 

director de la sección de psicología social del Institut für Sozialforschung. 

Simultáneamente era miembro y colaborador del Frankfurter Psychoanalytiches 

Institut, anexo al Institut für Sozialforschung. Esto era importante, pues con ello se 

daba por primera vez en Alemania que un instituto psicoanalítico trabajara en el seno 

de una universidad. En este instituto trabajaban, bajo la dirección de Karl Landauer, 

los psicoanalistas Frieda Fromm-Reichmann, Erich Fromm mismo y Heinrich Mang. 

 

En los años 1933/34 emigró prácticamente todo el Institut für Sozialforschung 

a los EE.UU., fue recibido primero en la Universidad de Chicago y se trasladó un 

poco más tarde a Nueva York. Fromm continuaba siendo aquí el director de la 

sección más en Nueva York un consultorio psicoanalítico. Fromm se ocupaba en el 

Institut für Sozialforschung, que se llamaba ahora «International Institute for Social 

Research», principalmente de continuar la valoración del estudio empírico, realizado 

todavía en Alemania, Arbeiter und Angesteilte am Vorabend des Dritten Reiches. 

 
 
Polémicas con el psicoanálisis 
 
 
Las violentas polémicas acerca de la metodología del estudio o de su valoración así 

como de la validez del psicoanálisis clásico condujeron finalmente a la salida de 

Fromm del Institut für Sozialforschung. Trabajó en varias universidades 

estadounidenses y participó en las más diversas fundaciones y nuevas fundaciones 

de institutos psicoanalíticos. 

 
En el debate televisivo ya mencionado, Fromm afirmó que fue primero un 

«buen alumno», que «no tenía duda alguna» acerca de lo que enseñaba el 

psicoanálisis: «Así fui un buen freudiano a lo largo de toda mi época de estudiante... 
 
y analicé, durante cinco o seis años, estrictamente según lo que había aprendido». 

Poco a poco se dio cuenta de que esperaba «oír de los pacientes lo que decían... la 

teoría o... el dogma... si era un auténtico analista encontraría también lo correcto, si 

tenía tan sólo paciencia suficiente. » 



 

En este punto empezó Fromm su crítica. Se apoyó en que se imponía al 

paciente la actitud de esperanza de una teoría «Encontraba finalmente que siempre 

salía lo que había esperado y nunca nada nuevo, sino que eran determinados 

conceptos rutinarios como el del complejo de Edipo, el miedo a la castración y todo lo 

demásY y que estaba muy contento cuando el paciente traía un sueño que parecía 

coincidir con ello; hasta que vi progresivamente que yo conocía en realidad poco 

acerca del paciente, sólo complejos; este complejo, cualquier complejo y en segundo 

lugar, que se hacía aburrido. No tenía relación viva con el ser humano, no lo veía 

como ser humano yY me sentía culpable frente a la regla si hacia cualquier otra 

cosa, si había al paciente de un modo algo más libre; me habían enseñado que 

había que permanecer muy pasivo y que la relación debía ser muy impersonalY Y 

entonces empecé a preguntarme qué es lo que veo en realidad, y empecé a ver al 

paciente más en su totalidad y empecé a liberarme lentamente de la teoría de la 

libido que era enormemente minuciosa, y empecé a ver a todo el ser humano la 

estructura del ser humano individual, no solo en la familia —esto era la base de 

Freud—, sino en la sociedad , bajo el punto de vista de los valores que determinan 

su vida; y así llegue progresivamente a otros resultados, otros métodos, y no he 

dejado en realidad nunca de desarrollarme en este aspecto». Fromm se rebeló 

contra la concepción burguesa en la que se basaba el psicoanálisis: La familia como 

realidad última; en su opinión, Freud nunca vio más allá» de la misma. Veía a Freud 

prisionero en un mundo determinado por la burguesía con sus estructuras de 

propiedad, éxito, títulos, etc. Para Fromm, una de las «cosas más increíbles» de esto 

es la diferencia entre el hombre y la mujer definida por Freud en su «actitud 

masculinamente chauvinista». Comparó esta actitud con la «argumentación contra 

los negros o con la de Hitler contra los judíos». 

 

La crítica de Fromm al psicoanálisis clásico se puede resumir 

aproximadamente en los puntos siguientes: 

 

— El ser humano es gobernado por la dinámica del desarrollo de su libido y se 

considera en primer lugar independiente de su entorno. Su relación con la sociedad, 

la cultura y la historia es de importancia secundaria en el marco de la satisfacción de 

las inclinaciones. Fromm opone una visión total del ser humano, es decir, el hombre 

es para él (como para también Freud) un ser de necesidades, pero: sus necesidades 



resultan de la situación total de la vida, depende de las relaciones “económicas y de 

las estructuras sociales y no es sólo un ser de instintos determinado únicamente por 

pulsiones. 

 

—La aspiración, psicológicamente basada, hacia la satisfacción (principio del 

placer) se dirige a la reducción de la infelicidad. Desde aquí el principio del placer 

muestra una dirección equivocada; pues no se trata de la aspiración de felicidad, 

plenitud, alegría, realización, sino siempre de desviar en primer lugar la desgracia; 

hay que ver en relación con esto la imagen freudiana del ser humano, en la que no 

hay sitio para el «ser humano bueno»; pues lo único determinante, según Freud, es 

el egoísmo del ser humano que debe controlarse mediante la conciencia. Por eso no 

puede existir para él una sociedad libre, sino, en todo caso, una sociedad 

«civilizada», que puede realizarse mediante la ayuda de la represión de las 

pulsiones. 

 

Fromm tiene aquí una visión fundamentalmente distinta de la energía psico-

orgánica en el ser humano y de su importancia para el desarrollo humano. Para él el 

ser humano es independiente de los instintos y de las pulsiones; en lugar de ello el 

hombre tiene un carácter a la vez individual y social, con la tendencia a sobrevivir, 

desarrollarse y crecer. Fromm habla en este contexto del «síndrome de crecimiento» 

que apunta a la mayor realización posible del amor a la vida; únicamente cuando ya 

no puede estar en vigor el síndrome de crecimiento, actúa el «síndrome de 

decadencia», que es en sí destructivo y conlleva una tendencia a obstaculizar la vida. 

Fromm coincide con Freud en el sentido de que ambas tendencias existen y se 

encuentran en contradicción en el ser humano; en Freud dichas tendencias se 

mantienen en lucha igualada y mutua hasta que finalmente la destructiva, la 

inclinación hacia la muerte, vence sobre el amor por lo vivo, el error Fromm lo ve de 

otra forma: la tendencia destructiva irrumpe y entra en vigor cuando el ser humano 

no ha acertado la tendencia hacia la vida, cuando ha fracasado. 

 
Fromm como psicólogo filosófico y filósofo psicológico 
 
Naturaleza, ser, existencia 
 
Invocando a Marx, Fromm no distingue entre la «naturaleza» y el «ser» del hombre 

pues como mostrará siempre un análisis del ser del hombre, «se trata primero de la 

naturaleza humana en general (el ser) y después de su naturaleza de ser humano 



modificada en cada época histórica (naturaleza)», es decir, el «ser» del hombre se 

diferencia mediante las diversas formas de su «existencia» histórica. En 

correspondencia con esta diferenciación entre una naturaleza humana en general y 

la naturaleza del ser humano definida de forma histórica, Fromm encuentra dos 

necesidades diferentes en: las necesidades «constantes», p. ej. Sexualidad y 

hambre, como partes integrantes de la naturaleza humana, que puedan experimentar 

—según la cultura—expresiones distintas, y las necesidades «relativas», p. ej. 

Dinero, estética, valores, que no son partes esenciales de la naturaleza humana, sino 

que aparecen, según Marx, como expresión de determinadas estructuras sociales (p. 

ej. condiciones de producción o estructura de comunicación). 

 
De este modo el ser humano está dotado desde su nacimiento de las necesidades 

«constantes» que se desarrollan entonces, según la situación histórica, o se amplían 

más adelante con las necesidades «relativas» específicas de la estructura de la 

sociedad. 

 

Para Fromm el nacimiento no es un «día u hora determinado» sino que 

prefieren hablar de un proceso en cuyo transcurso aparece una personalidad». 

 

De igual forma el desarrollo y la evolución de la humanidad proceso. Fromm 

defendió por lo tanto una «representación general de la naturaleza humana», basada 

en dos características: 

 

1. la decreciente determinación del comportamiento por los instintos,  
 
 
2. el crecimiento del cerebro, especialmente del neocórtex.  
 
 

Como consecuencia de ello, se puede definir, de acuerdo con Fromm, al ser 

humano como «el primate que inició su desarrollo en un punto de su evolución en el 

que la determinación por los instintos había alcanzado un punto mínimo y el 

desarrollo del cerebro un punto máximo». 

 
Las dicotomías existenciales e históricas 
 
 
Desde esta perspectiva el ser humano es «el más desvalido y débil de todos los 

seres vivos» esto va acompañado de la conquista de un área completamente nueva 

del pensamiento: 



 

El hombre dispone, por un lado, de una «conciencia de sí mismo», y por el 

otro, de «razón», es decir, de la capacidad de reconocer el ser de las cosas y no sólo 

su objeto. El hombre puede tomar conciencia, con la ayuda de esta conciencia, su 

razón y su capacidad de representación (imagination), «de su separación de la 

naturaleza y de otros seres humanos» reconoce su impotencia, su ignorancia, y el 

final de su propia existencia: la muerte. De este modo el ser humano es 

simultáneamente parte de la naturaleza que le rodea y es separado de ella: 

«Arrojado al mundo en un lugar arbitrario y en un instante cualquiera, está obligado a 

dejarlo, como lo quiere la casualidad y contra su voluntad. Dado que es consciente 

de sí mismo reconoce su impotencia y la limitación de su existencia. No está nunca 

libre de la dicotomía de su existencia». 

 

Junto a la dicotomía entre la vida y la muerte Fromm menciona otra: la 

existente entre el desarrollo de todas las posibilidades que laten en el ser humano y 

brevedad de la vida, es decir, se llega a un «conflicto trágico» entre el «derecho de 

cada uno a realizar sus posibilidades» y el tiempo de vida del que se dispone. 

 

Otra dicotomía existencial consiste en que el hombre se encuentra solo y está 

simultáneamente en relación: «está solo en cuanto es un ser único que no es 

idéntico a ningún otro y que es consciente de sí mismo como grandeza... Y de todas 

formas no puede soportar estar solo, sin relación con sus congéneres». 

 

Junto a estas «dicotomías existenciales», que están ligadas genuinamente 

con la existencia del hombre y conforman su ser, existen para Fromm las 

«dicotomías históricas»; aquí se trata de contradicciones creadas por el mismo 

hombre y que por ello él mismo puede resolver, al contrario de las dicotomías 

existenciales, que no puede resolver. Aquí existe para Fromm «una única solución: 

mirar la verdad de frente» y enfrentarse a las dicotomías existenciales. Fromm 

advierte de que no se confíe un problema como éste a una fuerza situada fuera del 

hombre, como p. ej. la Iglesia, el Estado o los caudillos políticos: «El hombre debe 

aceptar la responsabilidad por sí mismo y conformarse con que sólo mediante el 

desarrollo de sus propias fuerzas puede dar sentido a su vida». Debe hacer esto, sin 

tener la certeza de que las cosas se desarrollarán de forma positiva; debe entrar en 

la incerteza y comprender que «su vida tiene tan sólo el sentido que él le haya dado, 



mediante el desarrollo de sus fuerzas: viviendo de forma productiva». 

 
Esto conduce a una «perturbación permanente de su equilibrio interno», es 

decir, se alternan constantemente fases de equilibrio y de falta de equilibrio, de 

certeza e incerteza, de estabilidad e inestabilidad. 

 

Cada vez que su equilibrio interno está de nuevo perturbado se ve obligado a 

buscar uno nuevo. «Lo que se ha visto frecuentemente como tendencia innata del 

ser humano al progreso, es en realidad un intento de encontrar un equilibrio nuevo, y 

a ser posible mejor». Para Fromm, el «ser» o la « naturaleza» del ser humano se 

pueden definir, de la mejor forma mediante las «contradicciones» que constituyen la 

existencia humana y que llevan constantemente en sí la posibilidad de superación. 

 

Fromm denomina a esto el «proceso del convertirse en mismo», en cuyo 

transcurso el ser humano cambia su entorno y simultáneamente se cambia a sí 

mismo. 

 
Necesidades fisiológicas y existenciales 
 
 
Las necesidades que guían al hombre en dicho transcurso son, por un lado, las 

«necesidades fisiológicas» como el hambre, la sed, el sueño, la sexualidad y, por el 

otro, las «necesidades existenciales». Las necesidades fisiológicas las comparte el 

ser humano con los animales; sin embargo, pueden satisfacerse en la medida en la 

que se satisfacen también las necesidades existenciales. 

 

Fromm las describe en diferentes libros y emplea, en parte, conceptos diferentes. 

Yo me refiero esencialmente a sus explicaciones en Anatomie der menschlichen 

Destruktívítát y Wege aus einer kranken Gesellschaft: 

 
1. necesidad de orientación y entrega,  

 

2. necesidad de estar arraigado,  
 

3. necesidad de identidad,  

 

4. necesidad de conseguir algo,  

 

5. necesidad de trascendencia.  
 
 



Para encontrarse a gusto en el mundo, para poder actuar con una meta y de un 

modo consecuente, el hombre necesita «un mapa de su mundo natural y social... un 

punto fijo... que le permita ordenar todas las impresiones que caen sobre él». Fromm 

señala que no sólo toda cultura debe mostrar un marco de orientación como éste, 

sino también todo hombre (incluso aunque no sea consciente de ello). Además el ser 

humano necesita la posibilidad de la «entrega total» ya que el objeto de la adoración 

concentra sus energías en una dirección, representa un contrapeso a la experiencia 

de la impotencia de una existencia aislada y confiere sentido a la vida en su totalidad. 

 

La necesidad de «estar arraigado» se caracteriza por el hecho de que el hombre 

ha experimentado con el nacimiento algo parecido a un desarraigo, es decir, pierde 

la seguridad y recogimiento que tenía en el seno materno. El hombre puede resolver 

este problema sólo echando nuevas raíces: «Tiene una única alternativa: o aferrarse 

a su tendencia a regredir y pagar por ella con la... dependencia, o avanzar y 

alcanzar, por su propio esfuerzo, nuevas raíces en el mundo, viviendo la hermandad 

de todos los seres humanos y liberándose del poder del pasado». 

 

Fromm concibe la necesidad de «identidad» o de «unidad» como muy parecida a 

las necesidades de estar arraigado y «de estar referido a». El ser humano se 

diferencia del animal por poder tener conciencia de sí mismo o poder decir y sentir 

«yo soy yo». Ya que ha dejado tras de sí la unidad originaria (animal) con la 

naturaleza tiene que formarse con la ayuda de la razón y de la capacidad de 

representación, una representación de sí mismo y estar en situación de «sentir como 

el sujeto de su actuación». Esta necesidad comprende al ser humano como un todo y 

se expresa en que desarrolla un empeño de alcanzar la armonía consigo mismo y 

con su entorno. Esta necesidad se impone con mayor fuerza donde el ser humano 

vive su identidad individual en forma de una actividad productiva, y para Fromm 

existe «sólo un camino hacia la unidad, que puede tener éxito, sin mutilar al ser 

humano... sólo a través del desarrollo completo de su razón y su amor». Esta meta, 

según Fromm, es común a muchas religiones. El budismo, el taoísmo, el judaísmo 

profético y el cristianismo de los evangelios se unen en esta meta, «alcanzar la 

vivencia de ser uno, no mediante la regresión a la existencia animal, sino a través de 

convertirse completamente en ser humano: ser uno consigo mismo, con los 

congéneres, ser uno con la naturaleza». 

 



En la «necesidad de conseguir algo» se producen también grandes coincidencias 

con las necesidades ya mencionadas; a pesar de todo Fromm menciona con esta 

necesidad un aspecto que no aparecía hasta ahora con esta claridad: la dicotomía 

entre el ser humano y la naturaleza. El alejarse del ser humano de la naturaleza 

contiene, sin embargo, el aspecto de la superioridad del ser humano sobre la 

naturaleza, pero al mismo tiempo también una inferioridad basada en el hecho de 

que el ser humano es «el más desvalido y débil de todos los seres vivos». Desde 

esta posición amenazante el ser humano tiene la necesidad de conseguir algo: 

«Poder conseguir algo significa, que se es activo y que no solamente actúan los 

demás sobre nosotros, que somos activos y no pasivos. El último término demuestra 

que somos. Este principio se puede también formular del siguiente modo: Soy porque 

consigo algo». 

 

La necesidad de «trascendencia» va nuevamente más allá de lo que se ha dicho 

sobre el «conseguir». Fromm parte de que no puede bastar al hombre el ser tan sólo 

creado, sino «que le empuja a superar el papel de lo creado... convirtiéndose él 

mismo en un “creador”». Esto puede hacerlo de dos formas: en la forma productiva 

crea él mismo nueva vida y en la forma destructiva la destruye. En ambas formas el 

ser humano «trasciende» su propia existencia y se ve, en último extremo, «colocado 

ante la elección de crear o destruir algo, de amar o de odiar». 

 
En la representación de las necesidades se encuentran coincidencias con la teoría 

de las necesidades de Abraham Maslow, a quien Fromm se refiere explícitamente. 

Sin embargo, no quiero profundizar aquí más y me remito, en este contexto, al 

trabajo aún no publicado de Dietrich Junge sobre el tema Bedü fnistheorien in der 

Humanistischen Psychologie: Analyse und Kritik. 

 

Individuo y sociedad 
 
 
En el libro de Fromm Escape from Freedom trata de la «interacción entre factores 

psicológicos y sociológicos». Para Fromm la base real del proceso social es «el 

individuo, sus deseos y miedos, sus preferencias y su razón, su tendencia tanto 

hacia lo bueno como hacia lo malo» por ello debemos y queremos comprender la 

dinámica del proceso social, también la dinámica de los procesos que se producen 

en el propio individuo. Dado que Fromm argumenta sobre una base dialéctica 



también vale naturalmente lo contrario, es decir, sólo podemos concebir al ser 

humano individual en relación con la cultura que lo rodea. Al principio de su libro 
 
Escape from Freedom, Fromm formula la tesis de «que el hombre moderno..., no ha 

aprendido todavía a expresar completamente sus posibilidades intelectuales, 

emocionales y sensoriales. Si bien la libertad le ha posibilitado la independencia y la 

racionalidad, sin embargo, le ha aislado y hecho con ello miedoso e impotente. El 

hombre no puede soportar este aislamiento y se ve por tanto colocado ante la 

alternativa de huir de la carga de su libertad y ponerse de nuevo en dependencia y 

sometimiento o avanzar hacia la completa realización de la libertad positiva que se 

basa en la : exclusividad e individualidad del ser humano». 

 

Para Fromm la historia de la humanidad está acuñada por la aspiración a la 

libertad: «A pesar de muchos retrocesos se han librado algunas batallas por la 

libertad», y a pesar de ello se ha desarrollado sobre el suelo de la libertad ganada en 

cada caso una nueva forma de opresión; aunque los seres humanos hayan hecho 

saltar a lo largo de la historia una tras otra las cadenas y se hayan convertido cada 

vez más en señores de la naturaleza, no se ha alcanzado nunca lo que se ha soñado 

como expresión de libertad: «El hombre puede autogobernarse, tomar sus propias 

decisiones y pensar y sentir lo que considera correcto». Por esto el establecimiento 

del fascismo era para Fromm un reto por partida doble: por un lado como enemigo de 

un sistema político, que tenía que conducir políticamente a la catástrofe, y por el otro, 

también como psicólogo; le sobrevino la cuestión de si en el hombre además de la 

tendencia a la libertad, latía algo más, algo así como «anhelo de sumisión y la 

aspiración de poder». El establecimiento de un sistema totalitario como éste, en el 

que millones de seres humanos renunciaron a la libertad, por la que sus ancestros 

habían luchado y dado la vida, exigía otra respuesta que la de que Hitler había 

llegado al poder de forma legal o «con maña y astucia». Fromm no alza el dedo 

índice moral, sino que lo coloca conscientemente en esta herida: «Si queremos evitar 

el fascismo, debemos comprenderlo» esto significa para él que debemos investigar 

cómo millones de personas se han encontrado en su interior más profundo con el 

fascismo cercano y real. 

 

La posibilidad para esto la ve en la integración del psicoanálisis en el contexto 

de una teoría marxista de la sociedad. Fromm, al igual que Karen Horney (1939) y 

Harry Stuck Sullivan (1940), critica el psicoanálisis de Freud en cuanto a que tiene 



una imagen del ser humano que lo representa como malo y antisocial por naturaleza: 

«La sociedad tiene que domesticarlo (al hombre) primero. Debe tolerar, sin embargo, 

la satisfacción directa de algunas tendencias biológicas, y por lo tanto inextirpables, 

pero debe refinar la mayoría de los impulsos básicos humanos y mantenerlos en 

orden». Esto conduce, según Fromm, a que se consideren estáticamente, en lugar 

de dinámicamente y vivas, las relaciones del ser humano individual con la sociedad: 

«El área de las relaciones interhumanas se parece al mercado: se trata de un 

intercambio de satisfacciones, de necesidades biológicamente determinadas, en el 

que la relación con otras personas es siempre un medio para un fin y nunca un fin en 

sí mismo». 

 
Fromm opone una postura no estática, que ve a los hombres en su «relación... 

 
con el mundo», es decir, parte, al igual que Freud, de que las necesidades básicas, 

como p. ej. el hambre, la sed y la sexualidad, se encuentran en todos los hombres de 

idéntica forma. Existen sin embargo también aspiraciones que determinan las 

diferencias en el carácter de las personas, como p. ej., «amor y odio, la aspiración de 

poder y la exigencia de someterse, la alegría en el disfrute sensorial y el miedo a él» 

todas las tendencias han aparecido, para Fromm, en la interacción con la realidad 

social: «Tanto las inclinaciones más bonitas como también las más repugnantes del 

ser humano no son parte biológicamente determinada de su naturaleza, sino el 

resultado del proceso social que genera al hombre». 

 

El ser humano y la naturaleza se desarrollan y cambian, según Fromm, en 

dependencia e influencia mutuas. Lo pone de manifiesto en el hombre, que «nace 

dentro de» una situación social determinada, crece, tiene que comer y beber y por 

ello que trabajar; y trabajar precisamente en las condiciones que le impone su 

situación específica, es decir, no puede cambiar ni su necesidad de vivir (comer, 

beber, etc.) como tampoco el sistema social que el ser humano encuentra: «De este 

modo la forma de vida, tal y como está dada para cada individuo por la singularidad 

del sistema económico, se convierte en el factor que determina en primer lugar toda 

la estructura de su carácter, ya que la tendencia imperativa a la autoconservación 

(comer, beber, etc.) le obliga a aceptar las condiciones bajo las que tiene que vivir». 

Sólo sobre la base de la aceptación de la situación fáctica puede «intentar junto con 

otros traer cambios políticos y económicos». 

 



Sin embargo este proceso de cambio no se lleva a cabo sólo en el plano 

cultural y sociopolítico fuera del individuo, sino que simultáneamente en el mismo 

individuo. Se ve así que el hombre, en el transcurso de su desarrollo histórico y 

social, se ha liberado cada vez más de sus condiciones iniciales. Fromm emplea aquí 

como símbolo de la independencia del individuo, primero de la madre y más tarde de 

la sociedad, la imagen del «cordón umbilical», que el hombre desata poco a poco en 

un «proceso de individuación»; pues mientras el hombre «no ha roto completamente 

el cordón umbilical que le une con el mundo externo no es todavía libre». 

 

La doble cara de la libertad. Para Fromm este proceso de la individuación 

tiene un carácter dialéctico, pues una libertad creciente va pareja con una seguridad 

y recogimiento decrecientes. La dialéctica consiste en el «crecimiento de la fuerza de 

uno mismo», acompañado de un «aislamiento creciente». Fromm pone esto de 

manifiesto en el desarrollo del niño: las condiciones primarias no sólo dan al niño 

seguridad, sino una unidad integrada con el mundo que le rodea. En la medida en 

que el niño se aleja de este mundo, se da más cuenta de que está «solo» y que es 

una grandeza separada de todas las demás. Esta independencia de un mundo que 

es, en comparación con la propia existencia individual enormemente fuerte y 

poderoso y frecuentemente también amenazante y peligroso, genera un sentimiento 

de impotencia y miedo». La libertad ganada es por tanto un «regalo discrepante», 

pues la libertad creciente y la ampliación de las posibilidades de actuación a ella 

ligadas están ligadas a un aumento de la propia responsabilidad. 

 

«Libertad de» y «libertad para». A diferencia del animal, cuyo comportamiento 

se desarrolla en cadenas estímulo-respuesta ampliamente determinadas, el hombre 

tiene que «elegir entre diversas posibilidades». Fromm distingue por ello entre la 

«libertad de» y «la «libertad para»; la separación de las condiciones primarias 

corresponde aquí al concepto «libertad de», en el sentido de un «liberarse de», 

mientras que «libertad para» significa la «libertad positiva», es decir, la «posibilidad 

de una realización positiva». Aquí ve Fromm la relación productiva del hombre con el 

mundo, su «solidaridad activa con todos los congéneres y su estar activo, amor y 

trabajo espontáneos, que le unen nuevamente con el mundo, no a través de 

condiciones primarias, sino como individuo libre e independiente». 

 

Y precisamente en este punto da Fromm un paso decisivo: afirma, que el 



hombre lleva en sí las posibilidades de crear la «libertad para» a partir de la «libertad 

de», pero que no decide a este respecto solo sino en conjunto con la situación 

histórica, política y cultural, en la que cada individuo desarrolla esta lucha por su 

libertad: «Sin embargo, cuando las condiciones económicas, sociales y políticas no 

brindan una base para la realización de la individualidad..., entonces la libertad (la 

“libertad de”) se convierte en una carga insoportable. Se vuelve sinónimo de duda, de 

una vida sin sentido ni dirección. Se generan entonces poderosas tendencias de huir 

de este tipo de libertad hacia la sumisión o hacía alguna relación con las personas y 

el mundo, que promete una suavización de la inseguridad, incluso cuando quita al 

hombre su libertad». 

 

El ser humano individual y la historia. Fromm aborda una tarea muy difícil: intenta 

deducir esta dialéctica de la libertad a partir de un análisis histórico de nuestra 

sociedad. Analiza las estructuras políticas y económicas de la edad media e intenta 

unir la esencia de las corrientes pasajeras (renacimiento, reforma, capitalismo 

temprano) con la esencia dialéctica de la libertad en el ser humano individual. Lo 

esencial en este análisis es que Fromm es más justo con su forma dialéctica de 

aproximarse a cada época histórica que nuestros manuales escolares de historia, 

pues pone al descubierto no sólo lo positivo que ha aportado cada época al 

desarrollo de la libertad, sino también los efectos negativos, y viceversa: si analiza 

una época en cuanto a sus efectos negativos sobre la libertad del individuo, entonces 

indica también lo positivo de dicha época: 

 
— El sistema feudal de la edad media es para Fromm en primer lugar y 

primordialmente un sistema social represivo en el que una pequeña capa superior 

llevaba una vida materialmente segura y culturalmente creativa a costa del 

pueblo. Fromm ve la dialéctica de la libertad en que si bien la libertad de la gran 

masa del pueblo estaba completamente oprimida, por otro lado, sin embargo, la 

vida reglamentada por normas y jerarquías representaba un sistema ordenado, 

que garantizaba al individuo una gran cantidad de seguridad, más exactamente, 

seguridad psíquica. El individuo estaba libre de responsabilidad, pero no era libre 

de desarrollarse personalmente: «Sin embargo, a pesar de que el individuo no 

fuese libre en nuestro sentido moderno no estaba ni solo ni aislado. Dado que el 

hombre poseía, desde el instante de su nacimiento, un sitio determinado y 

definitivo,... estaba arraigado en un todo estructurado. La vida poseía para él un 



sentido que no admitía duda. Todos se identificaban con su papel en la 

sociedad». 

 

— Las medidas políticas de Federico (1230 d. C.) tenían como finalidad convertir al 

pueblo en una masa sin voluntad, desarmada y apta para pagar impuestos. 

Destruyó así la estructura social de la edad media, con el resultado de que, por 

un lado, se redujo aún más el espacio de juego del individuo, pero, por otro lado, 

Fromm ve esta época como la del comienzo de la existencia del individuo tal y 

como se concibe en la actualidad: «Apareció un nuevo despotismo que coincidía 

con un nuevo individualismo. Libertad y tiranía, individualidad y falta de 

orientación estuvieron inexplicablemente unidas».  

 
— El capitalismo en sus inicios hacía a los ricos aún más ricos y a los pobres aún 

más pobres y permitió la aparición de una «capa media» de artesanos y 

comerciantes. A pesar de que el renacimiento no fuese una cultura de los pobres 

o de la nueva capa media, sino una cultura de los ricos nobles y terratenientes, el 

sentimiento de libertad, que penetró con el renacimiento, influenció también el 

desarrollo de los Otros grupos sociales, es decir, de los pobres y de la nueva 

capa media. Fromm indica que se puede ver el carácter dialéctico de la libertad 

en todas las agrupaciones sociales: los ricos, que eran los únicos que podían 

aprovechar las posibilidades de la nueva libertad, eran «libres, pero estaban 

también más solos...  

 

La libertad parece haberles traído dos cosas: un creciente sentimiento de fuerza y 

al mismo tiempo una mayor soledad, duda y escepticismo y como consecuencia de 

todo ello, miedo». Los miembros de las capas media y baja, que se sentían elevados 

en la protesta de la reforma de Lutero, si bien estaban muy limitados en su libertad 

individual no estaban, sin embargo, solos sino arraigados con seguridad en las 

normas y estructuras sociales a ellos asignadas. Se encontraron de nuevo a sí 

mismos en la protesta de Lutero contra los usos capitalistas en la economía y la 

Iglesia (indulgencias) y perdieron, a causa de su identificación con la tesis de Lutero 

de la reforma, la fuerza de un movimiento social de Masas. Desde la postura de la 

seguridad psíquica individual lucharon por la ampliación de su libertad; pues la 

libertad era algo que no podían perder sino, en todo caso, ganar. 

 

El espíritu de la libertad, que recorre el renacimiento y la reforma, forma la base 



para el desarrollo del capitalismo temprano; para Fromm es característico para los 

hombres de este tiempo —sin importar la clase social a la que pertenecían— «el 

surgimiento del hombre desde una existencia preindividualista en la que el hombre 

percibe como algo aparte». El hombre se ve confrontado con la «doble cara de la 

libertad», es decir, el individuo gana libertad a través del papel que se le deja o tiene 

que desempeñar en su sociedad, y pierde simultáneamente o se «libera de» las 

ataduras que le ofrecían hasta ahora seguridad y recogimiento. El ser humano ya no 

es el centro del mundo, las posibilidades del mundo pasan a primer plano, iguales en 

su fascinación y amenaza: «El individuo está solo frente al mundo, es un forastero, 

arrojado a un mundo ilimitado y amenazador». 

 

El problema de esta libertad de doble cara reside para Fromm en que muchos 

hombres logran dar el paso de defenderse de la opresión, es decir, de alcanzar un 

trozo de «libertad de», pero no pueden acabar con el aislamiento que 

simultáneamente aparece; pues la autentica liberación no reside en la «libertad de», 

sino en la «libertad para», que se expresa en que el hombre actuando junto con 

otros, desarrolla las posibilidades que laten en él; tiene que aceptar conscientemente 

la responsabilidad por la forma de aparición negativa de la «libertad para» como 

aislamiento, duda y miedo. Si no lo logra corre el peligro de salir del lodo y caer en el 

arroyo, de pasar de la recién superada dependencia de un poder extraño a la 

siguiente dependencia. Para Fromm la historia del ser humano está exactamente 

caracterizada por ello: si bien el paso del feudalismo al capitalismo fue en un 

principio una enorme ganancia de libertad, esta libertad se desenmascaró 

rápidamente como una «libertad de», que imponía de nuevo a los hombres una 

sociedad determinada por el dominio del hombre por el hombre y que, contemplada 

individualmente, el hombre superaba con la huida hacia lo autoritario, lo destructivo o 

lo conformista. 

 

El ser humano debe realizar su propio yo. Fromm no se detiene, sin embargo, en 

mostrarnos este peligro de un círculo vicioso, sino que desarrolla representaciones 

concretas acerca de cómo los hombres y la humanidad pueden lograr transformar la 

«libertad de» en una «libertad para», en una «libertad positiva», una forma de 

libertad que permite al hombre individual existir como un sí mismo independiente, 

que a pesar de su independencia representa una unidad con los demás seres 

humanos y la naturaleza. Para Fromm la libertad del individuo no está en 



contradicción con la vinculación del individuo en un entorno. Al contrario que los 

filósofos del idealismo, que eran de la opinión de que el ser humano sólo podía llegar 

a la autorrealización a través de la comprensión intelectual, Fromm opina que «la 

autorrealización del sí mismo no sólo se produce a través de un acto del 

pensamiento sino también mediante la realización de toda la personalidad», a través 

de que «el hombre exprese activamente todas sus posibilidades emocionales e 

intelectuales... con otras palabras: la libertad positiva consiste en la actividad 

espontánea de la personalidad total e integrada». 

 

Fromm se refiere a una «actividad creativa» que presupone una personalidad «en 

su totalidad»; pues sólo en la totalidad de su personalidad puede el hombre 

desarrollar una actividad espontánea, que le posibilite a sí mismo la autorrealización 

individual con vinculación simultánea con el mundo. Esta actividad espontánea, que 

le posibilite asimismo o la autorrealización individual con vinculación simultánea con 

el mundo. Esta actividad espontánea es, para Fromm, la solución al problema de la 

libertad. Mientras que la libertad negativa (la «libertad de») convierte al hombre en un 

ser que aislado, receloso y distanciado, entra en contacto con el entorno de un sí 

mismo débil y amenazado, la actividad espontánea es para Fromm la forma 

adecuada de «libertad para»; pues «en la realización del sí mismo se une de nuevo 

el hombre con el mundo, con el ser humano y consigo mismo» 

 

Fromm menciona tres componentes de la realización espontánea: 

 

1. el amor del hombre,  

 

2. el trabajo del hombre,  

 

3. la singularidad del hombre.  
 
 

El amor significa en este contexto la dedicación espontánea a otros seres 

humanos con el mantenimiento simultáneo del sí mismo individual: «La propiedad 

dinámica del amor reside precisamente en esta polaridad, que consiste en que brota 

de las necesidades, supera la separación y permite llegar a ser uno sin perder, a 

pesar de ello, la propia individualidad». Fromm separa claramente esta comprensión 

del amor de aquellas en las que se equipara el amor a la entrega de uno mismo o a 

la posesión. Correspondientemente, el «trabajo» es expresión de la actividad 



espontánea sólo cuando se concibe como «creación en la que el ser humano se 

convierte, en el acto de la creación, en un acto de la naturaleza». 

 

La «singularidad» del ser humano es la tercera característica de la realización 

espontánea. Esta singularidad tampoco es en sí unívoca: por un lado los seres 

humanos son iguales al nacer, por el otro, no lo son. La diferencia descansa sobre la 

base genética y social diferente para cada ser humano. Son iguales por tener todas 

propiedades humanas, por «tener, como seres humanos el mismo destino y el mismo 

derecho invariable de libertad y felicidad». A pesar de esta igualdad el sí mismo 

individual se desarrolla sobre la base de un «crecimiento orgánico», y corresponde al 

«desarrollo de un núcleo que es propio de esta persona y vale sólo por ella». Una 

visión como ésta presupone que se tiene gran respeto frente a la singularidad de 

cada ser humano individual, es decir, también frente a sí mismo: «Esta atención 

respecto de la singularidad del sí mismo y su cuidado es la conquista más valiosa de 

la cultura humana». 

 

Amor, trabajo y singularidad del hombre son por tanto para Fromm las 

características más decisorias de una actividad activa, creativa y espontánea. Aquí 

ve él la oportunidad de que el hombre pueda alcanzar una liberación «real», una 

libertad que no le «cobre» en seguida de nuevo, sino que le posibilite la realización 

de sí mismo y la simultánea «solidaridad» con los otros hombres: «La dicotomía 

fundamental que reside en la libertad —el nacimiento de la individualidad y el dolor 

del estar solo— se resuelve, en un plano más alto, mediante la actividad espontánea 

del ser humano. En cada actividad espontánea el ser humano recibe al mundo en sí. 
 
Con ello no sólo queda intacto su sí mismo, sino que se fortalece y refuerza». La 

nueva forma de la seguridad, que resulta de aquí para el individuo, no depende ya de 

un poder o autoridad externos; tampoco se trata de una seguridad, que no conoce la 

cara trágica del dolor, sino que «la nueva seguridad es dinámica. No se basa en la 

protección por otros sino en la actividad espontánea propia». 

 

Fromm liga a esta concepción la esperanza de que una sociedad cuyos seres 

humanos conciban y vivan la libertad como «libertad para», como actividad 

espontánea, tendría que estar en disposición de resolver todos los problemas 

económicos y sociales y de no poder ofrecer ya una base para sistemas autoritarios. 

El hombre tendría la posibilidad de poner el control del aparato económico al servicio 



del bienestar de todos. Fromm, a la vista de las malas experiencias de que la 

humanidad ha hecho en la lucha por la libertad —también en el marco de la 

democracia—, vincula la esperanza, que él liga a las sociedades democráticas, con 

la advertencia de no caer en la resignación, sino de enfrentarse ofensivamente con el 

presente y el futuro, con las metas y sentido de un sí mismo que se autorrealiza 

activa y espontáneamente: «La victoria sobre los sistemas autoritarios de todo tipo 

será posible únicamente cuando la democracia no retroceda, sino que tome la 

ofensiva y transforme en realidad lo que pensaban todos los que lucharon en el siglo 

pasado por la libertad. Triunfará sobre las fuerzas sólo cuando pueda llenar a los 

seres humanos con la más fuerte creencia de la que es capaz la inteligencia 

humana: con la creencia en la vida, en la verdad y en la libertad como la realización 

activa y espontánea del sí mismo individual». 

 

Fromm se muestra fundamentalmente optimista a pesar de que la situación del 

hombre y de la sociedad en la que vive no es muy alentadora. En su libro To have or 

to be («Tener o ser»; 1976) escribe que considera casi desesperadas las 

perspectivas para el desarrollo hacia un mundo mejor: todos los argumentos hablan 

a favor de que la humanidad continúa llevando a cabo y consintiendo, contra su 

propia convicción, una política erigida contra el ser humano, lo que conduce en 

último extremo a la gran catástrofe, la guerra nuclear. Sin embargo, la valoración 

«casi desesperada» deja un pequeño juego, a cuyo aprovechamiento nos quiere 

alentar Fromm: «Mientras en las cuestiones de la vida exista todavía una pequeña 

posibilidad, digamos de un 1 % ó 2 %, no se puede renunciar, hay que intentarlo todo 

para evitar la catástrofe; pues cuando se trata de la vida es diferente a cuando se 

trata del dinero.., mientras se pueda creer que puede suceder casi un milagro, 

mientras no se pueda demostrar que es imposible... hay que hacer el intento... de 

despertar a los seres humanos». 

 
Trasfondo filosófico y comprensión de la ciencia 
 
 
Ya he expuesto antes con detalle, en el marco de la exposición del trasfondo 

personal de Fromm y de su carrera profesional, el trasfondo filosófico. Ahora voy a 

tratar principalmente hasta qué punto se puede incluir el pensamiento de Fromm en 

la filosofía existencialista y a la fenomenología. Para Fromm es de importancia 

capital el conocimiento de que el ser humano no tiene o posee un ser, sino que «es 



un ser y una existencia». 

 
Con su comprensión de la «doble cara de la libertad», basada en ello, Fromm está 

ligado sin duda a los pensadores existencialistas como Kierkegaard, Heidegger, 

Jaspers, Sartre y Buber. El propio Fromm mencionó la proximidad al concepto 

heideggeriano de «ser arrojado» y a la comprensión dialógica buberiana de «yo y 

tú». 

 

Para él estaban en primer término los escritos de Marx y los de los profetas 

del Antiguo Testamento, pues también aquí encontró Fromm el pensamiento de que 

no es el «tener» sino el «ser» el que distingue la existencia humana. 

 

Erich Fromm       
 

        
 

 Antiguo  Fenomenología  Marxismo  Filosofía 
 

 

Testamento 
    

 
Oriental  

     
 

      

(Budismo, Zen) 
 

 (Los Profetas)      
 

        

        
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Neopsicoánalisis Socialpsicologico-marxista 

(Eriggh Fomm) 
 
 
 

 

Psicoanálisis  
(S.Freud) 

 
 
Fig.7 Punto de referencia filosófica, religiosa y psicológica del neopsicoanálisis social psicológico-

marxista de Erich Fromm. 

 

El pensamiento de «ser arrojado» y la posibilidad y necesidad de la elección 

resultante de él, que representan en último extremo, igual que el «yo y tú» buberiano, 

perspectivas de actuación desde la perspectiva del ser humano individual, aparecen 

asimismo en Marx sólo desde la perspectiva del hombre que actúa de forma 

colectiva. Fromm está fascinado por la filosofía marxista, que coincidía ampliamente, 



en las cuestiones que a él le interesaban, con las representaciones de los antiguos 

profetas, ya que en el Antiguo Testamento se trata, como en Marx, en último 

extremo, de la autorrealización del ser humano en el sentido del humanismo, es 

decir, de una sociedad en la que, en la práctica social y para el bienestar de cada 

individuo, se realicen los principios de la justicia, del amor, de la verdad, del ser y no 

los principios del tener. 

 

A pesar de existir una gran coincidencia con la filosofía existencialista en 

cuanto a la concepción de la «responsabilidad», en el caso de Fromm, hay que 

atribuir ésta probablemente más a la influencia del pensamiento budista. A Fromm le 

fascinaba la posibilidad de pensar y vivir de forma religiosa sin tener que colocar esta 

vida bajo la responsabilidad de una autoridad absoluta. Aunque la religión y filosofía 

budistas pretenden la «senda del medio» entre el optimismo y el autotormento o los 

mandamientos para el sendero de ocho partes hacia el «Nirvana» como llena de 

sentido y valiosa, el único responsable del camino que recorre el ser humano en su 

vida es él mismo. En este contexto se encuentra con mayor rapidez en Fromm un 

paralelismo con la comprensión existencialista de la «condición de presente», que se 

sedimenta en su crítica a la orientación hacia el pasado del psicoanálisis. Está claro 

que Fromm concedió gran importancia, a través de la acentuación de la respiración y 

el movimiento, al aquí y ahora en la situación terapéutica; creo improbable que se 

trate aquí, de una «condición de presente» proyectada hacia el futuro, en el sentido 

de la filosofía existencialista. 

 

Igualmente improbable es que Fromm haya tomado la comprensión del «estar 

en el mundo» de la filosofía existencialista; es más probable que se haya orientado 

aquí en el concepto marxista del materialismo dialéctico e histórico, que define 

siempre la posición del ser humano en el mundo —de forma parecida a las 

representaciones de la filosofía existencialista— dependiendo de la sociedad que le 

rodea o de su historia. 

 

Fromm toma —a diferencia de la filosofía existencialista— tanto la acentuación 

de la limitación económica de la existencia humana como también el concepto del 

«trabajo», en el sentido de actividad productiva y colectiva, como categoría 

fundamental de la existencia histórica del hombre. Ambas corrientes filosóficas 

resaltan asimismo la dependencia intelectual del hombre y el mundo así como 



también el carácter orientado hacia la actuación de esta dependencia recíproca. El 

punto de vista es no obstante diferente: mientras que la filosofía existencialista ve el 

ensamblaje entre el hombre y el mundo más bien desde la perspectiva del hombre 

individual como individuo, la filosofía marxista contempla siempre al hombre 

individual sobre el fondo de su vinculación históricamente determinada y 

colectivamente activa. Erich Fromm es el único psicólogo humanístico que conozca, 

que se orienta aquí claramente hacia la concepción marxista. 

 

Correspondientemente, encontramos en Fromm una comprensión de la 

ciencia influida tanto por el marxismo como por la fenomenología. Se separa tanto de 

los que parten de una «naturaleza rígida e invariable» del ser humano y deducen de 

ello que como consecuencia las estructuras e «instituciones sociales existentes» son 

también «necesarias e inmodificables», como de los «defensores de una teoría de la 

moldeabilidad infinita de la naturaleza humana». Según esta teoría, el hombre sería, 

para Fromm, «sólo una marioneta de las relaciones sociales». A Fromm le gustaría 

—influido por la comprensión fenomenológica y marxista de la ciencia— unir ambas 

cosas. Parte de que la naturaleza del ser humano no es rígida y como consecuencia 

de ello la cultura del ser humano no puede ser rígida; simultáneamente, la cultura no 

es algo fijo a lo que la naturaleza humana se adapte ciegamente: «El ser humano se 

puede adaptar casi a todas las relaciones culturales: sin embargo, si éstas 

contradicen su naturaleza, aparecen trastornos mentales y emocionales que le 

fuerzan poco a poco a cambiar estas relaciones, ya que no puede cambiar su 

naturaleza». 

 

Por ello el objeto de la ciencia de los seres humanos debe ser el ser y la 

naturaleza humanos. Su meta es obtener respuestas satisfactorias. El método 

consiste en «observar las reacciones del hombre a distintas condiciones individuales 

y sociales para llegar a conclusiones acerca de la naturaleza del ser humano, a partir 

de la observación de dichas reacciones». 

 

La influencia fenomenológica se expresa en que Fromm —al igual que 

también Goldstein, Bühler, Maslow, Rogers, Cohn, Peris, Binswanger y Boss— parte 

de que existe una relación personal y subjetiva entre el investigador y el objeto de la 

investigación. En una conversación con H.J. Schultz, Fromm reconoce a la edad de 

74 años: «No he tenido nunca la capacidad, ni la he obtenido hasta el día de hoy, de 



poder pensar sobre cosas que no puedo experimentar, es decir, para mí es difícil el 

pensamiento abstracto. Puedo pensar sólo lo que se refiere a algo, lo que he 

experimentado en concreto». Concreto significa que Fromm desearía unir la 

metodología fenomenológica del psicoanálisis con la metodología marxista del 

materialismo histórico. En el artículo Uber die Methoden und Aufgabe einer 

analytischen Sozialpsychologie, que se hizo famoso en el marco de las controversias 

en el seno de la Escuela de Francfort, Fromm escribe que «el proceso social se 

puede entender, también sin psicología, ... desde el conocimiento de las... fuerzas 

económicas», sin embargo, dado que en último extremo no son las leyes sociales las 

que actúan sino el ser humano, no pueden faltar, en el análisis psicosocial, los 

mecanismos y estructuras que se llevan a cabo en el interior de cada ser humano 

individual. Para Fromm resulta de la consideración del psicoanálisis «en el seno del 

materialismo histórico, un refinamiento del método, una ampliación del conocimiento 

de las fuerzas que actúan en el proceso social, una mayor seguridad, así como 

comprensión de los desarrollos históricos y también el pronóstico de los sucesos 

sociales futuros». 

 

El método empleado para la valoración del estudio Arbeiter und Angesteilte 

am Vorabend des Dritten Reiches era comprensible únicamente sobre el fondo de 

esta comprensión de la ciencia. Lo especial de este método consistía en que los 

cuestionarios compuestos por preguntas abiertas se sometían a una valoración e 

interpretación psicoanalítica. Como traducción consecuente de la comprensión 

psicoanalítica fundamental del ser humano, de que sus actuaciones están regidas en 

su mayor parte por el inconsciente, se interpretaron las respuestas del cuestionario 

en el sentido del significado que subyace en las respuestas o el uso de determinadas 

palabras para poder deducir, a partir de aquí, conclusiones acerca de la estructura 

mental o la asignación de determinados tipos de carácter. Uno de los resultados más 

importantes que produjo esta forma de aproximación era de importancia política en el 

sentido de que se podía demostrar que un alto porcentaje de los trabajadores y 

empleados pertenecientes a los partidos de izquierdas se podía asignar al carácter 

de tipo autoritario o ambivalente. Dado que estos resultados existían antes de 1933, 

estaba claro para Fromm y sus colegas que estos grupos sociales no querían a 

Hitler, pero que, a causa de sus estructuras indeterminadas, no estarían en 

condiciones de impedir que Hitler se hiciera con el poder. 



 

Acerca de este método, que emplearon Fromm y sus colaboradores aquí, se 

produjeron conflictos en el seno del instituto, sobre todo con Adorno y Marcuse, que 

se agudizaron porque Fromm se apartaba cada vez más del psicoanálisis clásico con 

su crítica a la teoría de la libido de Freud. Rainer Funk, un buen conocedor de 

Fromm, cita una carta sin publicar del año 1971 de Fromm a Martin Jay: «En los 

primeros años del Instituto, mientras estaba todavía en Francfort... Horkheimer no 

tenía todavía objeciones contra mi crítica a Freud... Sólo en los años en los que el 

Instituto estuvo durante un tiempo en Nueva York,... Horkheimer cambió de opinión. 

Defendía de pronto el freudianismo ortodoxo y consideraba a Freud como un 

auténtico revolucionario, a causa de su concepción materialista frente a la 

sexualidad... Sospecho que esto tiene que ver, en parte, con la influencia de Adorno, 

a quien critiqué con vehemencia desde el primer instante de su aparición en Nueva 

York». 

 
Contribución de Fromm a la psicología humanística 
 
 
Erich Fromm es el filósofo entre los psicólogos humanísticos. Su contribución es más 

bien de naturaleza teórica. Si bien Fromm trabajó también prácticamente la mayor 

parte de su vida como psicoanalista e intentó traducir terapéuticamente sus 

conceptos teóricos, no existe un procedimiento psicológico específico desarrollado 

por él. Su profunda polémica con el psicoanálisis no dio como resultado —como p. ej. 

en los casos de Jung, Adler, Rank y Reich— una alternativa práctica al psicoanálisis 

clásico; Fromm luchó más bien hasta una edad avanzada por dar con un fundamento 

teórico con cuya ayuda se pudiese criticar tanto el psicoanálisis clásico como fundar 

una nueva psicología. Si Fromm hubiese sido más conocido entre los psicólogos de 

orientación humanística de aquella época hubiese podido colaborar de hecho a que 

la fundamentación teórica concebida en sus inicios como «tercera fuerza» hubiese 

sido más completa y sólida, de lo que hoy la encontramos. 

 

Las diversas corrientes filosóficas se juntan en Fromm en una visión 

humanística del mundo que a él le hubiese gustado seguramente ver como la base 

político-filosófica de una revisión del psicoanálisis. 

 

La contribución específica de Fromm a la psicología humanística consiste en que la 

enriqueció en una dimensión extraordinariamente importante: la contemplación del 



hombre como un ser histórico y político. Es mérito de Fromm haber unido 

conocimientos de Marx con las opiniones del psicoanálisis. Fue el primero en 

postular con claridad la mutua dependencia entre las condiciones socioeconómicas y 

psíquicas; esto es importante porque eleva con ello la importancia del ser humano 

individual en el marco de un análisis social hasta una magnitud de igual rango, es 

decir, hay que ver y tomar en serio no sólo la economía sino también las 

necesidades individuales del ser humano. 

 

Fromm no sólo distingue entre necesidades psicológicas y existenciales 

(Maslow lo hace con idéntica profundidad) y no se queda atascado tampoco en el 

análisis de la contradicción entre necesidades individuales y sociales, sino que 

avanza hacia una comprensión histórica de las necesidades individuales. Según ello 

las necesidades individuales son fundamentalmente el resultado de un proceso 

histórico colectivo, perceptibles simultáneamente, de forma concreta y actual, en el 

aquí y ahora. 

 

Por ello la autorrealización es para Fromm algo distinto que para Goldstein, 

Peris, Bühler, Rogers, Maslow y Cohn, para los que es una meta vital que da sentido 

(Bühler), miembro superior de una jerarquía de necesidades con la posibilidad de 

traspasar las fronteras (Maslow), una tendencia que reside en el interior del 

organismo (Goldstein y Perls) o momentos del proceso de la vida, en los que el ser 

humano es completamente él mismo (Rogers) y ha equilibrado sus necesidades y las 

de su entorno (Cohn). En todos los casos, con toda la acentuación —incluso en la 

más seria— de la interacción entre el individuo y el entorno, en último extremo se 

trata de la comprensión individualista de la autorrealización. Esto no se dice en el 

sentido de una devaluación, sino que debe servir para hacer más clara la diferencia 

con la forma de ver de Fromm. Pues Fromm habla también de «autorrealización», 

con la que caracteriza sin embargo el proceso histórico y también colectivo del 

enfrentamiento permanente del ser humano con la naturaleza. 

 

Fromm cree que sólo en este enfrentamiento el ser humano individual y la 

humanidad en su totalidad tendrán la posibilidad de manifestar las propiedades 

humanas que pueden lograr y garantizar un desarrollo positivo de la historia humana: 

 
1. el trabajo, la actividad con otros seres humanos con la meta de la satisfacción 



de las necesidades individuales y sociales,  

 
2. el amor en forma de dedicación a otros seres humanos con el mantenimiento 

simultáneo de un sí mismo individual,  

 
3. la unicidad como característica de cada ser humano individual, a pesar de su 

igualdad histórica (como miembro de la especie humana), diferenciado de 

cualquier otro ser humano.  

 

En la valoración de la contribución de Fromm a la psicología humanística el 

concepto de «trabajo» o «actividad», como unión entre el ser humano y la 

naturaleza, tiene una enorme importancia. El trabajo transforma la relación del 

hombre con la naturaleza. Pone en movimiento la singularidad de su individualidad 

para apropiarse de la naturaleza con la ayuda de otros en una forma útil para su vida; 

actuando así a través del trabajo sobre la naturaleza altera su propia naturaleza. 

 

Esta contribución de Fromm tiene una importancia enorme, porque centra aún 

más la psicología sobre el individuo, dada originariamente por el psicoanálisis, a su 

condicionalidad histórica y posibilita con ello una orientación realmente completa 

hacia una concepción de la psicología adecuada a la realidad social’’. 

 
El concepto de autorrealización como motivación y necesidad en Abraham 

 
Maslow (1908-1970) 

 
 
Sobre Maslow he encontrado pocos datos personales. Nació en 1908 como hijo de 

un emigrante ruso judío de Kiev. Fue uno de siete hermanos, era muy tímido y 

estaba frecuentemente enfermo. Fue un buen colegial, si bien estaba muy aislado a 

su origen judío. No se sentía a gusto ni en casa ni en el colegio, por lo que ya desde 

niño pasaba mucho tiempo en la biblioteca y leía. Con su ingreso en la High School 

de Brooklyn cambió su situación positivamente. Estudió primero derecho, impulsado 

por su padre, si bien lo abandonó muy pronto pues «los casos parecían tratar sólo de 

hombres malos y acerca de los pecados de la humanidad». Se describe a sí mismo 

como muy tímido con las mujeres y califica el primer beso que dio a una de ellas 

como una «experiencia cumbre», que actuó de forma muy liberadora para su 

desarrollo moral e intelectual subsiguiente. Finalmente, estudió psicología, si bien 

más tarde se intereso por la filosofía, la música y la política. Le impresionaron sobre 



y le influyeron en su deseo de querer cambiar el mundo, las ideas de pensadores 

socialistas como U. Sinclair, E. Debs y N. Thomas «Mis deseos eran definitivamente 

utópicos y mesiánicos y de reforma del mundo y la gente. » Vio el camino de llevarlo 

a cabo en el conductismo. El libro de Skinner, Walde, Dos, dejó una profunda huella 

en él. 

Como asistente de E.L. Thorndike, empezó a investigar qué medida el 

comportamiento humano está determinado genéticamente o por el entorno; muy a 

pesar de Thorndike, Maslow no concluyó esta investigación pues los contactos que 

tenía ya en esa época con Max Wertheirner, Kurt Koffka, Erich Fromm, Karen 

Horney, Kurt Goldsteiny Alfred Adler le condujeron poco a poco al progresivo 

abandono del conductismo por su comprensión de la ciencia en el sentido de las 

ciencias naturales. 

 

Maslow es, desde entonces, una personalidad importante para la psicología 

humanística. Al igual que Carl Rogers, era un psicólogo científicamente reconocido y 

de orientación científica, antes de distanciarse de la concepción científica imperante 

del conductismo. Como asistente de Thorndike, y más tarde de Harry Harlow, se 

sentía todavía obligado por la severa metodología de la psicología experimental y se 

doctoró, en 1934, sobre esta base, con una tesis acerca del comportamiento sexual 

de los monos. Era, como él mismo se describe, un investigador entusiasmado y se 

había «unido en cuerpo y alma al conductismo». 

 

Dio clases en el Brooklyn College de Nueva York de 1937 a 1951, antes de 

ser llamado en 1951 a ocupar, como profesor de facultad, una plaza en la Brandeis. 

En el lapso de unos pocos años se produjo un giro hacia la cimentación filosófica de 

de una nueva psicología. 

 

En su libro Motivation and Personality aparecido en 1954, se opone con 

insistencia a la psicología que trata exclusivamente de la parte negativa de la 

personalidad humana. Contra una tendencia como ésta en la psicología —en su 

opinión pesimista y limitada— continúa la tradición goldsteiniana con la investigación 

de lo «bueno» en el hombre con la meta en la autorrealización: 

 

«No se podrá entender nunca la vida humana, si no se tienen en cuenta sus 

más altas ambiciones El crecimiento, la autorrealización, la lucha por la salud, la 

identidad y autonomía, la demanda de perfección (y otras maneras de formular el 



ansia de superación) deben aceptarse ahora sin duda como una tendencia del ser 

humano extendida y quizás universal. 

 

La teoría de las necesidades humanas 
 
 
Maslow se ocupó desde muy pronto de las necesidades humanas. En sus distintos 

libros y numerosos artículos se encuentran exposiciones diferentes. Me refiero aquí 

en especial a su obra principal, aparecida en 1954, Motivation and Personality y a 
 
Towards a Psychology of Being (1968). Maslow distingue entre necesidades básicas 

(basic needs) y metanecesidades (metaneeds). Las necesidades básicas son para él 

necesidades de deficiencia (deficience needs) y las metanecesidades las denomina 

necesidades de crecimiento (growth needs. Como muestra el esquema de la página 

siguiente, para Maslow las necesidades más básicas son las de la supervivencia 

física, es decir, alimentación, bebida, alojamiento, vestido, sexualidad, sueño, 

oxígeno. A diferencia del psicoanálisis y el conductismo que definen estas 

necesidades psicológicas cómo las únicas necesidades genética Maslow desarrolló 

la visión de una «jerarquía» de las necesidades, es decir, en cuanto estas 

necesidades psicológicas están por ejemplo satisfechas, «aparecen inmediatamente 

otras (y mayores) y éstas dominan el organismo, mas y cuándo éstas están por su 

parte satisfechas aparecen otras nuevas (y de nuevo mayores) y así sucesivamente. 

Esto es a lo que nos referíamos con la afirmación de que las necesidades humanas 

fundamentales están organizadas en una jerarquía de hegemonía relativa». En dicha 

jerarquía las necesidades psicológicas, las más importantes y necesarias para la 

vida, están situadas abajo de todo. Le siguen: 

 

Las necesidades de seguridad, las necesidades de amor y pertenencia, las 

necesidades de atención, que Maslow define como necesidades de deficiencia



 

 

Autorrealización Necesidad 

de: -Totalidad 

-Perfección 

 
-Cumplimiento 

-Justicia -Vida 

-Simplicidad -

Belleza -

Bondad -

Singularidad -

Facilidad -

Juegos -

Verdad -

Modestia 
 

---------------------------------------------------------  
Necesidad de atención 

Necesidad de amor y pertenencia 

 
Necesidad de seguridad 

 
Necesidad de seguridad 

 

Necesidad fisiológica 

-Alimentación -

Bebida -Alojamiento 

-Vestido -Sexualidad 
 

 
-Sueño -
Oxigeno 

 
 

 
 

cr
ec

im
ie

n
to

 
B

-V
al

u
es

/V
al

o
re

s 
d

el
 s

er
) 

N
ec

es
id

ad
 d

e 
N

ee
d
s/

M
et

a 
N

ee
d
s/

 

 (G
ro

w
th

 

 
 
 

----------------------------------------- 

Values)-A 
D

ef
ic

ie
n

ci
ad

eN
ee

d
s/

N
ee

d
s/

B
as

ic
 

N
ec

es
id

ad
 

(D
ef

ic
ie

n
cy

 



antes de que en la jerarquía ascendente sigan las necesidades de crecimiento. Esta 

nueva calidad de necesidades falta todavía en la obra Motivation and Personality 

aparecida en 1954; aparecen por vez primera en Towards a Psychology of Being en 

1968 y completan con ello la teoría de la motivación de Maslow. En este libro 

encontramos por vez primera una relación de dichas necesidades de crecimiento: 

 
1. «Totalidad (unidad, integración, tendencia a la singularidad, interconexión, 

simplicidad, organización, estructura, trascendencia de la dicotomía, orden),  

 
2. Perfección (necesidad, just-right-ness, just-so-ness, lo inevitable, conveniencia, 

justicia, plenitud, lo deseable),  

 
3. Cumplimiento (terminación, lo definitivo, justicia, haber acabado algo [it’s 

finished], realización, finis y telos, destino, fatalidad),  

 
4. Justicia (honradez, regularidad, legitimidad, lo deseable),  

 

5. Vida (proceso, non-deadness, espontaneidad, autorrealización, plena capacidad 

de funcionamiento),  

 
6. Simplicidad (honradez, desnudez, esencialidad, estructura abstracta, esencial y 

esquemática),  

 
7. Belleza (exactitud, forma, vivacidad, simplicidad, riqueza de contenido, totalidad, 

perfección, consumación, singularidad, honradez),  

 
8. Bondad (rectitud, lo apetecible, lo deseable, justicia, benevolencia, honradez),  

 

9. Singularidad (idiosincrasia, individualidad, incomparabilidad, novedad).  

 

10. Facilidad (sencillez, sin gran fatiga, sin esfuerzo, atractivo, funcionamiento 

perfecto y maravilloso),  

 
11. Juego (broma, alegría, entretenimiento, contento, exageración, facilidad),  

 

12. Verdad, sinceridad, realidad (desnudez, simplicidad, riqueza de contenido, lo 

deseable, belleza, puro, limpio y verdadero, integridad, esencialidad),  

 



13. Modestia (autonomía, independencia, ser uno mismo también sin otros, que 

autodecide, que trasciende el entorno, separación, vivir de acuerdo con leyes 

propias).»  

 

Al igual que las necesidades psicológicas en el escalón más bajo de la jerarquía, las 

necesidades de crecimiento poco forman entre sí una jerarquía sino que están situadas 

con iguales derechos en un escalón de ésta. Sobre todas ellas se encuentra finalmente, 

para Maslow, la necesidad de «autorrealización» (Self-actualización); sólo que esta 

necesidad «propiamente dicha» puede tener valor, en el pensamiento jerárquico de 

Maslow, cuando los escalones de necesidades anteriores de la jerarquía están 

satisfechos «Todas las necesidades básicas deben considerarse cómo simples 

escalones a lo largo del camino hacia la autorrealización general, bajo la cual pueden 

quedar englobadas todas las necesidades básicas» la autorrealización es para Maslow 

algo así como la fuente de la vida: «... parece como si fuese un valor aislado último para 

la humanidad, un objetivo lejano hacia el que tienden todos los hombres. Diversos 

autores lo designan como autoactualización, autorrealización, integración, salud 

psicológica, individuación, autonomía, creatividad, productividad, pero todos están de 

acuerdo en que esto conduce hacia la realización de las potencialidades de la persona, 

es decir, a volverse completamente humano, todo lo que una persona puede llegar a 

ser». 

 

En la mayor parte de los seres humanos (para Maslow un 99% y para Bugental un 

70% de los adultos) este potencial y las posibilidades de autorrealización ligadas a ellos 

están casi baldíos, porque su vida está repleta con la lucha por la satisfacción de las 

necesidades fundamentales; están completamente ocupados en «prepararse para la 

vida», como escribe Maslow en otro sitio, en lugar de «vivir». A pesar de todo «los que 

no se autorrealizan» hacen a lo largo de sus vidas frecuentemente experiencias que 

abren ante ellos también la sensación de la autorrealización, «se nos recompensa una y 

otra vez con estados transitorios de existencia absoluta, mediante experiencias 

cumbre», que según Maslow aparecen no sólo en el escalón de las necesidades de 

crecimiento sino también en los de las necesidades fundamentales: «El logro de la 

satisfacción de la necesidad nos da muchas experiencias cumbre, cada una de las 

cuales es absolutamente placentera, perfecta en sí misma y no necesita más que de 



ella misma para dar validez a la vida. 

 
El estudio de la autorrealización 
 
 
El estudio de la autorrealización de Maslow se basa en el fundamento de esta teoría de 

la necesidad, la motivación o los valores; Maslow fue el primer psicólogo que no realizó 

la investigación de la personalidad sobre la base de estudios en personas enfermas o 

mediante experimentos con animales, sino que quería estudiar la autorrealización, que 

había postulado como tendencia fundamental sana de la vida humana, en seres 

humanos que, según su opinión, hubiesen alcanzado durante su vida esta meta 

únicamente Ch. Bühler intentó con sus estudios del curso de la vida algo parecido. 

Maslow pensaba que los psicólogos que investigan sólo personas psíquicamente 

enfermas o disminuidas, contribuyen a que la psicología que practican esté asimismo 

enferma y disminuida. Maslow estudió personajes históricos y vivos tales como Lincoln, 

Jefferson, Emiii, Roosevelt, W. James, Albert Schweitzer, Buber, Russell y otros, y el 

«análisis holístico» produjo 18 características con las que se pueden caracterizar tanto 

los seres humanos autorrealizados como también una “sociedad sana”. 

 

1. Una mejor percepción de la realidad. Ellos consiguen «vivir más en el mundo 

real de la naturaleza que en la confusión, creada por los seres humanos, de conceptos, 

abstracciones, esperanzas, creencias y estereotipos, que la mayor parte de los 

hombres confunden con el mundo. Pueden por tanto percibir mejor lo que es esto en 

lugar de los deseos, esperanzas, miedos, temores, de sus propias teorías u opiniones o 

de las de su grupo cultural». 

 

En la entrevista antes mencionada dice a este respecto: «Estaba muy claro en mi 

estudio piloto que la característica más importante de la salud psicológica es 

simplemente la habilidad de percibir con claridad, es decir, de ver la verdad, de penetrar 

la falsedad, el error, la hipocresía, etc.» 

 

2. Aceptar (a uno mismo, a otros, la naturaleza). Los «que se autorrealizan» se 

aceptan a sí mismos con todas sus fortalezas y también con sus debilidades. Aceptan 

las propiedades de su naturaleza humana con el mismo escepticismo «con el que se 

aceptan las propiedades de la naturaleza. Uno no se queja del agua porque esté 



húmeda o de la piedra porque sea dura o de los árboles porque sean verdes. Igual que 

el niño contempla el mundo con ojos abiertos, no críticos, sin exigencias y sin culpa, 

anota y observa simplemente lo que sucede sin discutir acerca de ello o exigir que se 

comporte de otro modo, así la persona que se autorrealiza tiende a contemplar la 

naturaleza humana en él y en los otros de igual modo». Con la autoaceptación y la 

aceptación de los demás están estrechamente vinculados: 

 
— la falta de defensa, camuflaje o pose,  

 

— el rechazo contra este «amaneramiento en los otros.  
 
 
Mentira, malicia, hipocresía, papel, juego, darse importancia de la forma usual: en una 

medida inusual no está presente en los seres humanos que se autorrealizan». 

 

3. Espontaneidad, sencillez, naturalidad. «Todos los seres que se autorrealizan 

se pueden describir como relativamente espontáneos en su comportamiento. Este está 

caracterizado por la sencillez y la naturalidad, así como por la falta de artificialidad y 

afán de notoriedad». 

 
A partir de aquí se produce, según Maslow, la «diferencia más profunda entre los 

seres que se autorrealizan y los otros» que consiste en que los primeros «viven» y los 

segundos se «preparan para la vida». Los primeros están dotados de una «motivación 

de crecimiento» y los últimos de una «motivación de deficiencia». Los seres humanos 

que se autorrealizan «se desarrollan. Intentan crecer hasta la perfección... trabajan, se 

esfuerzan y son ambiciosos, si bien en un sentido poco usual. Para ellos la motivación 

es tan sólo despliegue del carácter, expresión de éste, madurez y desarrollo; en una 

palabra: autorrealización», mientras que la motivación de «los que no se autorrealizan» 

no es otra que la de «una lucha por la satisfacción de las necesidades fundamentales 

que les faltan». 

 

4. Enfoque de los problemas. Los que se autorrealizan están «orientados hacia 

los problemas y no hacia el yo. No representan en general ningún problema para ellos 

mismos y no están por lo común excesivamente preocupados por sí mismos. Tienen 

por regla general una tarea en la vida, una misión, un problema fuera de sí mismos, en 

el que emplean muchas de sus energías». «Trabajan en un marco de valores amplío y 



no mezquino, universal y no local, en el de los conceptos del siglo y no del momento. 

En una palabra: todas estas personas son, en uno u otro sentido, filósofos, aunque a 

veces muy sencillos.».  

 
5. La propiedad de la objetividad, la necesidad de un espacio privado. Los que se 

autorrealizan pueden «estar solos sin daño y sin malestar para sí mismos»...  
 
«Frecuentemente les es posible estar situados por encima de la lucha, sin participar, sin 

estar afectados por lo que en otros crea tormentas... por lo que les es posible aceptar la 

felicidad personal sin reaccionar con violencia, como lo hace la persona normal. » El 

distanciamiento frecuentemente ligado a ello lo sienten sus congéneres fácilmente 

como «frialdad, falta de afecto, falta de amistad o incluso enemistad», pues no 

corresponde a la norma.  

 

Otra de las características de este «estar sobre las cosas», de esta autonomía, 

es «la autodecisión, el autogobierno; se es una persona que obra de forma activa, 

responsable, autodisciplinada y decisiva y no una pieza de ajedrez o alguien desvalido 

“determinado” por los demás; se es fuerte y no débil»... Ellos «toman por sí mismos sus 

decisiones, empiezan por sí mismos y son responsables de ellos y de su destreza» al 

contrario de los seres humanos que «no toman por sí mismo sus decisiones, sino que... 

dejan que las tomen por ellos. Por tanto tienden a sentirse desvalidos, débiles y 

completamente determinados». 

 

6. Autonomía, independencia de la cultura y del entorno, voluntad, personas que 

obran de forma activa. Maslow ha descubierto que «el verdadero problema del 

desarrollo humano individual, por ejemplo la autorrealización», empieza en realidad 

cuando las necesidades elementales están satisfechas, es decir, «cuando las 

deficiencias internas están satisfechas por elementos de satisfacción externos». Sólo 

entonces no está ya la «motivación de deficiencia» sino la «motivación de crecimiento» 

en el centro del desarrollo y posibilita una «independencia relativa respecto del 

entorno» en forma de «estabilidad relativa frente a los golpes duros, las privaciones, las 

frustraciones y similares». Al contrario, los que no se autorrealizan, cuyo desarrollo 

viene determinado principalmente por la motivación de deficiencia, deben tener siempre 

a «otros seres humanos a su disposición, ya que la mayoría de las satisfacciones de 

sus necesidades básicas (amor, seguridad, atención, prestigio, recogimiento) pueden 



venir tan sólo de otros seres humanos».  

 
7. Estimación no utilizada. Ellos tienen «la maravillosa capacidad de 

sobreestimar constantemente, sin utilizarlos y de forma ingenua, los bienes de la vida 

con veneración, alegría, sorpresa e inclusive éxtasis, por muy pequeñas que dichas 

experiencias sean para los demás». Mencionando a Bergson (1859-1941), Maslow se 

refiere con ello a la «riqueza de la experiencia subjetiva que representa un aspecto de 

la relación con lo concreto y no utilizado de la realidad per se», en contraposición con 

experiencias que resultan de la ordenación de «una experiencia rica en una u otra 

categoría o rúbrica, tan pronto como ésta ya no se presenta como  ventajosa o 

provechosa, o amenazadora o implicada de alguna otra manera con el yo». 

 

Maslow lamenta en este contexto que la mayor parte de los seres humanos no 

sean ya capaces de valorar los logros de la sociedad ni los individuales por pura 

costumbre: «Nos damos cuenta de su valor real cuando los hemos perdido», escribe 

Maslow y pone como ejemplo destacado la muerte de parientes y amigos, a los que «se 

les ama y valora por desgracia más tras su muerte que durante su vida». 

 

8. La experiencia mística, la experiencia cumbre (peak-experience). Invocando a 

William James (1842-1910), Maslow parte de que en realidad todos los seres humanos 

que se autorrealizan conocen las experiencias místicas, de naturaleza más o menos 

religiosa u otra. Las describe como «sensaciones del horizonte ilimitado que se abre a 

la visión, al sentimiento de ser simultáneamente más poderoso y también más desvalido 

que antes, al sentimiento de mayor éxtasis y veneración y gran sorpresa, la pérdida del 

sentido para la posición en el tiempo y en el espacio». A pesar de todo, Maslow 

diferencia entre «los que tienen experiencia cumbre» y «los que no la tienen» y agrupa 

la diferencia de tal modo, «que los que se autorrealizan y no tienen experiencia cumbre 

parecen tener la tendencia de ser seres humanos prácticos y efectivos, mesomorfos, 

que viven en el mundo y tienen éxito en él. Los que tienen experiencia cumbre parecen 

vivir fuera del área del ser, de la poesía, de la estética, de los símbolos, de la 

trascendencia, de la “religión” de tipo místico, personal y no institucionalizada, y de la 

experiencia final».  

 
9. Sentimiento de comunidad. Maslow ha tomado este concepto de Adler (1870-



1937); para él es «la única (palabra) disponible que describe para la humanidad el tipo 

de sentimiento de los probando que se autorrealizan. Ellos sienten, en general, por el 

ser humano un sentimiento profundo de identificación, simpatía y afecto a pesar de un 

ocasional disgusto, impaciencia o asco». Tienen el destino de ser comprendidos por 

pocos de sus congéneres, lo que conduce a que estén  «frecuentemente tristes, 

desesperados e incluso coléricos sobre las deficiencias de los seres humanos medios». 

 
 

10. Las relaciones interpersonales. Las relaciones de los hombres que se 

autorrealizan son «más profundas y valiosas» que las de los otros hombres. «Son 

capaces de más afecto; mayor amor, más perfecta identificación y de retirar la frontera 

del yo más de lo que los demás seres humanos consideran posible»; de todas formas, 

sucede que «tienen estas relaciones especialmente profundas únicamente con pocos 

individuos. El círculo de sus amigos es más bien pequeño. Los que les aman 

profundamente son poco numerosos».  

 
11. La estructura democrática del carácter. «Pueden ser amables con todas las 

personas de cualquier carácter y lo son, independientemente de su clase, educación, 

credo político, raza o color de la piel. De hecho, frecuentemente no parecen darse 

cuenta de las diferencias que para la persona media son tan claras e importantes. » 

Están abiertos y a favor de aprender algo de cada uno: «Profesan un respeto sincero 

por el carpintero competente en su oficio; o por cualquiera que es maestro en su oficio o 

gremio».  

 
12. Diferencia entre medio y fin, bueno y malo. «Los que se autorrealizan 

muestran una fuerte inclinación ética, tienen normas morales definitivas, hacen lo 

correcto y no lo erróneo.  

 

No hace falta decirlo, pero sus puntos de vista acerca de lo correcto y lo erróneo, de lo 

bueno y lo malo, no coinciden a menudo con lo convencional». 

 

13. Sentido filosófico, no hostil del humor. Los que se autorrealizan «no ríen con 

los chistes hostiles (hacer reír a alguien hiriendo a otro), con los chistes de superioridad 

(reírse de la superioridad de otro) o los de rebelión contra la autoridad (los menos 

divertidos, edípicos, chistes sucios)», su humor es más bien de tipo filosófico, del que 



«provoca más bien una sonrisa que una risa»; se trata de un humor «que se basa en la 

situación y no es algo añadido a ella, que es más bien espontáneo que planificado y 

que frecuentemente no puede ser repetido. No debería continuar sorprendiéndonos que 

nuestro ser humano medio, acostumbrado a los libros de chistes y a la risotada, 

califique a nuestra persona de prueba de más bien sobria y seria». 

 

14. Creatividad. «Todo (el que se autorrealiza) muestra de una u otra forma una 

especial creatividad u originalidad o capacidad de invención.» Maslow distingue esto de 

las capacidades del «genio» y parte de que la creatividad es «más una característica 

fundamental de la naturaleza humana fundamental», «una potencialidad que todos los 

seres humanos reciben al nacer». Por desgracia, la mayor parte de los seres humanos 

pierden esta capacidad a causa de la adaptación, «pero unos pocos parecen haber 

conservado esta forma fresca e ingenua de contemplar la vida o, si la han perdido, de 

redescubrirla más tarde a lo largo de su vida». 

 

15. Resistencia a la adaptación, la trascendencia de toda cultura particular. 
 
«Los seres que se autorrealizan no están bien adaptados», a pesar de ello se mueven 

fundamentalmente dentro de las reglas de cada una de las culturas, ya que la 

«aceptación tolerante de las inofensivas costumbres populares no significa su 

aceptación o la identificación con ellas». Ellos no son impacientes en lo que respecta a 

los cambios sociales necesarios, lo que les pone en situación de «aceptar la lentitud del 

cambio junto con su incuestionable oportunidad y necesidad» o disponer de «decisión y 

coraje» cuando es necesario. No se «oponen a las luchas en sí sino a la lucha 

ineficaz». 

 
16. Las imperfecciones de los seres humanos que se auto- realizan. Los seres 

humanos que se autorrealizan «muestran muchos de los pequeños defectos humanos. 

Están sobrecargados igualmente de costumbres tontas, derrochadoras o impensadas. 

Pueden ser aburridos, testarudos e irritantes. No están en modo alguno libre de una 

vanidad bastante superficial, de orgullo, de toma de partido por sus obras, su familia, 

amigo e hijos. Las expresiones de ira no son infrecuentes». A menudo conmocionan 

también a otros seres humanos, e incluso buenos conocidos y amigos con una 

«inesperada falta de escrúpulos» o con formas de comportamiento que «torturan, 

conmocionan, insultan o hieren a otros». 



 

17. Valores y autorrealización. Maslow ha determinado que lo que define un 

«valor» está esencialmente vinculado al fenómeno de la «aceptación», descrito en el 

punto 2, como una de las características del ser humano que se autorrealiza. Bajo el 

punto de vista de la aceptación, muchos de los problemas se vuelven superfluos: «La 

atribución de este conocimiento a niveles más profundos ha sugerido en el autor la 

opinión de que muchas de las cosas que tienen apariencia moral, ética y valor son 

simplemente un producto secundario de la psicopatología de la medianía que penetra 

por todas partes».  

 
18. La eliminación de dicotomías en la autorrealización. Maslow indica que los 

estudios sobre los seres humanos que se autorrealizan han arrojado un resultado 

principal, que es que en estas personas «han desaparecido las polaridades y las 

contradicciones se pueden considerar fundidas en el interior unas con otras, para dar 

lugar a una unidad». Las consecuencias para una sociedad, cuya estabilidad descansa 

esencialmente en el cuidado de dichas dicotomías, son brutales; pues la cuestión de lo 

que es un ser humano bueno, y lo que uno malo está caduca, ya que un hombre es 

siempre simultáneamente bueno y malo, activo y pasivo, serio y lleno de humor, místico 

y realista y «funde también lo comunitivo, lo estimulante y lo emocional en una unidad 

organísmica... lo más alto y lo más bajo no están en contradicción, sino en acuerdo, y 

miles de dilemas filosóficos serios tienen de pronto más de dos aspectos, o 

paradójicamente ninguno».  

 

No en vano Maslow se refiere en la introducción de Motivación and Personality al 

último capítulo de la primera edición, pues aquí se encuentra un párrafo que comprende 

en forma abreviada su posición: «Permítame intentar ahora exponer, de forma breve e 

inicialmente dogmática, la esencia de esta nueva concepción del ser humano 

psiquiátricamente sano, importante de todo es el convencimiento de que el ser humano 

posee una naturaleza esencial (es decir, una naturaleza real propia tan sólo de él), una 

especie de esqueleto de estructura psíquica que se puede tratar y discutir igual que la 

estructura física, que tiene necesidades, capacidades e inclinaciones genéticamente 

ancladas, algunas de las cuales son patrimonio de toda la especie humana y traspasan 

todas las barreras específicas de la cultura y otras, sin embargo, caracterizan tan sólo al 

individuo. Estas necesidades son según su apariencia más bien buenas o neutras que 



malas. Segundo, se defiende la concepción de que un desarrollo completamente sano, 

normal y deseable consiste en realizar dicha naturaleza, establecer las condicione y 

desarrollarse hasta la madurez a través de caminos que dicta esta naturaleza esencial 

oculta, tapada y que se ve con poca claridad y que ha de nacer desde el interior en 

lugar de ser conformada desde fuera. Tercero, ahora se puede reconocer con claridad 

que la psicopatología resulta en general de la negación, el fracaso o a concepción, ¿a 

qué podemos denominar sueño: todo lo que contribuye a un desarrollo deseable en la 

dirección de la realización de la naturaleza interna del ser humano. ¿Qué es malo o 

anormal? Todo lo que oprime, reprime o niega la naturaleza esencial del ser humano. 

¿Qué es psicopático (psicopatológico)? Todo lo que perturba, reprime o altera la 

marcha de la autorrealización. ¿Qué es psicoterapia o en general una terapia de la 

forma que sea? Cualquier medio que ayuda a llevar de nuevo a la persona a la senda 

de la autorrealización y del desarrollo a lo largo de las directrices dictadas por su 

naturaleza interna». 

 
Trasfondo filosófico y comprensión de la ciencia 
 
El trasfondo filosófico es semejante al de Goldstein; ambos fueron colegas en la 

universidad de Brandeis. La amistad personal entre ellos se advierte en el libro de 

Maslow Toward a Psychology of Being (1968) «dedicado a Kurt Goldstein». Maslow se 

refiere también a las corrientes filosóficas de la filosofía existencialista y la 

fenomenología. Se encuentran referencias a Bergson, Kierkegaard y Buber; a James se 

le menciona. Como representante de la corriente fenomenológica, en Motivation and 

Personality, mientras que la relación con Husserl se puede demostrar únicamente en el 

índice bibliográfico. A Boss, un representante del «análisis de la existencia», se le 

encuentra sólo en el índice bibliográfico. En la pág. 9 de Toward a Psycbology of Being 

hay una referencia a Heidegger, donde queda claro que Maslow al hablar de la 

psicología existencialista se refiere a dos cosas: «Primero, es una ampliación radical del 

concepto de identidad y la experiencia de identidad como conditio sine qua non de la 

naturaleza humana. » Escribe que puede trabajar mejor con estos conceptos (identidad 

y experiencia) y que los entiende mejor que «términos como esencia, existencia, 

ontología y demás» y señala, refiriéndose a otros psicólogos como p. ej. Rogers, May, 

Allport, Goldstein, Fromm, Horney y Erikson, que estos conceptos estadounidenses de 

identidad «son más empíricos que p. ej., los de los alemanes, Heidegger, Jaspers». 



 

Se percibe otra vinculación más con la filosofía heideggenana en el empleo del 

concepto «elección», de la «libre elección» (free choice) en relación con «posibilidad», 

«decisión» y «salud», que en Goldstein se incorporó todavía en el sentido de 

Heidegger, y en Maslow tiene el sentido abreviado de libertad del individuo para poder 

elegir una posibilidad entre varias. 

 

Existe una excepción: en la definición de «autorrealización» Maslow insiste en 

que esta necesidad la tiene el ser humano casi desde el nacimiento y deja entrever 

brevemente a Heidegger cuando afirma que: «Lo que un ser humano puede ser, lo 

tiene que ser». 

 

Luchó con decisión contra la visión «de que la naturaleza humana está en último 

extremo y en el fondo podrida y es mala. Una creencia como ésta ya no es un asunto 

de gusto personal. Se puede mantener en adelante únicamente mediante ceguera 

resuelta e ignorancia, a través de la resistencia a considerar los hechos. Hay que 

considerarla por ello como proyección personal y no como una posición filosófica o 

psicológica bien meditada». Cuando Maslow recalca tanto lo «bueno», no trata de 

ignorar lo «malo» o las caras negativas del ser humano, sino que —y esto es asimismo 

pensamiento existencialista— lo que le interesa es que la percepción y atención de la 

psicología deben dedicarse en igual medida y con seriedad a ambos aspectos de la 

existencia humana. 

 

El libro Motivation and Personality fue para Maslow «esencialmente, un intento 

de construir sobre las psicologías clásicas de las que se disponía, más que de refutarlas 

o crear otras psicologías que compitiesen con ellas». 

 

Maslow acentúa también que acepta «el espíritu empírico y experimental» de los 

conductistas y «el desenmascaramiento y la investigación en profundidad» del 

psicoanálisis, si bien dirige sus ataques contra «las imágenes del ser humano que 

crearon» y Continúa: «Esto significa que el libro presentaba otra filosofía de la 

naturaleza humana, una nueva imagen del ser humano». Ya en el prólogo de la edición 

alemana recopila su postura una primera vez: «Si hubiese tenido que resumir la tesis 

del presente libro en una sola frase hubiese dicho que, además de lo que las 



psicologías de aquel tiempo habían anunciado sobre la naturaleza humana, que el ser 

humano posee también una naturaleza superior y que ésta es instintoide, es decir, una 

parte de su ser, habría resaltado el ser profundamente unitario del hombre, en 

contraposición al procedimiento analítico, diseccionador, atomístico y newtoniano del 

conductismo y del psicoanálisis freudiano» 

 

 

 

 

 

Filosofía  Fenomenológica   

existencialista  (E. Husserl. W. James  Filosofía Oriental 

(H. Bergson M. Buber  M. Merteaus-Penty)  (Budismo Zen) 

M. Herdegger)     
     

 
 
 
 

Autorrealización como motivación y Necesidad 
(Abraham Maslow) 

 
 
 
 

 

Análisis de la  Conductismo  Psicología de la  Psicología 
 

existencia  (E. Thorndike y  Gestal (M.  organismica 
 

(M. Boss)  H. Harlow)  Westhermer)  comprensión 
 

      fenomenológica 
 

      

de la ciencia (K. 
 

      
 

      Gosdstein) 
 

 
Maslow se sirve —de acuerdo con su orientación filosófica— de una metodología 

analítico-holística que concede gran importancia al análisis de fenómenos aislados, 

pero que pretende simultáneamente haber abalizado cada fenómeno aislado <<como 

una expresión de todo el organismo». Una característica esencial de la personalidad es 

para él, en la práctica, «que debe existir una investigación anterior o una comprensión 

de todo el organismo y que nosotros investigamos entonces el papel que juega nuestra 

parte del todo en la organización y la dinámica del organismo en su totalidad». La 

semejanza con Goldstein es sorprendente, y Maslow escribe en sus explicaciones 



acerca del punto de vista dinámico-holístico, que su punto de vista «se puede 

denominar también organísmico en el sentido goldsteíniano». 

 
Maslow llama la atención especialmente sobre la persona del científico: pues el 

científico mismo es siempre también parte de la investigación, ya que la persona del 

que investiga está siempre en relación y actúa siempre sobre el objeto que investiga por 

él tratado; de este modo los resultados de la investigación del científico están influidos, 

p. ej: 

 
— por una percepción selectiva según los deseos, esperanzas, temores y expectativas 

del científico respecto de sus investigaciones,  

 
— por el papel y el status de cada científico en particular,  

 

— por la motivación y meta que subyace a cada objetivo de investigación particular, etc.  

 

En el acceso psicológico de Maslow a la ciencia, los valores adoptan una posición 

importante. Las necesidades del ser humano son la base de la ciencia a la que imponen 

metas, y la satisfacción de dichas necesidades «es un “valor”». Estos valores no 

pueden eliminarse de la actuación científica en el sentido de una ciencia libre de 

valores. Lo único que puede hacerse «para evitar la falsificación de nuestra percepción 

de la naturaleza, de la sociedad o de nosotros mismos mediante valores humanos, es 

ser constantemente y siempre conscientes de dichos valores, entender su influencia 

sobre la percepción y llevar a cabo, con ayuda de dicha comprensión, las necesarias 

correcciones» . Lo que afirma aquí Maslow recuerda a lo dicho por Heidegger, Merleau-

Ponty y Binswanger y conduce en realidad a que el científico vive, él mismo como ser 

humano, en medio de seres humanos y de cosas hechas por seres humanos, que el ser 

científico es un «estar en el mundo», es decir, que él mismo es siempre, en parte o en 

su totalidad, componente de lo que él investiga en ese momento. 

 

Maslow propone que se considere al hombre como punto de partida de la 

investigación y no a «objetos» cualesquiera, puestos por el hombre en el centro de la 

investigación, ya que así la investigación humana se convierte obligatoriamente también 

en una investigación acerca del hombre, donde el investigador y el objeto de 

investigación se oponen como sujeto y objeto. Maslow propone por tanto «en lugar de 



este punto central impersonal ponemos al ser humano como punto de partida o central. 

Intentemos obtener conocimiento acerca de la persona como modelo y a partir de aquí 

crear paradigmas o modelos metodológicos, conceptualización y 
 
Weltanscbauung de la filosofía y epistemología». En este contexto menciona a Buber y 

toma su concepto del «yo-tú» como patrón de una base adecuada a una investigación 

del ser humano: «En una relación como ésta es característico que el que conoce esté 

envuelto en lo que conoce. No está alejado; está cerca. No le deja indiferente; le afecta. 

No carece de emocionalidad; es emocional. Tiene énfasis, intuición por el objeto de 

conocimiento, es decir, se siente identificado con él, al igual que él en un cierto grado y 

en cierta forma idéntico a él. Se interesa». Desde aquí ya no está lejos el camino hasta 

la concepción de Rogers del papel del terapeuta en la «relación investigadora» hacia su 

cliente, que a partir de sus propias fuerzas encuentra soluciones y pasos hacia el 

desarrollo posterior de su personalidad. 

 

En el rechazo de una ciencia libre de valores y abstracta, Maslow se refiere a las 

corrientes filosóficas de la filosofía existencialista (Buber y Kierkegaard) y de la 

fenomenología. Respecto a Kierkegaard escribe en The Psychology of Science: «El 

ataque a la abstracción disociada de la concreción no debe confundirse nunca con el 

ataque a la abstracción jerárquicamente integrada con la concreción y la experiencia. » 

La filosofía existencialista y la fenomenología son para él «un intento de volver a la vida 

misma, es decir, a la experiencia concreta sobre la que deben basarse todas las 

abstracciones, si quieren seguir viviendo». Por este motivo, la ciencia no está tampoco 

para Maslow reservada al científico, sino que «el artista creativo, el filósofo, el 

humanista literario o también el trabajador de la calle pueden asimismo descubrir la 

verdad y hay que animarlos a ello con igual intensidad que al científico». 

 
Contribución de Maslow a la psicología humanística 
 
 
A pesar de que Abraham Maslow pertenece, junto a Ruth Cohn, a los representantes 

más jóvenes de la psicología humanística, es —desde el punto de vista histórico— el 

más importante de ellos. Maslow se opone a una psicología que no contempla al ser 

humano en su existencia total sino que, sobre la base de una exigencia cada vez más 

colmada de objetividad, lo reduce progresivamente y lo divide en áreas de personalidad 

y comportamiento fácilmente apreciables en su conjunto Maslow sabe de qué habla ya 



que en definitiva, después de haber sido representante famoso del conductismo, 

abandonó esta tendencia para adscribirse a la nueva construcción de una «tercera 

fuerza» en la psicología. 

 

Bajo la influencia clara de Goldstein, la base del trabajo teórico de Maslow es el 

convencimiento de la totalidad del organismo humano y su afán de autorrealización y 

crecimiento. 

 

Maslow deja claro que las necesidades biológicas, como el hambre y la sed, 

pueden contribuir a la autorrealización del ser humano sólo unidas a las necesidades 

psíquicas como afecto, amor y reconocimiento, Maslow se opone con ello a la dualidad 

espíritu-cuerpo defendida por la filosofía cartesiana, a la que contrapone el principio de 

la totalidad del organismo que se autorrealiza. 

 

En este punto coincide no sólo con Kurt Goldsia sino también con Fritz Peris, 

Carl Rogers y Ruth Cohn que desarrollaron sus conceptos asimismo sobre la base de 

un organismo que funciona de forma unitaria. La correspondencia entre bueno y malo, 

suerte y desgracia, alegría y tristeza y el que sean eficaces para la autorrealización sólo 

en la unidad como componentes del proceso organísmico, relaciona a los 

representantes de la psicología humanística antes mencionados así como el 

convencimiento claramente expresado por Goldstein y Maslow de que el ser humano no 

despliega únicamente energías para evitar el área incómoda y dolorosa de su 

existencia, sino que realiza también pasos activos en la dirección de la obtención del 

placer y la felicidad. 

 

La contribución específica de Maslow a la psicología humanística no consiste, 

por tanto, en el concepto de la autorrealización, ni en la exigencia de unidad de cuerpo 

y espíritu, ni en la concepción de que el ser humano no sólo procura una reducción de 

la tensión sino también un aumento de ésta mediante una actuación activa; la 

contribución de Maslow consiste en la acentuación de uno de los aspectos que en los 

otros representantes de la psicología humanística o no se encuentra o al margen: la 

experiencia cumbre (peak experience). 

 

Maslow fue quien tuvo el valor de extender la exigencia de percepción unitaria 



del organismo humano al área de la percepción mítica espiritual Amplio la psicología 

humanística en un aspecto hasta entonces el lugar únicamente en el área de la religión 

y de la filosofía Según Maslow, las experiencias no accesibles a la razón, como por 

ejemplo éxtasis, creatividad, meditación o telepatía, deben tomarse en el marco del 

concepto de la autorrealización con la misma seriedad que en el marco de las 

experiencias racionalmente comprensibles. De ahí, el concepto de la «experiencia 

cumbre» tiene una función clave en la teoría maslowiana de la autorrealización 

organísmica, con las implicaciones siguientes: 

 

1. Aquel que concibe las experiencias cumbre como componente «normal» del 

mundo, percibe de forma unitaria; no separa una parte de su realidad subjetiva sino que 

la une; avanza, en el sentido de Husserl, «hacia las cosas mismas»; su experiencia es 

así unitaria y única, posee sus propias leyes y no tiene que dejarse comparar ni asignar 

sobre la base del reconocimiento social o científico. La experiencia cumbre es para 

Maslow, enteramente en el sentido de «estar en el mundo» de Merleau-Ponty, una 

fusión corporal con el mundo durante un momento: «parece como si fuera todo lo que 

había en el universo, como si fuera todo de ser, sinónimo del universo». 

 

2. Para Maslow la experiencia cumbre no es únicamente un estado inhabitual de 

la conciencia, sino expresión de una realidad del ser humano que de otro modo 

permanece oculta, es decir, la experiencia cumbre completa la realidad del individuo en 

un aspecto determinante sin el cual él no podrá adoptar nunca un carácter unitario ni 

ser jamás realmente una parte del mundo. Con esta comprensión universal de la 

existencia humana, Maslow se aproxima mucho al pensamiento de la filosofía 

existencialista. No sólo en el parentesco conceptual con Jaspers (Jaspers habla de 

«situaciones límite»), sino en el con vencimiento de que todas las áreas accesibles a la 

percepción, humana sostienen simultáneamente y determinan existencial- mente las 

experiencias buenas y dolorosas así como las místicas. Cuando Maslow dice: «Esto no 

es una negación de lo malo, del dolor o la muerte, sino más bien una reconciliación con 

ellos, una comprensión de su necesidad», queda claro que en todo ello él no pretende 

suprimir lo malo y malvado del ser humano mediante la creencia mesiánica ocasional 

en lo bueno que hay en el hombre, sino que lo que le importa es el trabajo y la 

investigación para la ampliación de la imagen del ser humano en la psicología; 



ampliación en el sentido de permitir una percepción y experiencia en todas las áreas de 

la existencia. 

 
Abraham Maslow 
 
 
Durante toda su carrera como psicólogo, Maslow se interesó profanamente por el 

estudio del crecimiento y el desarrollo personal, así como por la utilización de la 

Psicología como una herramienta para promover el bienestar psicológico y social. 

Insistía en que una teoría la personalidad exacta y con posibilidades de perdurar debía 

incluir no solamente el abismo, sino también la cima a donde todo individuo puede 

llegar. Maslow es uno de los fundadores de la psicología humanística. A través de la 

teoría y la práctica alentó el establecimiento de una alternativa para el conductismo y el 

psicoanálisis, los cuales han tratado de hacer caso omiso o de disculpar, con 

aplicaciones, la creatividad, el amor, el altruismo y otras grandes conquistas sociales e 

individuales de la humanidad. 

 

Maslow estaba profundamente interesado en explorar nuevos problemas, nuevos 

campos. Su obra es ante todo una recopilación de pensamientos, opiniones e hipótesis, 

más que un sistema teórico bien desarrollado. Su enfoque de la Psicología se puede 

sintetizar con la fase inicial del libro que más influencia ha tenido, Hacia una psicología 

del ser‘ Ahora está surgiendo en el horizonte un nuevo concepto la enfermedad y de la 

salud del hombre, una Psicología que yo encuentro tan emocionante y tan llena de 

posibilidades maravillosas, que no resisto la tentación de presentarla públicamente, aun 

antes de ser verificada y confirmada, y antes de que pueda ser considerada como un 

conocimiento científico digno de confianza” (1968, p. 3). 

 
Biografía 
 
 
Abraham Maslow nació en la ciudad de Nueva York en 1908 o de una familia de 

inmigrantes judíos, creció en Nueva York y asistió a la Universidad de Wisconsin para 

llevar a cabo sus estudios pregrado y postgrado. En 1930 recibió su B.A.; en 1931 su 

M.A. y 1934 su Ph.D. Estudió la conducta de los primates con Harry Harlow y 

conductismo con Clark Hull, un eminente psicólogo experimental 

 

Después de recibir su Ph.D., Maslow regresó a Nueva York para realizar estudios 



avanzados en Columbia y luego aceptó una cátedra en el Departamento de Psicología 

de la Universidad de Brooklin. En esa época, Nueva York era un centro intelectual 

tremendamente estimulante, que albergaba a muchos de los más famosos científicos 

que habían huido de la persecución nazi. Estudió con varios psicoterapeutas como 

Alfred Adler, Erich Fromm y Karen Horney. Recibió una gran influencia de Max 

Wertheimer, uno de los fundadores de gestaltismo, y de Ruth Benedict, una brillante 

antropóloga, 

 

El interés de Maslow por las aplicaciones prácticas de la Psicología se remonta a 

los primeros años de su carrera. Su tesis versó sobre la relación entre el dominio y el 

comportamiento sexual entre primates. Después de retirarse de Wisconsin, inició una 

serie de investigaciones intensas sobre la conducta sexual humana. Sus 

investigaciones en esta área estuvieron inspiradas en el concepto psicoanalítico de que 

el sexo tiene una importancia fundamental en la conducta humana. Maslow creía que 

cualquier paso adelante, en nuestra comprensión del funcionamiento sexual, mejoraría 

tremendamente el ajuste de los hombres. Durante la Segunda Guerra Mundial, cuando 

se cuenta de lo poco que la Psicología contribuía a los problemas importantes del 

mundo, el interés de Maslow cambió de la Psicología experimental a la Psicología social 

y de la personalidad. Deseo dedicarse a “descubrir una Psicología para la mesa de la 

paz” (H 1968, p. 54). 

 

Fuera de su trabajo profesional, Maslow participé en algunos negocios familiares 

durante una enfermedad prolongada. Su interés por los negocios y por las aplicaciones 

prácticas de la Psicología dieron origen, fundamentalmente, a la obra 
 
Manejo de la compilación de pensamientos y artículos relacionados con la 

Administración y la Psicología industrial, escritos durante un verano que Maslow pasó 

como colaborador visitante en una pequeña planta industrial de California. 

 

En 1951 se trasladó a la Universidad de Brandeis, acabada de fundar, donde fue 

director del primer Departamento de Psicología uno de los promotores del desarrollo de 

ese centro, donde permaneció hasta 1968, poco antes de su muerte en 1970. Fue 

presidente la Asociación Psicológica Americana entre 1967 y 1968. Desde 191 hasta 

1970 fue socio de la Fundación de Caridad W. P. Laughlini California. 

 



A pesar de que a Maslow se lo considera como uno de los fundadores de la 
 
Psicología  humanística,  estaba  en  desacuerdo   con  las  limitaciones  de  la 

denominación. “No debemos decir “Psicología humanística”. El adjetivo es innecesario, 

pero no vayan a creer ha pensado. (Maslow, soy anticonductista. Yo soy antidoctrinario. 

. . Estoy contra todo lo que cierra las puertas e inhibe las posibilidades” (Hall, 1968) 

 
Antecedentes intelectuales 
 
 
Psicoanálisis 
 
 
La teoría psicoanalítica ejerció gran influencia en la vida y el pensamiento de Maslow. 

Su propio análisis personal lo afectó profundamente y le demostró la tremenda 

diferencia que había entre el conocimiento intelectual y la experiencia real. Maslow 

creía que el psicoanálisis podía suministrar el mejor sistema para analizar la 

Psicopatología e igualmente la mejor psicoterapia existente. (Esto fue en 1955). Sin 

embargo, halló el sistema psicoanalítico totalmente insatisfactorio como una psicología 

general para todo el pensamiento y la conducta humanas. “Su representación pictórica 

de) hombre es una alabanza desproporcionada y distorsionada de sus flaquezas y 

defectos, que pretende describirlo totalmente... 
 
Prácticamente, Freud omite o vuelve patológicas todas las actividades de que el 

hombre se enorgullece y que le dan sentido, riqueza y valor a su vida” (Maslow, 1972, 

p. 71). 

 
Antropología social 
 
Cuando era estudiante en Wisconsin, Maslow se interesó seriamente por la obra de los 

antropólogos sociales, como Malinowski, Mead, Benedict y Linton. En Nueva York tuvo 

la oportunidad de estudiar con figuras en el campo de la cultura y de la personalidad, el 

cual se interesa por la aplicación de las teorías psicoanalíticas al análisis de la conducta 

en otras culturas. Por otra parte, Maslow se fascinó con el libro de Summer, 

Costumbres de los pueblos, y n el análisis que dicho autor hizo de las formas en que los 

patrones culturales y las prescripciones determinan la conducta humana. Maslow 

recibió tanto aliento de Summer que prometió dedicarse a las mismas áreas de estudio. 

 
Psicología de la gestalt 
 
 



Maslow también fue un asiduo estudiante de la Psicología de la gestalt. Admiraba 

sinceramente a Max Wertheimer, cuya obra sobre el pensamiento productivo está 

íntimamente relacionada con los ensayos de Maslow sobre la cognición y con su obra 

sobre la creatividad a Maslow, al igual que para los psicólogos gestaltístas, un elemento 

para el pensamiento creativo y para la efectiva solución de problemas lo constituye la 

habilidad de percibir y de pensar en términos de totalidades o de patrones y no sólo de 

partes aisladas. 

 

Otra influencia extremadamente importante en el pensamiento de Maslow fue la 

obra de Kurt Goldstein, un neuropsiquiatra que asistía en el hecho de que el organismo 

es un todo unificado y que sucede en cualquiera de sus partes afecta todo el 

organismo. 

 

La obra de Maslow sobre la autoactualización fue inspirada en parte por 

Goldstein, quien utilizó por primera vez el término. Maslow dedicó a Goldstein su libro 
 
Hacia una psicología del ser y en el prefacio decía: “Si tuviera que expresar en una sola 

frase lo que significa para mí la Psicología humanística, diría que es una integración de 

Goldstein (el gestaltismo) y Freud (las distintas psicologías psicodinámicas), unida toda 

con el espíritu científico que aprendí de mis profesores en la Universidad de Wisconsin” 

(Maslow, 1968, p.v.). 

 
Conceptos principales 
 
 
Autoactualización 
 
 
Maslow definió, a la autoactualización en términos generales, como “el empleo y la 

explotación total de los talentos, capacidades, posibilidades, etc.” (1970, p. 150). 

“Pienso en el hombre que se autoactualiza no como un hombre ordinario con algo 

agregado, sino más bien como el hombre ordinario a quien no se le ha quitado nada. El 

hombre promedio es un ser total con poderes y capacidades amortiguadas e inhibidas’ 

(Maslow en Lowry, 1973b, p. 91). 

 

Sus investigaciones acerca de la autoactualización fueron estimuladas en primer 

término por su deseo de comprender mejor a los dos profesores que más lo alentaron: 

Ruth Benedict y Max Wertheimer. Si bien Benedict y Wertheimer eran dos personajes 



diferentes y se interesaban en distintos campos de estudio, Maslow creía que 

compartían un nivel común de satisfacción personal, tanto en su vida profesional como 

privada, la cual nunca había observado en los demás. Maslow vio en Benedict y 

Wertheimer no sólo a dos científicos brillantes y eminentes, sino a seres humanos 

profundamente plenos y creativos 

 

Inició su propio proyecto de investigación general tratando de descubrir qué los 

hacía tan especiales y conservaba una libreta de notas con todos los datos que podía 

acumular sobre su vida personal, actitudes, valores, etc. La comparación entre Benedict 

y Wertheimer fue el primer paso de su eterno estudio sobre la autoactualización. 

 

Investigación sobre la autoactualización 

 

Maslow inició sus estudios sobre autoactualización de manera formal, 

examinando la vida, los valores y las actitudes de las personas que consideraba más 

saludables y creativas. Primero observó a quienes en su concepto eran más 

autoactualizantes: o sea, aquéllos que habían alcanzado un nivel de funcionamiento 

más óptimo, más eficiente y saludable en comparación con los hombres o mujeres 

promedio. 

 

Sostenía que era más acertado hacer generalizaciones sobre la naturaleza 

humana, partiendo del estudio de los mejores ejemplos que pudiera encontrar y no 

basándose en un catálogo de promesas y fallas de los individuos promedio o 

neuróticos. “En verdad, un visitante de Marte que descendiera sobre una colonia de 

hombres lisiados desde su nacimiento, enanos y jorobados, no podría deducir cómo 

deberían haber sido. No estudiemos pues a los lisiados, sino al enfoque más próximo 

que podamos dar a los hombres enteros y sanos. En ellos encontramos diferencias 

cualitativas, un diferente sistema de motivación, emociones, valores, pensamientos y 

percepciones. En cierto sentido, sólo los santos son el género humano” (Maslow en 

Lowry, 1973a, p. 90). 

 

Estudiando a los mejores y más sanos hombres y mujeres podemos explorar los 

límites del potencial humano Si queremos estudiar, por ejemplo, qué tanta velocidad 

pueden desarrollar los seres humanos, debemos trabajar con los mejores atletas y 

corredores que hay. No tendría sentido someter a la prueba a una “muestra promedio” 



cada de todas las poblaciones. Análogamente, Maslow sostenía que para estudiar la 

salud y madurez psicológicas era preciso investigar a la gente más madura, creativa y 

bien integrada;) Maslow siguió dos criterios al incluir a la gente en su estudio inicial. 

Primero, todos los sujetos debían estar relativamente libres de problemas nerviosos o 

de otros problemas personales importantes. Siendo, todos los que eran sometidos a 

estudio debían utilizar, en lo mejor posible talento, sus capacidades y cualquiera de sus 

poderes. 

 

Este grupo estaba compuesto de dieciocho personas, nueve de las cuales eran 

contemporáneas y otras nueve eran figuras históricas en que se incluía a Abraham 

Lincoln, Thomas Jefferson, Albert Einstein, Eleanor Roosevelt, Jane Adams, William 

James, Albert Schweitzer, Aldous Huxley y Braruch Spinoza 

 

Maslow (1970, pp. 153-172) enumera las siguientes características de los 

autoactualizantes: 

 

1. Mejor percepción de la realidad y relaciones más agradables con ella misma  
 
 
2. Aceptación (del sí mismo de los demás, de la naturaleza)  
 
 
3. Espontaneidad y sencillez; naturalidad  
 
 
4. Concentración en el problema, en contraposición al egocentrismo  
 
 
5. La cualidad del desapego; la necesidad de privacía  
 
 
6. Autonomía; independencia de la cultura y del medio  
 
 
7. Sensación de aprecio permanente  
 
 
8. Experiencias místicas y culminantes  
 
 
9. Gemeinschaftsgefühl (sentimientos de afinidad con los demás)  
 
 
10. Relaciones interpersonales más profundas  
 
 
11. La estructura del carácter democrático  



 
 
12. Discriminación entre los medios y los fines; entre lo bueno y lo malo  
 
 
13. Sentido del humor filosófico, amigable  
 
 
14. Creatividad para la autoactualización  
 
 
15. Resistencia a la aculturación; la trascendencia de cualquier cultura particular.  
 
 

Maslow indicaba que las personas participantes en la autoactualización que él 

estudió no eran perfectas o estaban libres de defectos importantes. Su vigorosa 

consagración al trabajo y los valores escogidos puede inclusive llevar, a quienes se 

actualizan, a volverse totalmente insensibles durante la búsqueda de sus propias 

metas; trabajo puede anteponerse a los sentimientos o necesidades de los demás. Por 

otra parte, estas personas pueden llevar su independencia hasta el punto de chocar con 

las relaciones familiares más convencionales. Quienes se actualizan también 

comparten muchos problemas de las personas promedio: culpabilidad, angustia, 

tristeza, conflictos, etc. 

 

¡No hay seres humanos perfectos! Podemos encontrar personas buenas 

verdaderamente buenas, grandes en realidad. De hecho, existen creadores, videntes, 

sabios, santos, y miembros de sectas religiosas opuestas. Esto ciertamente puede 

darnos esperanzas para el futuro de la especie humana aunque sean poco comunes y 

no las haya por docenas. Pero estas mismas personas pueden, a veces, ser aburridas, 

irritables, petulantes, egoísta, iracundas o pueden estar deprimidas. Para evitar 

desilusionarnos de naturaleza humana, tenemos que renunciar a hacernos ilusiones 

respecto ella. (Maslow, 1970, p. 176) 

 
Teoría de la autoactualización 
 
 
En su último libro, Los alcances últimos de la naturaleza humana (1971), Maslow nos 

presenta ocho formas de autoactualización ocho conductas que llevan a ella. No se 

trata de una lista precisa, clara y ajustada en forma lógica, sino que más bien 

representa la culminación del pensamiento de Maslow sobre esta teoría. 

 



1. Primero, autoactualización significa experiencia total, vívida y desinteresadamente, 

con una concentración y una absorción totales” (Maslow, 1971, p. 45). En general, 

estamos relativamente ignorantes de lo que pasa en nosotros o a nuestro alrededor. 

(La maño parte de los testigos cuentan diferentes  versiones del mismo sucesos por 

ejemplo). No obstante, todos tenemos momentos de conocimiento máximo e interés 

intenso, momentos que Maslow llamaría autoactualización. 

 
2. Si pensamos que la vida es un proceso de alternativas, entonces la 

autoactualización significa hacer de cada decisión una elección para el desarrollo. A 

menudo tenemos que escoger entre el desarrollo y la seguridad, entre el progreso y 

el retroceso Cada alternativa tiene su aspecto positivo y negativo. Escoger la 

seguridad es preferir permanecer en lo conocido y en lo familiar, con el riesgo de 

volvernos torpes y anticuados. Preferir el desarrollo es abrirnos a experiencias 

nuevas y desafiantes, conociendo el riesgo de lo nuevo y lo desconocido.  

 
3. Actualizarse es volverse real, existir efectivamente y no sólo en potencia. Por sí 

mismo, Maslow entiende el meollo o la naturaleza esencial del individuo, incluyendo 

nuestro temperamento, nuestro gusto propio y nuestros únicos valores. Así pues, 

autoactualizarse es aprender a ponernos en armonía con nuestra naturaleza interior. 

Esto significa decidir por uno mismo si nos gusta cierto alimento o determinada 

película, sin tener en cuenta las ideas u opiniones de los demás.  

 
4. La honradez y la responsabilidad por nuestras acciones constituyen dos elementos 

esenciales de la autoactualización Más que proponer y dar respuestas generalmente 

calculadas para agradar a los demás o para quedar bien, Maslow sostiene que las 

respuestas se deben buscar en nosotros mismos. Cada vez que hacemos esto, nos 

ponemos en contacto con nuestro propio sí mismo.  

 
5. Los primeros cuatro pasos nos ayudan a desarrollar la capacidad para hacer 

“mejores elecciones para nuestra vida”. Debemos aprender a confiar en nuestros 

propios juicios y en nuestros propios instintos y a actuar conforme a ellos. Maslow 

cree que esto lleva aleccionar mejor lo que es constitucionalmente correcto para  

cada dividuo en cuestiones de arte, música y alimentos, así como también en las 

elecciones más importantes para la vida, como escoger cónyuge o una carrera. 



 

6. La autoactualización también es un proceso continuo del desarrollo de nuestros 

potenciales. Esto significa emplear nuestras habilidades y nuestra inteligencia y 

“trabajar para hacer bien lo que deseamos” (Maslow, 1971, p. 48). Un gran talento o 

la inteligencia no son sinónimos de autoactualización; muchas personas bien 

dotadas o utilizan sus habilidades con plenitud y otras, que tal vez lo hacen con un 

talento promedio, llevan a cabo una tarea tremenda. La autoactualización no es una 

“cosa” que alguien tiene o no tiene. Constituye un proceso infinito, similar a la senda 

budista de la iluminación. Es una manera continua de estar, vivir, trabajar y tener 

relación con el mundo, no es sólo la realización de una tarea.  

 
7. “Las experiencias culminantes son los momentos transitorios la autoactualización” 

(Maslow, 1971, p. 48). Durante los momentos culminantes es cuando nos sentimos 

más plenos, más integrados, más conocedores de nosotros mismos y del mundos 

En esos momentos pensamos, actuamos y sentimos en forma más clara y 

precisamos más afectuosos con los demás y los aceptamos, nos sentimos más 

libres de conflictos y ansiedad y tenemos más posibilidades d poner nuestras 

fuerzas al servicio de las acciones constructivas.  

 
8. Otro paso en la autoactualización es el proceso del conocimiento de nuestras 

defensas y el trabajo para desistir Necesitamos conocer más las formas en que 

distorsionamos la imagen de nosotros mismos y la del mundo exterior por medio de 

la represión la proyección y otros mecanismos de defensa.  

 
 
Autoactualización según la teoría de Goldstein 
 
 
En virtud de que la obra de Maslow sobre la autoactualización una de sus 

contribuciones más importantes para la Psicología, puede ser útil volver la mirada al 

concepto original desarrollado por Kurt Goldstein. Su concepto es muy diferente al 

último planteado por Maslow. Como neurofisiólogo, consagrado principalmente a 

paciente con lesiones cerebrales. Goldstein consideró la autoactualización como un 

proceso fundamental de todo organismo, el cual puede tener efectos positivos o 

negativos en el individuo. Goldstein decía q cada organismo tenía un impulso primario; 

que “un organismo e gobernado por la tendencia a actualizar, hasta donde sea posible, 



sus capacidades individuales, su ‘naturaleza’, en el mundo” (1939 p. 196). Goldstein 

sostenía que la descarga de tensión constituye un impulso fuerte que sólo se produce 

en los organismos enfermos Para un organismo sano, la meta primordial es “la 

formación de un determinado nivel de tensión, a saber, que haga posible una actividad 

ordenada” (Goldstein, 1939, pp. 195-196). Un impulso como el hambre es un caso 

especial de autoactualización, en el cual se busca una reducción de la tensión con el 

propósito de regresar al organismo a condiciones óptimas para la posterior expresión de 

sus capacidades pero, sólo en una situación anormal, un impulso así se vuelve 

exigente. Goldstein afirma que un organismo normal puede posponer temporalmente la 

comida, el sexo, etc., si están presentes otros motivos de distracción o curiosidad. 

 

Según la teoría de Goldstein, competir exitosamente con el medio implica cierta 

cantidad de incertidumbre y el organismo sano autoactualizante realmente provoca ese 

choque al aventurarse a afrontar nuevas situaciones para utilizar sus capacidades Para 

Goldstein (y también para Maslow) la autoactualización no significa terminar con los 

problemas y las dificultades; por el contrario, el crecimiento con frecuencia puede traer 

muchas penas y sufrimientos, La posesión de un aparato digestivo hace de la comida 

una necesidad los músculos necesitan movimiento. Un ave necesita volar y un artista 

necesita crear, inclusive cuando el acto de la creación le exige luchar y hacer grandes 

esfuerzos. 

 
Experiencias cumbre 
 
 
Las experiencias cumbre consisten en momentos especialmente alegres y 

emocionantes en la vida de cada individuo. Maslow observa que estas experiencias a 

menudo son producto de intensos sentimientos de amor, participación en el arte o la 

música o de una experienciación de la belleza abrumadora de la naturaleza. “Todas las 

experiencias culminantes pueden entenderse fructíferamente como terminaciones de la 

acciónY o como la conclusión de los psicólogos gestaltistas o como el paradigma del 

tipo de orgasmo completo del que habla Reich o como una descarga total, catarsis, 

culminación, clímax, con, exhumación, vaciamiento o terminación” (Maslow, 1968, p. 

111). 

 

La mayor parte de nosotros hemos tenido varias experiencias cumbre, aunque 



no siempre las hayamos concebido como tales. Nuestras reacciones al mirar un 

atardecer hermoso o cuando escuchamos una conmovedora pieza musical, son 

ejemplos de estas experiencias según Maslow, las experiencias cumbre pueden ser 

producto de sucesos internos y estimulantes. “Parece como si una experiencia de 

verdadera excelencia, de verdadera perfección... tratara de producir una experiencia 

cumbre) (Maslow, 1971, p. 175)4La vida de la mayor parte de las personas está llena 

de largos periodos de relativa distracción, de falta de participación e inclusive de tedio. 

En contraste, y en su sentido más amplio, las experiencias cumbre son aquellos 

momentos en que participamos activamente, nos emocionamos y nos quedamos 

abstraídos en el mundo. 

 

Las experiencias cumbre más potentes son relativamente raras. Los poetas las 

describen como momentos de éxtasis, los religiosos como experiencias místicas 

profundas. Para Maslow dos “culminaciones” más elevadas abarcan las “sensaciones 

de horizontes ilimites que se abren a la vista, la sensación de ser a la vez más poderoso 

y más miserable que nadie, la sensación de un gran éxtasis, de maravilla y de pavor, la 

pérdida de la ubicación, tanto en el tiempo como en el espacio. . .“ (Maslow, 1970, p. 

164). 

 
 
Experiencias de meseta o planas 
 
 
Una experiencia cumbre es una “elevación” que puede durar unos minutos o algunas 

horas, pero rara vez más tiempo. Maslow también analiza una experiencia más estable 

y duradera que denomina “experiencia de meseta”. La experiencia de meseta consiste 

en una forma nueva y más profunda de ver y experimentar el mundo. Implica un cambio 

fundamental de actitud, un cambio que afecta la talidad de nuestro punto de vista y crea 

una nueva apreciación y más intensidad en el conocimiento del mundo. Maslow 

experimentó personalmente esto, después de su primer ataque cardiaco. Su conciencia 

más intensa de la vida y de la inminente posibilidad de no le originó una forma 

totalmente nueva de percibir el mundo. (En la sección sobre la teoría de primera mano 

se puede obtener descripción más completa.) 

 
Autoactualización trascendental 
 
 



En los niveles más altos del desarrollo del humanitarismo, el conocimiento se 

correlaciona más positiva que negativamente con una sensación de misterio, temor, 

humildad, ignorancia, reverencia y una sensación de sacrificio. (Mas10w, 1971, p. 290) 

 
— Maslow descubrió que, al autoactualizarse, algunos individuos estaban  propensos a 

tener más experiencias cumbre, en tanto otros apenas si las tenían. Llegó a 

distinguir entre los que se autoactualizan y son psicológicamente sanos (seres 

humanos productivos poca o ninguna experiencia de lo trascendental) y aquellos 

p quienes la experiencia trascendental era importante o inclusive era punto 

central. Maslow decía que, al autoactualizarse, las personas trascendentes se 

enteran con más frecuencia del carácter sagrado de las cosas, que la dimensión 

trascendental de la vida en medio de sus diarias actitudes. Sus experiencias 

cumbre o  místicas son Valoradas como aspectos más importantes de su vida. 

Ellas tienden a pensar holísticamente y no sólo como actualizadores “meramente 

son más capaces de trascender las categorías del pasado, el presente futuro y 

de lo bueno y lo malo, así como de percibir una de la aparente complejidad y de 

las contradicciones de la y Tienen más probabilidad de ser innovadoras y 

pensadoras origina que sistematizadoras de ideas ajenas. A medida que su 

conocimiento se desarrolla, también lo hace su sentido de la humildad y la 

ignorancia y es posible que tiendan a mirar el universo cada vez con temor. Las 

personas trascendentes tienen más probabilidades de considerarse como las 

portadoras del talento y las habilidades, por durante su trabajo están menos 

preocupadas por el ego. Pueden honestamente: “Soy la mejor persona y por eso 

lo debo tener” o, el contrario admitir, “Usted es el mejor para este trabajo y deben 

quitármelo”. 

 
— No todo el que ha tenido una experiencia mística es un autoactualizador  

trascendental. Muchos de los que la han tenido no han desarrollado la salud 

psicológica y la productividad que Maslow no dejaba como un aspecto esencial 

de la autoactualización. Señaló había podido encontrar personas trascendentes, 

tanto entre hombre de negocios, administradores, profesores y políticos como 

entre a qué los que habían sido calificados socialmente como tales: poetas 

místicos, predicadores, etc.  

 



Jerarquía de las necesidades 
 
 
Maslow definió la neurosis y el desajuste psicológico como enfermedades por 

deficiencia”; es decir, que eran causadas por la privación de ciertas necesidades 

fundamentales, en la misma forma como la ausencia de ciertas vitaminas origina las 

enfermedades. Los mejores ejemplos de necesidades básicas son las necesidades 

fisiológicas, como hambre, la sed y el sueño. La privación conduce finalmente a la 

enfermedad, y la satisfacción de tales necesidades es su único remedio. Las 

necesidades básicas (como el hambre) nunca se pueden desconocer por completo. 

 

También es preciso satisfacer ciertas necesidades psicológicas permanecer 

sanos. Para Maslow, las necesidades fundamentales con las siguientes: necesidad de 

seguridad, de protección y de estabilidad; la necesidad de amor y la sensación de 

pertenencia, así como la necesidad de respeto por sí mismo y de estimación. Además, 

cada individuo tiene necesidades de desarrollo: una necesidad de desarrollar los 

potenciales y las propias capacidades, así como una necesidad de autoactualización. 

 
Jerarquia de necesidades básicas de Maslow 

 

Fisiológicas 

 

De seguridad 

 

De amor y pertenencia 
 
 
De estimación 
 
 
De autoactualización 
 
 
(Hambre, sueño, etc.) 
 
 
(Estabilidad, orden) 
 
 
(Familia, amistad) 
 
 
(Respeto por sí mismo, reconocimiento) 
 
 



(Desarrollo de las capacidades) 
 
 

De acuerdo con Maslow, las primeras necesidades son generalmente 

dominantes, es decir, deben ser satisfechas antes que cualquier otra de las ya 

enumeradas. “Es muy cierto que el hombre vive sólo pan, cuando no lo hay; pero, ¿qué 

sucede con los deseos del hombre cuando hay pan suficiente y su estómago siempre 

está lleno? Inmediatamente surgen otras necesidades (mayores) y éstas dominan al 

organismo más que el hambre fisiológica. A su vez, cuando aquéllas han sido 

satisfechas, surgen de nuevo otras (y aun mayores) necesidades, y así sucesivamente” 

(Maslow 1970, p. 38) 

 
Metamotivación 
 
 
La metamotivación se refiere a la conducta originada por las necesidades y los valores 

del desarrollo. Según Maslow, esta clase de motivación es mucho más común entre la 

gente que se autoactualiza, cual, por definición, ya ha sido gratificada en sus niveles 

inferiores. Meta motivación a menudo toma la forma de una consagración hacia ideales 

o metas, a algo “fuera de nosotros mismos”. Maslow, su vez, nos dice que las meta 

necesidades son la continuación de la necesidades básicas y que su frustración origina 

las “meta patologías Metapatología, significa una falta de valores, de significado y de 

plenitud en la vida. Maslow sostiene que un sentido de identidad, un carrera que valga 

la pena, así como la consagración a un sistema de valores, son cosas tan esenciales 

para nuestro bienestar psicológico como la seguridad, el amor y la autoestima. 

 
Quejas y metaquejas 
 
 
Maslow sugiere que hay diferentes niveles de quejas, los cual corresponden a los 

diferentes niveles de necesidades que se frustra Por ejemplo, en una fábrica, las quejas 

de bajo nivel podrían relacionarse con las condiciones de trabajo que no ofrecen 

seguridad, con unos jefes arbitrarios y autoritarios y con la diaria falta de segunda en el 

empleo. Estas son quejas relacionadas con las privaciones de las necesidades básicas 

de seguridad y protección física. Un nivel superior de queja podría referirse a la falta de 

un justo reconocimiento por nuestro rendimiento, a las amenazas contra nuestro 

prestigio, a falta de solidaridad del grupo en el que trabajamos, es decir, son quejas 

basadas en la amenaza contra nuestras necesidades de pertenencia o estimación. 



 

Las metaquejas se refieren a la frustración de las metanecesidades tales como la 

perfección, la justicia, la belleza y la verdad Es nivel de queja es un buen indicador de 

que en realidad todo marcha con bastante normalidad. Cuando la gente se queja de la 

falta de estética a su alrededor, ello significa que está relativamente satisfecha en lo 

que se refiere a necesidades básicas. 

 

Maslow supone que nunca deberemos esperar el fin de nuestras quejas; sólo 

habremos de esperar que adquieran un nivel superior. Las quejas contra la 

imperfección del mundo, la falta de una justicia perfecta, etc., son indicaciones sanas de 

que, a pesar del alto grado de satisfacción básica, la gente lucha por obtener una mayor 

perfección y desarrollo. De hecho, Maslow insinúa que la “elevación” de las quejas de 

los miembros de una comunidad constituye una buena medida de su grado de 

iluminación. 

 
 
Motivación por deficiencia y por existencia 
 
 
Maslow ha dicho que la mayoría de los psicólogos sólo se ocupan de la motivación que 

proviene de la deficiencia, es decir, que se concentran en la conducta orientada hacia la 

satisfacción de una necesidad que se ha privado o se ha frustrado. El hambre, el dolor y 

el temor son buenos ejemplos de motivaciones por deficiencia. 

 
Con todo, si observamos de cerca la conducta del hombre o la de los animales, 

vemos que hay otra clase de motivación. Cuando un organismo no tiene hambre, dolor 

ni temor, surgen nuevas motivaciones como la curiosidad y la diversión. Bajo estas 

circunstancias podemos disfrutar de las actividades como un fin por sí mismas y no 

siempre sólo como un medio para satisfacer una necesidad. “La motivación por 

existencia” se refiere primordialmente al gozo y la satisfacción presentes o al deseo de 

buscar una meta de valor positivo (motivación del desarrollo o metamotivación). Por el 

contrario, “la motivación por deficiencia” incluye la necesidad de cambiar el estado 

actual de las cosas porque lo creemos insatisfecho o frustrante. 

 

Las experiencias cumbre se relacionan generalmente con el dominio del ser, y la 

Psicología del ser también tiende a ser más aplicable a quienes se autoactualizan. 



Maslow distingue entre noción (conocimiento) D y E (deficiencia y existencia), valores D 

y E, así como amor D y E. 

 
 
Noción (conocimiento) por deficiencia y por existencia 
 
 
En la noción por deficiencia, los objetos se consideran sólo como satisfactores de 

necesidades, como medios para llegar a otros fines. Esto lo podemos comprobar 

especialmente cuando las necesidades son fuertes. Maslow (1970) señala que las 

necesidades fuertes tratan de canalizar el pensamiento y la percepción, en tal forma 

que el individuo sólo conoce aquellos aspectos del medio que se relacionan con 

satisfacción de la necesidad, Una persona hambrienta va a ver solamente alimentos, un 

mendigo sólo el dinero. La noción por existencia es más precisa y efectiva por cuanto 

quien la percibe tiene menos probabilidades de distorsionar sus percepciones para 

satisfacer sus necesidades o deseos. Este tipo de no emite juicios ni compara o evalúa: 

su actitud fundamental la de apreciación de lo que es. Los estímulos se siguen en forma 

exclusiva y total y la percepción parece más rica, más plena y más completa. 

 

Quien percibe se mantiene un tanto independiente de lo percibido. Los objetos 

exteriores se valoran de y en sí mismos más que por su importancia para los intereses 

personales. En realidad, en un atado de noción por existencia el individuo tiende a 

permanecer solo en la contemplación o en la observación pasiva y se considera Que su 

intervención activa carece de importancia o es inadecuada. Una ventaja de la noción 

por deficiencia es que el individuo puede sentirse obligado a actuar y a tratar de 

modificar las condiciones existentes. 

 
Valores por deficiencia y por existencia 
 
 
Maslow no se ocupa de los valores por deficiencia, pero analiza detalladamente los 

valores por existencia. - Cree que existen cierto valores inherentes a cada individuo. 

Sostiene que “los valores, máximos (existen) dentro de la misma naturaleza humana y 

hay que descubrirlos allí, lo cual está en perfecta contradicción con las creencias más 

antiguas de que los valores más altos sólo pueden venir de un Dios sobrenatural o de 

alguna otra fuente fuera de la naturaleza humana misma” (Maslow, 1968, p. 170). 

 



Maslow considera como valores por existencia a los siguientes verdad, virtud, 

belleza, integridad, trascendencia dicotómica, vivacidad, unicidad, perfección, 

necesidad, cumplimiento, justicia, orden sencillez, opulencia, facilidad, diversión y 

autosuficiencia. 

 
Amor por deficiencia y por existencia 
 
 
El amor por deficiencia es el amor por el prójimo porque ésta satisface una necesidad. 

Mientras más gratificación recibimos, tanto más aumenta esta clase de amor. Es amor 

provocado por una necesidad de autoestima o de sexo, por un temor a la soledad, etc. 

El amor por existencia es un amor por la esencia, la “existencia’ de los demás. No es 

posesivo y se interesa más por el bien de lo demás que por la satisfacción egoísta. Con 

frecuencia Maslow mencionaba el amor por existencia como una demostración de la 

actitud taoísta de evitar la interferencia, de dejar que las cosas sean apreciadas lo que 

está en el exterior sin tratar de cambiar y “mejorar” las cosas. El amor por existencia 

hacia la naturaleza expresa el aprecio por la belleza de las flores, a las cuales mira y 

deja crecer, en tanto que el amor por deficiencia es más propenso a arrancarlas y hacer 

con ellas algún arreglo floral. El amor por existencia es también el amol ideal, 

incondicional, de un padre por su hijo, el cual incluye aun amor y el aprecio por las 

pequeñas imperfecciones que pueda tener 

 

Maslow afirma que el amor por existencia es más rico, más satisfactorio y más 

duradero que el amor por deficiencia; permanece fresco, en tanto que el amor por 

deficiencia crece y se vuelve viejo con el tiempo. El amor por existencia puede ser un 

estímulo para las experiencias cumbre y a menudo se describe con los mismos 

términos exaltados que se usan para expresar experiencias profundamente religiosas. 

 
Eupsiquia 
 
 
Maslow acuñó el término “eupsiquia” para expresar una sociedad ideal como una 

alternativa de la utopía, la cual, en su concepto parecía demasiado imaginaria e 

impracticable. Creía que una sociedad ideal se podía desarrollar construyendo una 

comunidad de individuos psicológicamente sanos y autoactualizados. Todos los 

miembros de la comunidad se comprometerían a buscar el desarrollo personal y el 

cumplimiento de su trabajo, así como la satisfacción de su vida personal. 



 

Pero inclusive una sociedad ideal no producirá individuos autoactualizantes. “un 

maestro o no cultura no crean a un ser humano no implementan en él la habilidad de 

amar, de ser curioso, o de filosofar o simbolizar o de ser creativo. Más bien permite o 

fomenta, estimula o ayuda a lo que se encuentra en estado embrionario a volverse 

actual y real (Maslow. 1968: 161) 

 

Maslow también analizó el sistema de administración psíquica o instructiva en 

contra posición a la autoritaria administración de los negocios. Los administradores 

autoritarios suponen que los obreros y la administración tienen metas básicamente 

diferentes y mutuamente incompatibles, que los obreros desean ganar todo lo que les 

sea posible con un mínimo esfuerzo y que por ello deben ser estrechamente vigilados. 

 

Los administradores instruidos suponen que los empleados desean ser creativos 

y productivos y que necesitan de apoyo y estímulo más que de la restricción y el control 

de la administración. Maslow señala que el enfoque de la instrucción opera mejor con 

los empleados estables y psicológicamente sanos. Algunas personas hostiles y 

suspicaces trabajan más efectivamente dentro de una estructura autoritaria y sacan 

algunas ventajas injustas si se les da más libertad. La administración eupsíquica opera 

solo con personas que disfrutan y se pueden hacer cargo de la responsabilidad y la 

autodirección, razón por la cual Maslow sugería que los comunidades eupsíquicas 

debían estar compuestas por gente en vías de una autoactualización. 

 
Sinergia 
 
El término “sinergia” fue empleado inicialmente por Ruth Benedict, profesora de 

Maslow, para hacer referencia al grado de cooperación interpersonal y armonía dentro 

de una sociedad. Sinergia significa acción combinada o “cooperación”. También 

significa un acción cooperativa de elementos que dan origen a un efecto total, la es 

mayor que todos los elementos tomados en forma independiente. 

 

Como antropóloga, Benedict estaba consciente de todos los peligros que tenía el 

hecho de emitir juicios de valor al comparar las propiedades y al medir a otras 

civilizaciones según la forma como se conformaran más estrechamente con nuestras 

propias normas culturales. Sin embargo, en su estudio sobre otras civilizaciones, 



Benedict observó claramente que los integrantes de algunas sociedades eran más 

felices, más sanos y más eficientes que los de otras. Algunos grupos tenían religiones y 

costumbres básicamente armónicas y satisfactor para sus miembros, en tanto que las 

costumbres, en otros grupos provocaban sospechas, temores y ansiedad. 

 

Bajo las condiciones de una sinergia social baja, el éxito de miembro ocasiona la 

pérdida o el fracaso para otros. Por ejemplo, cada cazador comparte su presa 

solamente con su familia más allegada, probablemente la cacería se volverá 

fuertemente competitiva hombre que perfeccione sus técnicas de cacería o que 

descubra u nueva zona para cazar puede tratar de esconder, de hecho lo hace, sus 

colegas, los triunfos que obtenga. Siempre que un cazador ten mucho éxito habrá 

mucho menos alimento disponible para los otro cazadores y sus familias. 

 
Bajo una sinergia social alta, la cooperación se maximiza ejemplo puede ser un 

grupo similar de cazadores con una son diferencia importante: la acción de compartir 

comunalmente de caza. En estas condiciones, cada cazador se beneficia del éxito de la 

demás. Bajo una sinergia social alta, el sistema cultural religión refuerza la cooperación 

y los sentimientos positivos entre los individuos, ayudando a minimizar el conflicto y la 

discordia. 

 

Maslow también habla de una sinergia en los individuos identificación con los 

demás fomenta una gran sinergia individual el éxito de otro constituye una fuente de 

satisfacción sincera para individuo, entonces la ayuda se ofrece libre y generosamente 

cierto sentido, los motivos altruistas y egoístas se fusionan. Al ayuda al prójimo, el 

individuo también busca su propia satisfacción. 

 
La sinergia también puede encontrarse dentro del individuo con una unidad entre 

el pensamiento y la acción. Forzarnos a actuar indica cierto conflicto de motivos. 

Idealmente, el individuo hace que debe hacer porque quiere hacerlo. La mejor medicina 

se toma solamente porque es efectiva, sino también porque tiene un buen sabor. 

 
Psicología transpersonal 
 
 
Maslow anunció el desarrollo del nuevo campo de la Psicología Transpersonal, en su 

prefacio a la segunda edición de su obra Hacia una psicología del ser: 



 

Considero, debo decirlo también, que la Psicología humanística, de tercera 

fuerza, es transitoria y existe una preparación para una cuarta Psicología “superior”, 

transpersonal, transhumana, concentrada en el cosmos más que en las necesidades e 

intereses humanos que va más allá de la humanidad, la identidad, la autoactualización y 

demás... Necesitamos algo “más gran4 que nosotros”, para que se nos respete y para 

consagrarnos con un sentid nuevo, naturalista, empírico, no eclesiástico, tal vez como lo 

han Thoreau y Whitman, William James y John Dewey. (1968, pp.r) 

 

Muchos de los temas incluidos en este nuevo campo han sido puntos centrales 

para las teorías de Maslow: las experiencias cumbre, los valores por existencia, las 

metanecesidades, etc. Anthony Sutich, fundador y primer editor de la 
 
Revista de psicología transpersonal (Journal of transpersonal psychology, véase 

bibliografía), definió a la Psicología Transpersonal como la investigación de las “últimas 

capacidades y potenciales humanos” (Sutich, 1969, p. 15), capacidades que no tienen 

ningún lugar sistemático en otros enfoques de la Psicología. 

 

La Psicología transpersonal incluye el estudio de la religión y de la experiencia 

religiosa. Históricamente, los conceptos sobre el último ; Potencial humano se han 

expresado principalmente en términos religiosos y la mayoría de los psicólogos no han 

querido examinar seriamente dicha área en virtud de las formas no científicas, 

dogmáticas y místicas con que se han descrito. La popularidad de las religiones 

orientales en Occidente refleja en parte su enfoque menos teológico y más psicológico 

de la naturaleza humana. Estas tradiciones también ofrecen técnicas claramente 

definidas para el desarrollo psicológico y espiritual. 

 

Maslow descubrió una dimensión esencialmente religiosa o espiritual en los 

individuos autoactualizantes que estudió. “Hace algunos siglos, estas (personas que se 

autoactualizan) hubieran sido descritas como hombres que van por los caminos de Dios 

o como hombres-Dios.. Si la religión se define sólo en términos de conducta social, 

entonces toda esta es gente religiosa, inclusive los ateos” (Maslow, 1970, p. 169). 

 

Los psicólogos transpersonales han estudiado empíricamente la meditación, los 

ejercicios de respiración yoga y otras disciplinas. (Para una excelente bibliografía de las 



investigaciones sobre la meditación y otras materias relacionadas, véase Timmons y 

Kaiya, 1970; Timmons y Kanellakos, 1974). Otros temas dentro del campo de la 

Psicología transpersonal, incluyen la Parapsicología, las investigaciones sobre la 

naturaleza de la conciencia, la privación señorial y las drogas. (Véase por ejemplo, 

Ornstein, 1972, 1973; Tart, 969.) 

 
 
Dinámica 
 
Desarrollo psicológico 
 
 
Maslow enfoca el desarrollo psicológico en función de una sucesiva satisfacción de las 

necesidades “superiores” y más satisfactorias. La práctica de la autoactualización no 

puede empezar, sino hasta que el individuo esté libre del dominio de las necesidades 

inferiores, tales no las necesidades de seguridad y de estimación. De acuerdo con 

Maslow, la primera, frustración de una necesidad puede fijar al individuo en ese nivel de 

funcionamiento. Por ejemplo, una persona que fue muy popular cuando niño, puede 

seguir sufriendo por las necesidades autoestimación durante toda su vida. 

 

La búsqueda de las necesidades superiores es en sí un índice salud psicológica. 

Maslow sostiene que las necesidades superiores intensamente más satisfactorias y que 

la metamotivación indica que individuo ha superado un nivel de deficiencia del 

funcionamiento 

 

Maslow subraya que el desarrollo tiene lugar por medio trabajo de la 

autoactualización. Esta representa una consagración, largo plazo, al crecimiento y 

desarrollo de las capacidades hasta logro su nivel máximo más que la acción de 

contentarse con menos sólo por pereza o falta de confianza en uno mismo. El trabajo 

de autoactualización implica la selección de problemas creativos q valen la pena. 

Maslow sostiene que los individuos con tendencia autoactualizante sienten atracción 

por los problemas más desafiantes intrigantes, por las cosas que exijan sus esfuerzos 

más creativos mejores. Se muestran deseosos de hacer frente a la incertidumbre y la 

ambigüedad y prefieren el reto, no así las soluciones fáciles. 

 
Obstáculos para el desarrollo 
 
 



Maslow manifestaba que la motivación para el desarrollo era relativamente débil en 

comparación con las necesidades fisiológicas las necesidades de seguridad, 

estimación, etc. El proceso de la actualización puede estar limitado por: 1) las 

influencias negativas provenientes de experiencias pasadas y los hábitos que de allí 

están, los cuales nos mantienen encerrados en conductas improductividad 2) la 

influencia social y la presión de grupo, la cual a menudo opera, contra nuestro propio 

gusto y juicio; y 3) las defensas internas nos mantienen fuera del contacto con nosotros 

mismos. Los hábitos inadecuados también inhiben el desarrollo. 

 

Maslow esto incluye la farmacodependencia o la bebida, la inadecuada y otros 

hábitos que afectan en forma aversiva la salud eficiencia. Según él, un medio destructor 

o una educación autorrígida puede conducir fácilmente a patrones de hábito 

improductivo basados en una orientación deficiente. En forma similar, cualquier hábito 

fuerte por lo regular tiende a interferir con el desarrollo psicológico porque disminuye la 

flexibilidad y la franqueza necesaria para actuar más efectiva y eficientemente en una 

diversidad de acciones. 

 

Las presiones de grupo y la propaganda social también limitar al individuo. Estas, 

al obrar, disminuyen la autonomía sofocan el juicio independiente cuando el individuo 

es presionado instituir las normas sociales externas por su propio juicio o gusto. Una 

sociedad también puede inculcar una opinión distorsionada de naturaleza humana; por 

ejemplo, la opinión que existe en Occidente de que la mayoría de los instintos son 

esencialmente pecaminosos y tienen que ser continuamente controlados o subyugados. 

Maslow afirma que esta actitud negativa frustra el desarrollo y que lo contrario es en 

realidad lo correcto; nuestros instintos son esencialmente buenos y los impulsos hacia 

el desarrollo son la fuente principal de la motivación humana. 

 

Maslow considera que las defensas del ego constituyen obstáculos internos para 

el desarrollo. El primer paso para ocuparse de las defensas del ego es llegar a 

conocerlas y observar debidamente cómo operan. Luego, cada individuo debe 

esforzarse por minimizar las distorsiones creadas por tales defensas. Maslow agrega 

dos nuevos mecanismos de defensa a la lista del psicoanálisis tradicional: la 

desacralización y el “complejo de Jonás”.La desacralización se refiere al 

empobrecimiento de nuestra vida mediante el rechazo a tratar cualquier cosa con una 



seriedad y un interés profundos. Hoy en día son pocos los símbolos religiosos o 

culturales a los que se presta el cuidado y respeto de que alguna vez gozaron y, en 

consecuencia, han perdido su poder de emocionar, inspirar o inclusive motivarnos. 

Maslow suele mencionar a los valores modernos referentes al sexo como un ejemplo de 

desacralización. Así como una actitud más casual hacia el sexo, puede llevar a una 

menor frustración y trauma, también es cierto que la experiencia sexual ha perdido la 

capacidad que alguna vez tuvo de inspirar a los artistas, a los escritores y a los 

amantes. 

 

* El “complejo de Jonás” se refiere a un rechazo a tratar de damos cuenta de 

nuestras capacidades totales. Así como Jonás se esforzó para evitar las 

responsabilidades de hacerse profeta, así también mucha gente teme utilizar su 

capacidad hasta el máximo; prefiere la seguridad de los logros de nivel promedio que 

no sean exigentes, en oposición a las metas verdaderamente ambiciosas que la 

obligaría a proyectarse totalmente. Esta actitud es común entre muchos estudiantes que 

“aprueban” sus cursos utilizando únicamente a fracción de su talento y sus habilidades. 

Esto también ha sido verdadero para muchas mujeres que han temido que una carrera 

llena e éxitos sea en alguna forma incongruente con la feminidad o que a conquista 

intelectual pueda hacerlas aparecer menos atractivas a los hombres. (Véase, por 

ejemplo, Horner, 1972.) 

 

Estructura 
 
El cuerpo 
 
 
Maslow no analiza en forma detallada el papel que el cuerpo desempeña en el proceso 

de la autoactualización. Supone que una vez satisfechas las necesidades fisiológicas, el 

individuo queda en libertad para ocuparse de las necesidades superiores dentro de la 

jerarquía de las necesidades. Sin embargo, afirma que es importante dar al cuerpo todo 

lo que le convenga. “El ascetismo, la abnegación, el recha deliberado de las exigencias 

del organismo, por lo menos en Occidente, tienden a producir un organismo disminuido, 

atrofiado lisiado e inclusive en Oriente llevan la autoactualización sólo a un pocos 

individuos excepcionalmente fuertes” (Maslow, 1968, p. 199 Maslow menciona la 

importancia de la estimulación intensa los sentidos físicos en las experiencias cumbre 

que a menudo originadas por la belleza natural, el arte, la música o la experiencia 



sexual. También nos dice que la educación en el terreno del arte y otros medios físicos 

de expresión pueden proporcionar suplemento importante a la educación tradicional 

orientada efectivamente y que los sistemas de enseñanza físicos de orlen sensorial 

requieren el tipo de aprendizaje de participación activa se debe incluir en todas las 

formas educativas. 

 
Las relaciones sociales 
 
 
De acuerdo con Maslow, el amor y la estimación son necesidades básicas esenciales 

para todo el mundo y están situadas antes que autoactualización dentro de la jerarquía 

de necesidades. Con frecuencia deplora la falla de la mayoría de los textos de 

Psicología respecto a mencionar por lo menos la palabra amor, como si los psicólogos 

consideraran el amor como algo irreal, algo que se debe reducir conceptos como 

proyección o reforzamiento sexual. 

 
La voluntad 
 
 
La voluntad es un ingrediente vital en el proceso a largo plazo de la autoactualización. 

Maslow descubrió que los individuos autoactualizantes trabajan largo tiempo y con 

tesón para alcanzar las metas que han escogido. “La autoactualización significa trabajar 

para hacer bien aquello que uno desea. Convertirse en un médico segunda clase no es 

un buen camino para la autoactualización. Uno quiere ser un profesionista de primera o 

tan bueno como les es posible” (Maslow, 1971, p. 48). En virtud de su fe en la salud 

bondad esenciales de la naturaleza humana, Maslow prestó por atención a la necesidad 

que el poder de la voluntad tiene para vencer los instintos o impulsos inaceptables. Para 

Maslow, los individuos sanos están relativamente libres de conflictos internos, excepto 

tal vez de la necesidad de vencer los hábitos inadecuados. Ellos necesitan utilizar la 

voluntad para desarrollar más sus habilidades y para alcanzar metas muy ambiciosas. 

 
Las emociones 
 
 
Maslow subrayó la importancia que tienen las emociones positivas en la 

autoactualízación y animó a otros psicólogos a emprender investigaciones serias acerca 

de la felicidad, la tranquilidad, la alegría, así como a investigar la diversión, los juegos y 

el deporte. Creía que las emociones negativas, la tensión y el conflicto agotaban la 



energía, e inhibían el funcionamiento efectivo. 

 
El intelecto 
 
Maslow destaca la necesidad del pensamiento holístico, ocupándose de los sistemas de 

las relaciones y del todo, más que de partes individuales. Descubrió que las 

experiencias cumbre a menudo, ejemplos asombrosos del pensamiento, el cual ha 

transformado las dicotomías usuales que nos ayudan a ver la realidad. Los individuos a 

menudo han manifestado observar el pasado, el presente y el futuro como algo único; 

ven la vida y la mente como parte de un proceso único o ven el bien y el mal dentro de 

un mismo todo. El pensamiento holístico también se halla en los pensadores creativos 

que son capaces de romper con el pasado y ver más allá de esas categorías 

convencionales al investigar posibles relaciones nuevas esto requiere libertad, 

franqueza y una habilidad para tratar la incongruencia y la incertidumbre. Como dicha 

ambigüedad puede ser amenazadora para alguien, es parte de la alegría esencial de la 

solución de problemas creativos para quienes se autoactualizan. 

 

Maslow (1970) ha escrito que la gente creativa está más “centrada en el 

problema” que “en los medios”. Las actividades centradas en el problema son 

determinadas principalmente por las exigencias y requerimientos de las metas 

deseadas. Por otra parte, los individuos centrados en los medios con frecuencia se 

interesan tanto por ellos, por la técnica o la metodología, que están propensos a realizar 

trabajos precisos sobre temas triviales. “La concentración en el problema” también 

contrasta con la “concentración en el ego”, la cual tiende a desviar nuestra visión para 

observar las cosas como podríamos querer que fueran en vez de como son. 

 
El sí mismo (self) 
 
 
Maslow define a sí mismo como el punto central interior o la madurez, salud y auto 

naturaleza innata del individuo, nuestros propios gustos, valores y metas. La 

comprensión de nuestra naturaleza interior y nuestra actuación de acuerdo con ella el 

que no analiza al sí mismo como estructura especifica dentro de la personalidad. 

 
El terapeuta 
 
Para Maslow, la psicoterapia es efectiva principalmente porque encierra una relación 

íntima y confiada con otro ser humano. Al igual que Adler, Maslow creía que un buen 



terapeuta era como un hermano o hermana mayor, alguien que trata a otro en una 

forma tierna y cariñosa. Propuso el modelo del “ayudante taoísta”, alguien capaz él 

ayudar sin interferir. Un buen entrenador logra esto cuando trabaja con el estilo natural 

de un atleta, con el fin de vigorizar ese estilo en el individuo y mejorarlo; no trata de 

forzar a todos los atletas dentro de un mismo molde. 

 

Rara vez analiza en sus obras a la psicoterapia. A pesar de tolerar el 

psicoanálisis durante varios años y haber recibido un entrenamiento psicoterapéutico 

informal, su interés se concentró siempre en la investigación y en los escritos más que 

en la terapia. 

 

Maslow consideraba la terapia como una forma de satisfacer las necesidades 

básicas de amor y estima que se han frustrado virtualmente en todo el que busqué 

ayuda psicológica. Sostenía (1970) que las buenas relaciones humanas podían 

proporcionar gran parte del mismo al apoyo que se encuentra en la terapia. 

 

Los buenos terapeutas deben amar y cuidar el ser o la esencia de las personas 

con quienes trabajan. Maslow (1971) decía que los que buscan cambiar o manipular a 

otros, carecen de esta actitud esencial. Por ejemplo, creía que un verdadero amante de 

los perros nunca mutilaría las orejas o el rabo de alguno de ellos y que un verdadero 

amante de las flores no las cortaría ni las retorcería para hace bonitos arreglos florales. 

Evaluación 

 
La gran fuerza de Maslow consiste en su eterna preocupación por aquellas áreas del 

funcionamiento humano que han pasado por alto, casi por completo, la mayoría de los 

teóricos. Él es uno de los pocos psicólogos que han investigado seriamente las 

dimensiones positivas de la experiencia humana. 

 

Su trabajo experimental quedó inconcluso en su mayor parte; mejor término para 

él podría ser el de “exploratorio” y Maslow fue el primero en reconocerlo: “Precisamente, 

no he tenido tiempo de hacer personalmente experimenta más cuidadosos. Toman 

demasiado tiempo en relación con los años que al dejado atrás y la meta a la cual 

quiero llegar. Así pues, personalmente sólo hago pequeñas exploraciones piloto, 

“rápidas y sucias” y sobre todo solamente con unos cuantos sujetos, las cuales no se 



pueden publicar, pero que son suficientes para convencerme a mí mismo de que 

probablemente son verdaderas y de que algún día van a confirmarse. Invasiones 

rápidas de pequeños comandos, ataques de guerrilla”. (Maslow, 1972, pp. 66-67) 

 

Naturalmente hay algunas desventajas serias en este procedimiento por ejemplo, 

los datos que se han deducido de nuestras pequeñas en distorsionadas muestras no 

son confiables estadísticamente Sin embargo, Maslow nunca pretendió “probar” 

experimentalmente o verificar sus ideas. Sus investigaciones fueron más bien un medio 

de aclarar y añadir algunos detalles a sus teorías 

 

Es más, Maslow a veces parece mucho más un filósofo de café se mantiene 

apartado de las posibles contradicciones de los hechos o experiencias nuevas. 

Generalmente fue bastante claro en lo que baba demostrar en sus investigaciones y 

rara vez parecía hallar va información que pudiera alterar sus ideas preconcebidas. Por 

ejemplo, Maslow siempre subrayaba la importancia de los “producto-. 3” positivos de las 

experiencias cumbre: experiencias de amor, gran música, etc. Los productores 

negativos tienden a ser dados en los escritos de Maslow, a pesar de que mucha, gente 

dice, sus experiencias cumbre más intensas van precedidas de emociones negativas —

temor, depresión— que luego son superadas y se vierten en estados fuertemente 

positivos. (Véase por ejemplo Variaciones de la experiencia religiosa, de William 

James.) Por alguna de las investigaciones de Maslow rara vez parecían poner al 

descubierto esta clase de información nueva. 

 

Con todo, se trata de críticas bastante triviales sobre Maslow. Su máxima fuerza 

estriba en su calidad de pensador psicológico que continuamente está dando énfasis a 

las dimensiones positivas de la esencia humana, al potencial que los hombres y las 

mujeres son es de alcanzar. Maslow se ha convertido virtualmente en fuente inspiración 

para todos los psicólogos humanistas. Ha sido calificado como el “psicólogo americano 

más grande después de William 
 
(Revista de psicología transpersonal (1970): IV). A un que elogio podría considerarse 

algo extravagante, ningún psicólogo de orientación humanística podría negar la gran 

importancia de Maslow pensador original y como pionero de la psicología potencial del 

hombre. 

 



Teoría de primera mano 
 
 
La cita que transcribimos a continuación ha sido tomada de la revista de psicología 

transpersonal. Se trata de algunos apartados de las acciones entre Maslow y algunos 

otros psicólogos. 

 

Descubrí que a medida que me volvía más viejo, mis experiencias cumbre eran 

menos intensas y frecuentes. Al discutir este punto con otras personas que se 

encontraban en las mismas circunstancias, la reacción era la misma. Mi impresión es 

que esto tiene que ver con el proceso del envejecimiento, lo cual tiene sentido pues, 

hasta cierto punto, he aprendido que me he vuelto un poco temeroso de las 

experiencias cumbre porque no sé si mi cuerpo pueda resistirlas. Una experiencia 

cumbre puede causar un gran alboroto en el sistema nervioso autónomo: es posible que 

una disminución de las experiencias cumbre sea una manera natural de proteger el 

cuerpo. 

 

Cuando estas descargas emocionales e intensas murieron en mí, sucedió algo 

más que se me ha venido a la conciencia, lo cual es una cosa inapreciable. Sucedió 

una especie de precipitación de lo que podría llamarse’ sedimentación o “precipitación 

radioactiva” de la iluminación, el discernimiento (insight) y otras experiencias vitales que 

fueron muy importantes; esto incluye las experiencias trágicas. El resultado ha sido una 

especie d conciencia unitiva que tiene ciertas ventajas y desventajas sobre las 

experiencias cumbre. Puedo definir esta conciencia unitiva de una manera muy simple 

para mí, como la percepción simultánea de lo sagrado y lo ordinario o el tipo de cosa 

milagrosa y bastante constante o libre de esfuerzos. 

 

Ahora percibo bajo el aspecto de eternidad y me vuelvo mítico, poético y 

simbólico acerca de cosas ordinarias. Como sabemos, en esto consiste la experiencia 

Zen. No hay nada exceptuado ni especial, pero vivimos en un mundo de milagros todo 

el tiempo. Esto es paradójico, porque se trata de algo milagroso y, sin embargo, no 

produce una explosión autónoma. Este tipo de conciencia tiene ciertos elementos en 

común con la experiencia cumbre: pavor, misterio, sorpresa y el choque estético. 

Dichos elementos están presentes, pero tienen un carácter constante más que del 

clímax. Ciertamente es una tentación por utilizar, como una especie de modelo, como 



un paradigma de la experiencia cumbre, al orgasmo sexual que constituye el ascenso a 

una. cima y a un clímax y luego la caída al completarse y finalizar. Bien, este otro tipo 

de experiencia debe tener otro modelo. Las palabras que voy a usar para describir esta 

clase de experiencia deben ser una “meseta elevada”. Es vivir en un nivel 

constantemente alto, en el sentido de iluminación o despertar, dentro del Zen; en lo fácil 

e milagroso, en lo nada especial. Es tomar, más bien casualmente, la intensidad, la 

preciosidad y la belleza de las cosas, pero no sacar mucho de ello porque como 

sabemos eso sucede hora tras hora todo el tiempo. 

 

Este tipo de experiencia tiene, en primer lugar, la ventaja de que es más 

voluntaria que una experiencia cumbre. Por ejemplo, para penetrar ser este tipo de 

conciencia puedo ir a un museo de arte o a una pradera y no a un lugar subterráneo. En 

las experiencias de meseta no nos sorprendemos de que ellas sean más volitivas que 

las cumbres. Es más, creo que se pueden enseñar las experiencias de meseta; 

podríamos tener más clases de milagros Otro aspecto que he observado es la 

posibilidad de sentarnos y observar algo milagroso durante una hora y gozarlo segundo 

a segundo. Por el contrario, no podemos tener un orgasmo de una hora. En este 

sentido, el tipo de experiencia de meseta es mejor. Por así decirlo, tiene una gran 

ventaja sobre el clímax, el orgasmo y la cumbre. El descenso al valle y vivir en la llanura 

alta no implica esto. Es mucho más casual. 

 

Existen algunos otros aspectos de esta experiencia. Puede haber más serenidad 

que emocionalidad. Estamos propensos a considerar a un individuo emocional como un 

tipo explosivo, pero la tranquilidad también tiene que traerse a nuestra Psicología. 

Necesitamos lo sereno y lo fuerte mente emocional. 

 

Mi pregunta es si la experiencia de meseta va a ser observada algún día con 

instrumentos psicofisiológicos. Veo que las experiencias cumbre tienen algo que ver 

con la descarga automática que debemos ser capaces de contener fácilmente si 

disponemos de una instrumentación. Las técnicas para medir las ondas cerebrales y la 

biorretroalimentación tienen mucho parecido a la posibilidad de medir, detectar y 

enseñar serenidad, tranquilidad y paz. De ser así habremos de ser capaces de trabajar 

en esto, lo cual significa que podremos estar en condiciones de enseñar serenidad a 

nuestros hijos y transmitírsela. 



 
El punto importante que surge de estas experiencias de meseta es que son 

esencialmente cognoscitivas. En realidad, casi por definición, ellas representan un 

testimonio del mundo. Su experiencia de meseta es un testimonio de la realidad. Implica 

ver lo simbólico o lo mítico, lo poético, lo trascendente, lo milagroso, lo increíble, todo lo 

cual, pienso, forma parte del mundo real en lugar de existir solamente para los ojos del 

espectador. 

 

Hay una sensación de certeza respecto a la experiencia de meseta. Parece muy, 

pero muy bueno, poder ver el mundo como milagroso y no solamente dentro de lo 

concreto, no solamente reducido a lo conductual, no solamente limitado al aquí y ahora. 

Como sabernos, si nos quedamos atados al aquí y ahora, eso constituye una reducción. 

Bien, es muy fácil empaparnos con nuestras propias palabras y poder seguir hablando 

sobre la belleza del mundo, pero la realidad es que esas experiencias de meseta están 

muy bien descritas en muchas literaturas. Esta no es la descripción general de la 

experiencia mística aguda, sino la forma como aparece el mundo si en realidad tiene 

lugar la experiencia mística. Si la experiencia mística cambia nuestra vida, podemos 

seguir ocupándonos lo que nos interesa tal como lo hicieron los grandes místicos. Por 

ejemplo, los grandes místicos pudieron tener revelaciones místicas, pero también 

pudieron dirigir sus monasterios. Podemos administrar un almacén de víveres y pagar 

las cuentas, pero seguir teniendo este sentido de ser testigos del mundo en la misma 

forma en que lo hicimos en los grandes momentos de la percepción mística. (Journal of 

transpersonal psychology; 
 
(1972): (112-115) 
 
 
Ejercicios 
 
Un ejercicio de amor por existencia 
 
 
Para Maslow, el amor por existencia es desinteresado; no exige da a cambio. El mismo 

acto de amor, de apreciar la esencia y la belleza del objeto del amor, es su propia 

recompensa. En nuestra diaria experiencia generalmente sentimos una mezcla de amor 

de existencia y de deficiencia. Generalmente esperamos y recibimos algo reciprocidad 

por nuestros sentimientos amorosos. 

 



Este ejercicio tuvo su origen en una práctica cristiana, cuyo objeto era desarrollar 

sentimientos de amor puro. Siéntese en un cuarto oscuro enfrente de una vela 

encendida. Relájese y poco a poco póngase en contacto con su cuerpo y su alrededor. 

Haga que su cuerpo y su mente se aflojen, haga que estén tranquilos y apacibles. 

 

Mire la llama de la vela. Lleve sentimientos de amor desde el corazón hacia la 

llama. Sus sentimientos de amor por ella no tiene relación con ningún pensamiento 

sobre el valor de la llama misma. Usted ama por amor. (Al principio puede parecer 

extraño tratar amar un objeto inanimado, una simple llama, pero ese es precisamente el 

punto: experimentar la sensación de amar en una situación en la cual no hay 

recompensa, ninguna recompensa aparte del amor en sí). Amplíe sus sentimientos de 

amor hasta incluir todos los objetos que haya en el cuarto. 

 
Análisis de las experiencias cumbre 
 
 
Trate de recordar claramente una experiencia cumbre que alguna vez haya tenida en su 

vida; un momento feliz, dichoso, que surja entre sus recuerdos. Tómese un momento 

para revivir la experiencia. 

 

1. ¿Qué dio lugar a la experiencia? ¿Hay algo único acerca de la situación que la 

originó?  

 

2. ¿Qué pensó entonces? ¿Este sentimiento era diferente de la experiencia usual 

emocional, física o intelectualmente?  

 
3. ¿Usted parecía diferente de sí mismo? ¿El mundo a su alrededor parecía diferente?  

 
4. ¿Cuánto duró la experiencia? ¿Qué sintió después?  
 
 
5. ¿Tuvo la experiencia algunos efectos duraderos? (¿En actitud o en sus relaciones 

con los demás, por ejemplo?)  

 

6. ¿Cómo se puede comparar su propia experiencia con las teorías de Maslow en 

cuanto a las experiencias cumbre y, naturaleza humana?  

 

Para tener una idea más clara de las experiencias cumbre compare sus 



experiencias con otras. Busque semejanzas y diferencias. ¿Son las diferencias el 

resultado de situaciones diferentes o son tal y variaciones en su personalidad o en su 

formación? ¿Qué implican las semejanzas acerca de las ideas de Maslow o acerca del 

potencial humano en general? 

 
El «tema» como vinculación entre el ser humano y el mundo. El concepto de 

interacción centrada en los temas (ICT) en Ruth Cohn 

 
Trasfondo personal 
 
Al igual que la mayoría de las personalidades aquí expuestas, Ruth Cohn tiene también 

un pasado amargo. Estudiaba psicología y literatura en Berlín cuando los 

nacionalsocialistas llegaron al poder. Presenció los comienzos de la persecución de los 

judíos en la universidad: «Cada jueves a las 10 de la mañana se sacaba con violencia a 

los jóvenes judíos de las aulas y se les golpeaba y pisoteaba sangrientamente afuera... 

Leí Mein Kampf. Me enteré de que algunos vecinos judíos habían desaparecido de sus 

casas. Era alemana y judía. Vi pancartas extendidas sobre la calle: “¡Judá revienta!”». 

 

En 1933 huyó a Zurich donde continuó sus estudios. El abandono de su patria 

tenía para la entonces joven de 20 años algo de definitivo y a la vez de perspectiva de 

futuro: «Sabía entonces que no volvería a tener en ningún lugar y nunca más raíces —

raíces como las de los árboles en la tierra—; y que ningún suelo podría convertirse ya 

para mí en patria, más que el amor por las personas y sus deseos». No podía 

comprender todo lo que sucedía en Alemania y se aplicó en entender lo que sucede en 

los hombres que apoyan o aceptan un sistema político como este. El interés por esta 

cuestión se basaba —al igual que para Erich Fromm— en el deseo y la utopía de una 

sociedad humana de hombres que, sobre la base de estructuras individuales y sociales, 

evitase a sus miembros la repetición, en; futuro, de una catástrofe política de este tipo y 

condujese evolutivamente hacia un orden mundial» centrado en los seres humanos. 

 

En Zurich, Ruth Cohn prosiguió sus estudios e inició su formación psicoanalítica. 

Su profesor de análisis fue Medard Boss, quien fundó más tarde junto con Ludwig 

Binswanger la tendencia psicoterapéutica, estrechamente ligada a Heidegger, del 

«análisis de la existencia». Ruth Cohn me explicaba en una conversación personal que, 

cuando hizo su análisis didáctico dirigido por Boss, éste estaba todavía estrictamente 

orientado hacia el psicoanálisis y que tuvo discusiones personales y teóricas 



precisamente en el punto en el que no sólo ella sino más tarde también Boss se 

separaron del psicoanálisis:’ la relación entre el terapeuta y el cliente. 

Cuando Ruth Cohn emigró a Nueva York había terminado su análisis didáctico y 

se puso a trabajar. La huida, la enfermedad, la familia y los hijos «se ocupan» de que 

entre los 5 y 45 años apenas tenga tiempo de leer. 

 

Hacia 1955 descubre el método del «taller de contratransferencia» que gana para ella 

una nueva significación a través de la práctica terapéutica. Volveré sobre ello más 

tarde. 

 
Trasfondo psicológico 
 
 
Estimulada por la psicología de la Gestalt de la Escuela de Berlín (Ruth Cohn asistió 

como estudiante a las lecciones de Wolfgang Kóhler) y los trabajos de Kurt Goldstein, 

desarrolló una imagen del mundo y del hombre holística en un doble sentido: «El 

individuo es una totalidad, que es más que la suma de sus partes, y él mismo es parte 

de una comunidad, que es más que la suma de todos los individuos». Por tanto a Ruth 

Cohn no le interesa sólo la totalidad de cada ser humano sino la totalidad de la 

comunidad humana así como la totalidad del mundo: Cada yo vive en muchos “tú”, en 

muchos “nosotros” y en el universo». Coincide con Goldsteín, quien conocerá más 

tarde, en la concepción de la «realidad total del organismo» y en el convencimiento, a 

ella vinculado, de la tendencia de éste a autorrealizarse. 

 

Psicoanálisis 
 
 
Ruth Cohn lleva a cabo su polémica con el psicoanálisis desde este punto de vista. 

Emigra en 1941 con su marido e hijo a Nueva York. Se le impidió ser miembro del «New 

York Pychoanalytic Institute» por no ser médico; dirigió grupos de jóvenes analistas, 

que se encontraban en formación, en la «National Psychological Association for 

Psychoanalysis» (NPAP), fundada en 1948 por Theodor Reik. Le fue de modo parecido 

a como les fue a Rank, Fromm, Perls, Reich, Adier y Jung; no condenaba el 

psicoanálisis pero consideraba que necesitaba un cambio y una ampliación. Su crítica 

se dirigía, sobre todo, a lo siguientes puntos: 

 
1. La relación entre el terapeuta y el cliente,  



 

2. El concepto de la resistencia.  
 
 
1. La relación entre el terapeuta y el cliente. Ruth Cohn critica, coincidiendo con Perls y 

los representantes de la terapia de la vivencia (Whitaker, Malone, Warkentin), la 

desigualdad humana entre el terapeuta y el cliente en el transcurso de las sesiones de 

psicoanálisis: «Había una desigualdad angustiosa en nuestra posición —literal y 

simbólica— él estaba sentado, yo echado; yo me daba a conocer, él callaba; yo me 

abría más y más, él permanecía cerrado». El terapeuta no aparecía como ser humano. 

El único que tenía problemas era el cliente, y durante el trabajo había tan sólo contacto 

en aquellos puntos sobre los que ella y el psicoanalistas tenían «por casualidad» el 

mismo pensamiento acerca de los problemas planteados.  

 

Para Ruth Cohn, esta situación tenía algo de «inquietante —dos formas de 

existencia en una habitación: una que se descubría, una que se cubría». Esta 

desigualdad continuaba en las relaciones entre los psicoanalistas, es decir, entre el 

profesor y los estudiantes. Para Ruth Cohn el punto central de la crítica era el empleo 

del concepto freudiano de «transferencia» y «contratransferencia». Los fenómenos de 

transferencia son representaciones desfiguradas y formas de comportamiento del 

paciente respecto del terapeuta, que provienen de fijaciones de la percepción y 

fantasías de la niñez temprana; las fijaciones de la infancia o proyecciones que el 

analista introduce por su parte en el contacto terapéutico, se designan como 

contratransferencias. Mientras que estos conceptos tenían importancia para Freud 

únicamente en la relación terapéutica dual, Ruth Cohn dio un paso más allá: formuló la 

afirmación —entretanto, generalmente admitida— de que «las dificultades entre el 

paciente y el terapeuta expuestas en asociaciones libres se reflejan en la relación entre 

los miembros del grupo y el terapeuta del que se informa» (de un grupo de formación 

terapéutica). Sin embargo no pudo imponer por aquel entonces en la NPAP su 

propuesta de que había que enseñar el fenómeno de la contratransferencia en este 

sentido. A pesar de ello se decidió a fundar en 1955 —fuera de programa oficial del 

instituto de la NPAP— un «taller de contratransferencia» iniciado por candidatos a la 

formación («Un momento estelar de mi vida», Ruth Cohn en una conversación personal 

en enero de 1982). Aquí dirigía un grupo de 7 a 9 analistas que participaban, por regla 



general, durante dos años; si alguien se apartaba, entraba un nuevo miembro en el 

grupo. 

 

Creyó que el mejor método sería dirigir ella misma la primera sesión 

presentándose como modelo y seguir la pista de sus propios problemas de 

contratransferencia a partir de su caso «Irene». «La vivencia de ¡ah!» fue el resultado 

de la interacción entre sus propias asociaciones y pensamientos y los de los miembros 

del grupo: «Los miembros del grupo reaccionaron con sus asociaciones personales; sus 

afirmaciones se hicieron cada vez más espontáneas, libres y menos moderadas. Había 

también preguntas, propuestas e interpretaciones. A pesar de la sensación de que 

“sabían”, sopesaba intelectualmente de forma rápida y exhaustiva lo que se me 

presentaba. Contestaba aceptando o rechazando lo que se había dicho hasta que el 

constante crecimiento del movimiento, la excitación y la tensión se descargó en una 

idea repentina: había experimentado Irene como experimenté de niña a mi padre». 

 
2. El concepto de la resistencia. En el transcurso del taller Cohn topó con otra dificultad: 

el hecho de que el grupo se concentrara siempre sólo sobre un caso determinado, 

hacía que se ignorara completamente que a través de este trabajo se producen 

simultáneamente fenómenos de transferencia de dinámica de grupos: «Durante todo un 

año no tuve conciencia del hecho de que las transferencias longitudinales formaban en 

el grupo un fondo que crecía lentamente y ponía en peligro, con su fuerza volcánica, la 

existencia del grupo». Ruth Cohn intentó primeramente reducir la presión del grupo 

existente a través de conversaciones, por separado, con miembros del grupo hasta que 

llegó por último a la conclusión de «que, además del trabajo directo con un caso, hay un 

flujo longitudinal constante de transferencias referida al grupo que deben reconocerse y 

elaborarse». Aquí reside la clave para el principio «las perturbaciones tienen 

preferencia», principio que en su concepción posterior de la «interacción centrad en los 

temas> (ICT) transforma en uno de los dos «postulados existenciales» fundamentales. 

En un artículo aparecido en 1961, tras 6 años de experiencia el taller de 

contratransferencia escribe que el conflicto entre el terapeuta del grupo 

(contratransferencia) y la situación de los se puede resolver, para sí misma y respecto 

de do en cuenta los siguientes puntos: 

 

1. El análisis de los sentimientos de los miembros del grupo constantemente 



preferencia, cuando alguno de los tiene la impresión de que estos sentimientos le 

desvían. 

 

2. El empleo de técnicas de terapia de la vivencia, de compañerismo y 

ocasionalmente de análisis de grupo es necesario relaciones emocionales perturbadas 

en el grupo. 

 

3. Las transferencias longitudinales se funden frecuente- transferencias pasajeras 

referidas al caso y pueden aprovecharse y absorberse dentro del trabajo analítico de 

contratransferencia. 

 

4. Las representaciones de los casos se retoman siempre de forma inmediata tan 

pronto como se hayan resuelto las tensiones emocionales entre los miembros del 

grupo. 

 
Terapia de la vivencia y de la «Gestalt» 
 
 
Junto al psicoanálisis, en la evolución de la concepción propia de Ruth Cohn han 

desempeñado un papel importante el concepto de la terapia de la vivencia, en cuyo 

desarrollo colaboró, terapia de la Gestalt’. 

 

Aquí y ahora. El terapeuta de la vivencia se interesa, en primer lugar, por formas 

de comportamiento y sentimientos inmediatos y momentáneos, y en segundo hogar por 

las relaciones e interpretaciones psicodinámicas: «El trata más del cómo de las 

relaciones de un paciente en el seno de su familia, su puesto de trabajo y en el grupo 

que del porqué>. El terapeuta se define como «compañero» y se introduce de forma 

«auténtica y espontánea» en los sucesos del grupo y anima a los miembros del grupo a 

percibir la «singularidad» de su personalidad aquí y ahora, con lo que «singularidad» no 

se refiere sólo a los aspectos placenteros, sino también a los dolorosos (p. ej. miedo, 

pena, muerte). Este conocimiento de sí mismo, constante y radical, del ser humano, con 

el objetivo de la «aceptación de la ambigüedad de la existencia frente a la muerte», 

conduce, más tarde, a la formulación del segundo postulado existencial de Ruth Cohn 

(sé tu propio amo). 

 

Además de la terapia de la vivencia, Ruth Cohn se ha ocupado intensivamente 



de la terapia de la Gestalt. Se llama a sí misma «alumna de Perls» y menciona a 

«Simkins, de quien he aprendido mucho acerca de la terapia de la Gestalt». La terapia 

de la Gestalt es para ella una forma de terapia de la vivencia, puesto que la afirmación 

de la realidad del aquí y ahora, la prioridad del cómo frente al porqué y, no en último 

lugar, la exigencia de una relación yo-tú entre el terapeuta y el cliente son elementos 

que se recalcan en ambas formas de terapia. 

 
Responsabilidad. El concepto de «responsabilidad» se encuentra por el contrario 

con mayor intensidad en la terapia de la Gestalt. La confrontación con los «asuntos no 

resueltos» (Perls) toma un desarrollo positivo cuando el cliente logra encarar de verdad 

su dolor, su miedo, sus celos o su ira, es decir, «aceptar la responsabilidad de lo que 

es, sea lo que sea». La renuncia a evitar y la completa aceptación de la realidad 

posibilitan decisiones con responsabilidad frente a sí mismo y frente a otros: «La 

realidad es autoridad. Ella nos obliga a tomar posición». 

 

Ruth Cohn coincide con Perls en que la responsabilidad frente a otros seres 

humanos tiene un carácter constructivo sólo cuando va acompañada de una 

responsabilidad constante frente a sí mismo, o viceversa: La responsabilidad de uno 

frente a sí mismo es una forma de la responsabilidad frente a mi entorno. 

 

Ruth Cohn trata en este contexto de la «oración de la Gestalt» de Fritz Perls. 

Duda de que Peris haya dicho realmente la última frase «no hay nada que hacer», pues 

el empleo del impersonal «hay» se entrega la responsabilidad al entorno, lo que 

contradice el concepto existencialista Gestalt de la responsabilidad. 

 

La versión de Ruth Cohn de la oración de la Gestalt dice por tanto: «Yo me 

ocupo de mis asuntos, yo soy yo; tú te ocupas de los tuyos, tú eres tú. El mundo es 

nuestra tarea; no responde a nuestras expectativas. Pero si nos ocupamos de él, será 

muy bonito, sino, no será nada». 

 

En esta modificación de la oración de la Gestalt está contenida también una 

preocupación que está, para Ruth Cohn, vinculada con la tendencia estadounidense del 

«ocúpate de lo tuyo». Si bien esta postura es por un lado muy fascinante, pues abre al 

ser humano un mundo de posibilidades ilimitadas, persiste por otro lado el peligro de la 



superficialidad y la indiferencia frente a la historia, el conocimiento, la cualificación y la 

formación: «Se expande la superstición de que la sensitividad y la intuición pueden 

ocupar el puesto de las capacidades aprendidas». Ella ve en esto que el péndulo bate 

hacia el otro lado; en las generaciones anteriores no se consideraban importantes o se 

minusvaloraban en parte los sentimientos, la sensitividad y la intuición; por contra se 

consideraban y respetaban en gran medida el pensamiento y el conocimiento. El 

menosprecio del conocimiento y el pensamiento no es, por ello, menos destructivo, para 

Ruth Cohn, que mirar con desprecio los sentimientos y la sensitividad: «La 

consideración por la vida es importante. Las capacidades y el conocimiento son 

importantes. El conocimiento sin la consideración por las personas construye cámaras 

de gas y fábricas de napalm. La humanidad sin conocimiento no puede cocer pan, 

construir casas, hospitales o colegios ni puede curar huesos o almas rotas». 

 

Aquí queda muy claro que Ruth Cohn, si bien valora mucho la responsabilidad frente a 

sí misma, no quiere que se piense se practique sin una referencia constante a la 

responsabilidad frente al entorno. 

 
De la terapia a la pedagogía, del individuo al grupo, el concepto terapéutico- 

 
pedagógico de la interacción centrada en los temas (ICT) 

 
 
Su intensiva polémica con el psicoanálisis y el interés de Ruth Cohn por las terapias de 

la vivencia y de la Gestalt no condujeron a que ella ya no se considerase más como 

psicoanalista, sino sólo a que desarrollase una comprensión personal del psicoanálisis 

que llevó «desde una práctica jerárquica y causalística a las proximidades de las 

corrientes humanísticas». Su interés principal se centraba en la cuestión: ¿Cómo 

pueden ser útiles los conocimientos obtenidos «del diván» a más personas que a los 

relativamente pocos pacientes que acuden a la terapia psicoanalítica individual? 

Además de ello se produjo —animada por el concepto total de la «reeducación 

corporal» de Elsa Gindier, así como a causa de sus propias experiencias como 

profesora de la Bank-Street-School for Early Education de Nueva York— en 1968 «el 

deseo de encontrar métodos para más allá de los pacientes hacer llegar a círculos más 

amplios y en especial al mundo de la educación, lo que hemos aprendido acerca del 

hombre en la terapia de grupo». 

 



Los postulados existenciales de la existencia 
 
 
La interacción centrada en los temas es una condición para «dirigirse a sí mismo y 

dirigir grupos». 

 

Se trata de intentar la aplicación, en forma de una didáctica psicológica, de 

principios filosóficos de una postura fundamentalmente humanística. 

 

La expresión de la postura fundamental filosófica son los «postulados existenciales 

de la existencia», como los denomina Ruth Cohn: 

 
1. Sé tu propio amo.  

 

2. Las perturbaciones tienen preferencia.  
 
 

El primer postulado está para dos cosas: por un lado, para la responsabilidad ante 

mí mismo y frente a mi mundo individual. A este mundo individual pertenecen una 

capacidad de percepción de mis pensamientos, sentimientos y reacciones corporales 

así como su aceptación, pero la aceptación no excluye el deseo de cambiar estos 

pensamientos, sentimientos o reacciones corporales. Se trata, por otro lado, de mi 

responsabilidad frente al entorno. También aquí debo percibir primero las expectativas 

que me llegan desde allí. La aceptación le dichas expectativas no significa aquí 

tampoco su satisfacción automática, sino que comprende también decisiones contrarias 

dichas expectativas, sólo que puedo y debo responsabilizarme únicamente yo mismo de 

ellas. Ruth Cohn lo expresa de la siguiente manera: «La afirmación “sé tu propio amo” 

en los grupos interaccionales significa: practica el percibirte a ti y a los demás, dedícate 

a ti mismo y a los demás la misma atención humana, respeta todos los hechos de tal 

forma que amplíes el área de libertad de tus decisiones. Tómate tú mismo en serio así 

como tu entorno y tu tarea. Sé tu propio amo significa que reconozco como ser 

autónomo psico-biológico único, limitado en cuanto al cuerpo y al espíritu, al espacio y 

al tiempo, activo y creador en el proceso de aprendizaje, responsable de su 

participación y mis actuaciones, pero no así de las de los demás. Ser mi propio amo 

significa por tanto comprender y seguir, como ser humano, mis posibilidades y 

limitaciones». Como ser humano dependo del intercambio con el entorno, dar y tomar, 

pero sólo yo soy responsable de lo que doy y que tomo. 



 

El segundo postulado existencial significa: «Ten en cuenta los obstáculos en tu 

camino, los tuyos y lo de los demás. Las perturbaciones tienen preferencia». 

Generalmente se entiende por «perturbaciones» formas de comportamiento o sucesos 

que son incómodos y molestos y que, sobre la base de este carácter más bien negativo, 

se define como indeseables o «en realidad superfluos». Ruth Cohn tiene aquí una 

concepción completamente distinta de las perturbaciones. Inducida por sus 

experiencias con el «taller de contratransferencia», defiende la concepción de que el 

aburrimiento, la falta de concentración, la falta de atención, p. ej. en forma de 

interrumpir la conversación, hacer ruidos, habla con el vecino, etc. así como los golpes 

de ventana, el aire viciado o el mal humor, la simpatía por o la antipatía contra un 

miembro del grupo, deben percibirse y aceptarse como un fenómeno de la realidad; 

pues las «perturbaciones», afirma Ruth Cohn, «no piden permiso, están ahí», y hay que 

reconocer esta realidad de la forma «como es aquí y ahora, incluyendo la posibilidad y 

responsabilidad de cambiarla». Ruth Cohn afirma en este contexto que es un «error» 

del psicoanálisis pensar que el conflicto pueda resolverse mejor mediante el 

reforzamiento consciente de la transferencia; lo que la ha convencido aquí es el 

concepto que comparten todos los terapeutas de la vivencia y de la Gestalt así como los 

del psicodrama: la confrontación inmediata y directa y la elaboración del síntoma de 

transferencia (en lugar de su aumento y posterior elaboración) está en el centro. Cohn 

decidió que este concepto «es técnicamente más superior y humanamente más 

simpático» que el del psicoanálisis. 

 
Equilibrio dinámico entre yo, nosotros y ello 
 
 
El triángulo dinámico, concebido por Ruth Cohn, sirve a práctica e intuitiva para la 

traducción de ambos ‘existenciales de la existencia. Los vértices del triángulo 

representan tres factores del proceso de grupo: 

 

1. el yo, es decir, la personalidad del individuo,  
 
 
2. el nosotros, es decir, el grupo,  
 
 
3. el ello, es decir, el tema del grupo.  
 
 



El triángulo está inscrito en una esfera (llamada también “globo”) que representa 

el entorno cercano y lejano, en el que a el grupo interaccional. «Este entorno está 

formado por el tiempo, el lugar y sus hechos históricos, sociales y teológicos. El 

fundamento práctico de todo grupo ICT son o las relaciones mutuas entre los puntos del 

triángulo. Esta estructura tan sencilla y clarificadora, a primera realidad una cantidad 

increíble de posibilidades en lo referente al desarrollo del «potencial organísmico de 

crecimiento» sobre el que se basa Ruth Cohn. 

Ello 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Yo Nosotros 
 

GLOBO 
 

La tarea del director de grupo (más tarde también de los miembros del grupo) es 

alcanzar el equilibrio entre estos factores. Detrás de esto está la suposición de que 

estos factores se condicionan mutuamente de tal forma que se produce un crecimiento 

de la personalidad individual (del yo) sólo cuando se produce simultáneamente un 

crecimiento del contenido (ello) y del grupo (nosotros). Esto es tan difícil porque los 

seres humanos no han aprendido, por regla general, a tratar las paradojas existenciales 

de sus vidas, es decir, a ser mismo tiempo libre y cautivo autónomo y dependiente, 

unidad psico-biológica y parte del universo. 

 
El papel del director de grupo 
 
 
Ruth Cohn no parte para ello tampoco de un equilibrio estadístico, matemáticamente 

exacto sino de un «proceso» en cuyo transcurso se llega a un equilibrio dinámico. El 

director procede de acuerdo con la directriz de poner siempre en primer plano 

precisamente el factor del triángulo que menos se distinga. 

 

Ruth Cohn está a este respecto completamente a favor de la dirección y 



estructura de un grupo: «Creo que sólo una estructura fuerte posibilita la libertad». La 

estructuración comienza durante la preparación del seminario o de un grupo. Las 

consideraciones acerca de la puesta de metas de contenido, el tiempo y el lugar son 

aquí tan importantes como las cuestiones: «¿Quién quiere tenerme allí y por qué? 

¿Quién no me quiere allí y por qué? ¿Quién me paga y por qué? ¿Qué es lo que se 

teme y espera, y quién y por qué?». La planificación clara y detallada, y sin embargo 

abierta, continúa siendo para el proceso de aprendizaje en el aquí y ahora una ventaja 

estructural del director de grupo, que tiene sentido, es adecuada y constructiva: «Son 

tan inservibles una planificación rígida como la ausencia de planificación». Para Ruth 

Cohn el trabajo con grupos, como p. ej con clases de colegios, no es sólo una tarea 

psicológico-pedagógica simultáneamente, también una tarea política. Cuando afirma: 

«Creo en el socialismo pero no en la dictadura del proletariado>, esto no es otra cosa 

que otra definición de ICT: crítica, odio o desesperación frente al sistema capitalista 

actual proyecto de una sociedad socialista, exigen a diario de cada uno que traslade la 

crítica y la utopía a la acción y que la responsabilidad por su actuación. Ruth Cohn no 

cree que las revoluciones, que las estructuras económicas y políticas, cambien también 

a los propios seres humanos en lo referente a su posición individual; ella parte más bien 

de que un cambio político estable sólo cuando, simultáneamente, cada individuo: 

 
— percibe su espacio de decisión,  

 

— lo llena y  

 

— acepta la responsabilidad de éste.  
 
 

El maestro tiene, por tal motivo, también una doble tarea: 
 
 
1. Trabajo público y cambios constructivos de los sistemas a (trabajo organizativo y 

político)  

 

2. Cambio o transformación del propio trabajo educativo y de aprendizaje en la práctica 

escolar».  

 

La política, la pedagogía y la terapia se unen aquí en una del ser humano que ve 

a éste como «yo biológico autónomo>, en la relación consigo mismo y su organismo y 



simultáneamente como «yo socialmente interdependiente» en la relación con el tú y el 

mundo. Vivir ambas caras de la personalidad en equilibrio es para Ruth Cohn un gran 

arte y algo garantía de progreso político. Las generaciones actuales maestros y padres 

han tenido pocas oportunidades de experimentar y aprender un comportamiento como 

éste en ellos mismos. El auténtico interés de Ruth Cohn es esta especie y con ello, 

simultáneamente, en poner de modo profiláctico a las próximas generaciones de padres 

y una mejor situación frente a sus hijos o alumnos; los grupos ICT, con una estructura 

clara y apreciable en su conjunto, son una posibilidad de aprenderlo. 

 

Ruth Cohn exige una relación positiva del director hacia su función como 

autoridad. Distingue con claridad entre «tener autoridad» y «ser autoritario». «Ser 

autoritario» significa: vencer y convencer a los seres humanos, negarles su propia 

responsabilidad. «Tener autoridad» es por el contrario un factor importante en el 

acontecer del grupo. Ruth Cohn completa aquí las «variables del terapeuta» dadas a 

conocer por Rogers (valoración, comprensión y autenticidad), con la «dirección» 

considerada también como una dimensión importante por. Por un lado el director es, a 

través de este comportamiento, un ejemplo o modelo para el postulado de ser amo 

propio; pues le interesa que los que participan en el grupo descubran también su propio 

«tener autoridad», para que así puedan aceptar la «carga y la dignidad de la 

responsabilidad» y el proceso de grupo en «elección y decisión» activa. 

 

El director es también modelo para la investigación de la realidad en el aquí y 

ahora; pues la realidad para Ruth Cohn se equipara con la autoridad, y con cada 

pedazo de realidad que «hemos investigado e integrado, ganamos un pedazo de 

autoridad». Parte de esta realidad es, en opinión de Ruth Cohn, el hecho de que la 

persona del director recibe en un principio, en relación con «transferencia» y 

«contratransferencia», una importancia especial en el proceso de grupo. Lo quiera o no 

quiera percibir: «no se le ve como es en realidad, sino con los ojos y sentimientos de 

transferencias de recuerdos ilusorios» de los participantes al igual que él mismo 

transmite sensaciones e ilusiones de su pasado a las relaciones presentes de miembros 

del grupo. Para Ruth Cohn, el manejo de estos fenómenos de transferencia forma parte 

de las «herramientas esenciales de todos los pedagogos». En el reconocimiento de la 

realidad el director debe ir por delante. Si niega esta realidad, sobre la base de un 



progresismo mal entendido, el grupo queda sin dirección y «se transforma 

irremisiblemente en un grupo de terapia o en un seminario académico». 

 
Al inicio de cada grupo ICT, el director es tanto un ejemplo viviente de los 

postulados existenciales como un guardián del equilibrio del yo, nosotros y ello. 

Mientras que para los maestros el punto central está más bien en el ello (tema) y los 

terapeutas acentúan con más intensidad el yo individual o el nosotros del grupo, el 

director ICT sitúa el punto central en el equilibrio. Debe tener la habilidad de lograr ver 

tanto a los individuos como al grupo como un todo, así como no perder el tema de vista, 

sin olvidarse o ignorarse a sí mismo y sus sentimientos e ideas como parte de la 

estructura total de relación. Como se ha mencionado ya, no se puede tratar de lograr en 

una única sesión un equilibrio total entre el yo, nosotros y ello. Se trata más bien de que 

«se mantengan la valoración positiva del equilibrio dentro de la estructura y el desarrollo 

equilibrado del grupo como directriz». 

 
Las reglas auxiliares 
 
 
Las «reglas auxiliares» creadas por Ruth Cohn apoyan estas con mayor intensidad al 

principio de un grupo que en su desarrollo posterior. Se trata de unas reglas que 

estructuran fuertemente el comportamiento comunicativo; son algo así como una 

traducción práctica y operacionalización de los dos postulados. El director las introduce 

al principio del grupo con <<tacto y no de forma autoritaria». Frecuentemente se habla 

errónea de los «10 mandamientos» de la ICT; la propia Ruth Cohn menciona 9 reglas 

auxiliares en su artículo «sobre el fundamento del sistema interaccional centrado en los 

temas: axiomas, postulados, reglas auxiliares», aparecido en 1974, y elimina 

inexplicablemente la regla de la «esfera corporal», formulada en otro artículo. Resumo 

estas reglas auxiliares en 6 puntos: 

 
1. Represéntate a ti mismo en tus afirmaciones, habla usando el «yo» y no el 

«nosotros» o el «se»: con los giros generalizadores «nosotros creemos», «se 

debería», «todos saben» o «nadie debería» el hablante no acepta, frecuentemente, 

toda la responsabilidad de lo que quiere decir. Hablar usando el  «yo» por el 

contrario, conduce a «realizar afirmaciones responsables, evitar proyecciones y 

tapar la propia creatividad y errores». Por supuesto existe también la utilización con 



sentido del «nosotros» y «se», pero, en interés de una experiencia concentrada de 

mi propia responsabilidad, se ignora conscientemente al principio este aspecto y se 

insiste en «hablar usando el yo sólo el yo». 

 
2. Cuando formules una pregunta di por qué preguntas y lo que la pregunta significa 

para ti. Explícate por ti mismo y evita ser entrevistado: Es casi siempre mejor hacer 

una declaración personal que efectuar una pregunta a otros. Mi afirmación es una 

confesión personal que anima a otros participantes a hacer declaraciones propias; 

muchas preguntas no son sinceras; plantean indirectamente exigencias a los demás 

y evitan una percepción personal de los sentimientos. «Pueden ser juegos para 

evitar, para callar las propias experiencias o servir como herramienta de luchas 

inquisitoriales de poder».  

 
3. Contento todo lo que sea posible con las interpretaciones de los demás. Expresa en 

lugar de ello tus reacciones personales: La interpretación del comportamiento de 

otras personas tiene sentido sólo cuando se pide, cuando se pregunta por ella. Las 

interpretaciones no deseadas provocan la defensa y potencian pocas veces las 

relaciones interhumanas. Cuando por el contrario dejo clara, en feedback o sharing, 

la significación que tiene para mí el comportamiento de otro, esta afirmación es 

sobre mí mismo y el otro la puede o no referir a su persona según lo desee o no. 

Sucede algo parecido con las generalizaciones que tienen frecuentemente el efecto 

de «interrumpir el proceso de grupo», mientras que las afirmaciones en primera 

persona lo potencian.  

 
4. Las perturbaciones tienen preferencia: Aquí aparece el postulado existencial (ver 

también 7.3.1.) también como regla auxiliar. Se trata de que todo participante debe 

interrumpir la conversación cuando ya no pueda participar bien. El tema cambia en 

ese momento y se vuelve a retomar sólo cuando la perturbación del participante está 

aclarada y él puede volver a colaborar.  

 
5. Vigila que siempre tenga la palabra un solo miembro del grupo, que pueda acabar 

de hablar y que le escuches:  

 

Sucede frecuentemente que varios participantes tengan, simultáneamente, la 

necesidad imperiosa de decir algo. Ruth Cohn ve como única solución que los 



participantes aprendan a poner atención en decir lo que es importante para ellos, pero 

que tomen simultáneamente en serio lo que otros desean decir. La decisión acerca de 

quién habla no la toma entonces el director sino cada individuo en propia 

responsabilidad. Las conversaciones laterales no son una solución en esas situaciones, 

pues o son importantes, y pertenecen (como eventuales «perturbaciones») al proceso 

del grupo, o no tienen importancia, por lo que pueden suprimirse, pues de lo contrario 

sobrecargan de modo innecesario el trabajo del grupo. 

 
6. Observa las señales de tu esfera corporal y pon atención a las señales de este tipo 

que se ven en los otros participantes:  

 

Ruth Cohn establece con esta regla un contrapeso frente al olvido del cuerpo en los 

grupos de trabajo; quiere activar, con ella, la percepción de nuestros cuerpos y nuestros 

sentimientos y saber que se la entiende como un factor importante del acontecer del 

grupo. 

 
¿Comportamiento o método filosófico? 
 
 
El peligro está en dogmatizar y practicar de forma unilateral estas reglas auxiliares y 

postulados, p. ej., a modo de material puramente metódico y didáctico, con la meta de 

motivar a los alumnos, como lo denomina la didáctica habitual. 

 

La metodología y la personalidad del director son sin embargo igualmente 

importantes. Cuando conocí yo mismo la ICT y había juntado experiencias prácticas, vi 

el peligro principal en emplear la ICT de forma puramente metódica, es decir, como 

«caja de trucos» didáctica; para mí era más importante por el contrario el 

«comportamiento personal»; yo partía de que un «comportamiento humanístico básico» 

produce de modo casi automático también la instrumentación metódica necesaria. 

Mantuve correspondencia acerca de ello con Ruth Cohn, la cual contradijo mi opinión. 

Escribió que el ICT «no era para ella ni sólo comportamiento y filosofía ni únicamente 

método. En todo caso cuando, en el sentido original de la palabra methodos, no se ve el 

método en el camino. ICT es un comportamiento que sólo puede recibir el nombre de 

ICT, cuando se obtiene mediante un gran número de detalles metódicos y técnicos... Lo 

que hace que ICT sea ICT es la combinación de una conciencia de valores ético-

humana y, siguiendo esta dirección, un instrumental técnico» (en una carta de 



septiembre de 1982). Lo determinante para Ruth Cohn no es aquí tampoco el «negro o 

blanco», el «esto o aquello» sino el «y», la simultaneidad y el equilibrio del 

comportamiento y método. Ningún método puede sustituir el calor personal, la 

compenetración, la tolerancia y una postura humana hacia el hombre. Por ello las reglas 

auxiliares son únicamente valiosas en estrecha vinculación con el fundamento filosófico. 

Mediante las reglas auxiliares se puede despertar o potenciar a la vida los postulados 

existenciales. No son «magnitudes absolutas. Su absolutización es un uso impropio y 

sirve al espíritu que ellas desean combatir». 

 
Terapia y pedagogía 
 
 
Ruth Cohn defendió durante largo tiempo la opinión de que la ICT no tenía un carácter 

terapéutico sino «sólo» pedagógico. En muchas discusiones con colegas y participantes 

en grupos vio, sin embargo, claro que «lo que yo había considerado como no terapia es 

uno de sus elementos terapéuticos esenciales: es decir, el no elaborar un conflicto sólo 

«rasguñado» que se deja inconsciente». Para ella era la distinción tan importante 

porque el ICT debía ser, en primerísima línea, un concepto para un «aprendizaje vivo» 

en las escuelas, hospitales, universidades, fábricas, oficinas y administraciones. El 

objetivo principal no era la elaboración de «asuntos sin resolver» del pasado, sino una 

concentración sobre el cambio del presente. 

 

Por ello el tema está en el punto central de todo grupo interaccional. En las aulas de los 

colegios está frecuentemente dada por el plan marco, en muchas situaciones o en otros 

grupos la búsqueda del tema es el primer paso del trabajo. Ya que el tema está definido 

como punto central del grupo, a través del que se ligan mutuamente el «yo» y el 

«nosotros», es perfectamente posible configurar el trabajo del tema orientándolo hacia 

la autoexperiencia, aunque evitando simultáneamente que «yo» o «nosotros» se 

conviertan en el punto central, es decir, que se forme un grupo terapéutico. Esta es una 

decisión de Ruth Cohn; ella quería convertir en útiles en todos los sitios las 

posibilidades de la terapia de grupo y andar un camino entre la terapia y la pedagogía 

usuales. 

 

La psicoterapia sirve para eliminar aspiraciones mal dirigidas y fijadas o para 

reactivar posibilidades tapadas; la pedagogía, sin embargo, se orienta hacia la 



satisfacción y la ampliación del «potencial libre». La pedagogía es para Ruth Cohn algo 

así como la inversión de la terapia, el «arte de sustituir anticipadamente la terapia. La 

terapia es una pedagogía posterior». La práctica del postulado o la regla auxiliar «las 

perturbaciones tienen preferencia» muestra también esta diferencia. Cuando un 

miembro del grupo notifica una perturbación sucede generalmente que la consternación 

personal de uno afecta a todo el grupo. Por un momento el grupo ICT no se diferencia 

de un grupo de terapia. Ahora bien, como los fenómenos psicopatológicos se tratan 

únicamente en su efecto sobre las situaciones presentes y no en su significado 

dinámico para la personalidad perturbada, el director tiene la tarea de estructurar la 

situación de tal modo que, si bien se permite que el individuo y el grupo experimenten la 

consternación, el grupo vuelva con tesón al contenido del tema. Este principio de 

«resistencia ante el contenido», tomado del psicoanálisis, lo contempla Ruth Cohn 

«como camino de todo aprendizaje vivo: no se trata de romper o echar a un lado las 

perturbaciones de aprendizaje o vida, sino de reconocerlas como parte de la persona» . 

De esta forma se definen los «contenidos» y las «sensaciones» como «temas» de igual 

valor de un grupo, es decir, la sensación de no haber entendido algo, de ser tonto, o 

también sentimientos sexuales o de afecto hacia miembros del grupo son por supuesto 

igualmente parte del proceso de aprendizaje y trabajo como lo son, p. ej., la resolución 

de un problema matemático o aprender vocabulario en el colegio. 

 

Una objeción muy frecuente contra la ICT es que el postulado de que «las 

perturbaciones tienen preferencia» abarca un espacio demasiado grande o se 

«emplea» de tal forma que el grupo no llega nunca a trabajar el contenido. Ruth Cohn 

no lo niega, ya que 

 

1. «se requiere práctica para no emplear erróneamente esta “regla de peligro”», y  

 

2. el equilibrio entre el yo, nosotros y ello se puede establecer sólo en el transcurso de 

un proceso de grupo; el tiempo empleado en ello no está «perdido» pues las 

«pérdidas» se compensan ampliamente —como muestran las experiencias— en el 

transcurso del proceso de trabajo mediante una capacidad de trabajo más intensiva 

de todo el grupo.  

 
Trasfondo filosófico y comprensión de la ciencia 
 



También el pensamiento de Ruth Cohn está impregnado por la filosofía existencialista y 

la fenomenológica, si bien no se puede hablar de una «influencia» directa. A diferencia 

del campo psicológico, donde es más fácil descubrir las vinculaciones, en el campo 

filosófico se puede partir de un interés fundamental de Ruth Cohn por las cuestiones 

filosóficas. De este modo conoció a Kierkegaard, Heidegger y Jaspers en los cursos y 

lecciones de Berlín y Zurich, mientras que a Buber, Sartre y Camus los conoció más 

tarde y a Merleau-Ponty no llegó ni a conocerle. Si bien en sus escritos no se refiere por 

su nombre a los representantes de estas corrientes filosóficas y me dijo personalmente 

que de sentirse perteneciente al existencialismo entonces lo sería del «estadounidense 

ansioso de vivir» antes que del «europeo desesperado», portan los «axiomas», 

definidos por ella como «fundamento», según mi opinión, la impronta de la filosofía 

existencialista europea. 

 

Autonomía e interdependencia. Para Ruth Cohn la «existencia», en el sentido 

heideggeriano, está caracterizada, porque ella existe como ser humano y porque «yo 

soy porque vivo y muero». Realmente se trata menos del aspecto del «ser arrojado» de 

la existencia humana que del «estar en el mundo»; tanto el ser humano individual como 

también el ser humano como parte integrante del entorno constituyen cada uno una 

totalidad. El ser humano individual forma una «unidad psicobiológica» en la totalidad de 

sus experiencias, es decir, de sus sensaciones, su pensamiento y su actuación, como 

ser humano individual es un todo autónomo. Simultáneamente forma sin embargo un 

todo interdependiente con los congéneres que le rodean así como con las condiciones 

sociales culturales y universales. Cuanto mayor es la conciencia del individuo acerca de 

la dependencia y de la falta de libertad que esto supone, tanto más puede experimentar 

e incluso ampliar su autonomía y libertad. 

 

En este contexto debe considerarse la comprensión de Ruth Cohn respecto de 

las relaciones con otros seres humanos. De manera muy semejante a la concepción de 

Buber, la relación del «yo» con el «tú» de un opuesto o el «nosotros» de un grupo o el 

mundo tiene sentido, da valor y fomenta la personalidad en la medida en que el «yo» 

está empapado por la conciencia de su comnivinculación. 

 

Finalmente el axioma «autonomía e interdependencia» contiene también el 

aspecto de la condición de presente. Los sucesos de la vida no pueden contemplarse 



de forma aislada, sino que se condicionan mutuamente «en el pasado, presente y 

futuro». El aquí y ahora del presente está para Ruth Cohn, sin embargo, en el primer 

plano de los sucesos, si bien ella quiere comprender el presente siempre en la totalidad 

con el pasado y el futuro. El aquí y ahora no puede arrancarse de este contexto y 

transformarse en un fetiche, dado que el sentido y el significado del presente resulta 

tanto de las experiencias del pasado como, en mayor medida aún — y aquí veo 

semejanzas con la comprensión del presente de Heidegger y Sartre— a partir de la 

conciencia de las posibilidades del futuro. 
 

Libertad y decisión. La libertad de decisión es para Ruth Cohn una posibilidad a 

la vez que una necesidad. La libertad de la decisión contiene para Ruth Cohn —no en 

modo tan extremo como para Sartre, para el que el ser humano está «condenado a la 

libertad», sino más bien en coincidencia con Heidegger— tanto la posibilidad del ser 

humano de cambiar y ampliar las fronteras existentes como la necesidad de hacerlo. 

Ruth Cohn nos recuerda nuevamente con este axioma que el ser humano puede 

transformar esta decisión en actuación sólo en el marco de «límites internos y externos 

condicionados». Habla de la «paradoja de la libertad en condicionamiento». La paradoja 

de esta libertad reside en que ambos, la posibilidad y la necesidad de la decisión libre, 

se pueden desarrollar solamente en la «falta de libertad» de las condiciones sociales y 

universales del «globo». La necesidad de aprovechar el juego de la libertad en el seno 

del «globo» y la conciencia de este condicionamiento universal de nuestra libertad son, 

para Ruth Cohn, la «base de la responsabilidad humana», a la que el ser humano 

puede substraerse sólo mediante enfermedad social o personal; pues en realidad tiene 

que aceptar esta responsabilidad y comprender, junto a la posibilidad de decidir en 

libertad, también la necesidad de su decisión individual como expresión de la 

responsabilidad social e histórica. 

 

 

 

 

 

 

 



    Filosofiaexistencialista  

    (M Heidegger. M. Buber) 
 
 
 

Interacción Centrada en los    Temas (ICT) 
(Ruth Cohn) 

 
 
 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 4. Punto de referencias filosóficas psicológicas y pedagógicas de la interacción centrada en los 

temas (ITC) de Ruth Cohn. 

 

Profundo respeto frente a todo lo vivo y su crecimiento. Este axioma se dirige 

hacia la cuestión del sentido y el valor de la vida y actuación humana. «Lo humano es 

valioso; lo inhumano es amenazador para el valor» afirma Ruth Cohn y formula con 

ello un valor de forma ofensiva: lo humano. A pesar de que la historia demuestra que 

los valores éticos de la humanidad fueron pisoteados por las fuerzas económicas y 

políticas a cuya altura no estaban, es importante para ella mantener el sentido de la 

vida y los valores. Me explicó que en su nuevo libro había expuesto la tesis de un 

«sentido organísmico y espiritual de los valores». Vincula con esto el profundo 

respeto por la naturaleza así como la necesidad de «decisiones valoradoras». Ruth 

Cohn parte de que este sentido de los valores juega un papel decisivo en la decisión 

acerca del futuro de nuestro planeta. Si el ser humano consigue rescatar, ampliar y 

desarrollar su sentido de los valores entonces aparecerá un contrapeso frente a la 

creciente fragmentación y racionalización de nuestro mundo; si no lo consigue puede 

significar, bajo el símbolo de la amenaza nuclear presente, la destrucción de la 

existencia humana. 

 

Psicoanálisis  Psicología de  Terapia de la  Terapia de la  Concepto de  Psicología 
 

(S. Freud)  la Gestalt.  Gestalt  Vivienda  la reducción  Organismica 
 

  (W. Kohler)  (F. Perls)  

(R. Cohn 

 corporal  

(K. Goldstein) 

 

         
 

       

(E.Gindler) 
  

      

C. Whitaker 
   

 

           

      J. Warkentin     
 

      T. Malone     
 

      H. Mullan     
 

      V. Rasentral     
 

      V. Satir     
 

           
 



Comprensión de la ciencia. En lo referente a su comprensión de la ciencia, Ruth 

Cohn está orientada fenomenológicamente en el sentido de «estar en el mundo». Ella 

no cree en la verdad objetiva de los datos de medida. Califica de «extraños» a los 

colegas que afirman que «lo regulable, y experimentalmente repetible podría decir más 

sobre mi ser espíritu y alma que mi realidad de percepción, pensamiento y 

sentimiento». Se siente deudora de una ciencia que se ocupa «de todo el ser humano», 

toma en serio los fenómenos subjetivos y «permanece también abierta a la 

investigación del mundo medible». Reconoce que la denominada perspectiva neutra y 

científica del positivismo ejerció una fuerte influencia sobre la comprensión 

psicoanalítica de la ciencia. Se defendió con energía contra la exigencia dogmática de 

verdad de muchos psicoanalistas y está muy desengañada sobre el hecho de que la 

«ciencia de diván» haya sido declarada «vaca sagrada», «más sagrada todavía que la 

santificada ciencia del positivismo científico». Según esta teoría la curación era 

curación, es decir, era cierta, si se podía explicar mediante la teoría. 

 
 
Aportación de Ruth Cohn a la psicología humanística 
 
 
La contribución de Ruth Cohn a la psicología humanística consiste en haber preparado 

un mensaje filosófico cristiano-judío que se lleva a la práctica en forma de una didáctica 

psicológica. Por un lado está el mensaje de que los seres humanos, que se encuentran 

para una «tercera cosa», deben tener en cuenta ciertos valores, si desean que su ser 

en común y su colaboración sea satisfactoria individualmente así como social- mente 

relevante. Lo otro es un concepto pragmático que debe ayudar a trasladar estos valores 

a una actuación y aprendizaje vivos. 

 

Los valores por ella representados están muy próximos al pensamiento de la 

filosofía existencialista, si bien a Ruth Cohn le importa hablar menos de la «influencia» 

que del «espíritu de la época», que dio, a través de diferentes personas, en lugares 

distintos y para disciplinas científicas diferentes, ideas y conceptos coetáneos 

parecidos. 

 

Ruth Cohn es la psicóloga humanística cuyas polémicas con el psicoanálisis 

desembocaron en un concepto terapéutico-pedagógico que no debe servir ya, en su 

terapia, sólo a seres humanos individuales, sino a todos los grupos sociales en sus 



deseos específicos. 

 

Ruth Cohn consigue aquí dar un paso más allá que, por ejemplo, Carl Rogers. 

Mientras que para Rogers era una exigencia importante hacer útil el encuentro entre 

personas no sólo en la terapia sino precisamente también en el aula y en la educación, 

Ruth Cohn da aquí un paso más allá. Ella parte de que el encuentro entre seres 

humanos no se produce de forma abstracta o «simplemente porque sí», sino que existe 

siempre un motivo, un contenido o un «tema», como ella dice, que une a los seres entre 

sí. En el encuentro fortuito con un conocido en la calle puede ser el tiempo atmosférico, 

en la escuela una unidad didáctica sobre peces de colores, en la iglesia el contenido de 

un salmo, en el sindicato o en el partido la deliberación sobre una acción política, en la 

fábrica la organización de los turnos, etc. Con la acentuación del «tema» Ruth Cohn no 

reduce en modo alguno la importancia del encuentro entre seres humanos; con la 

exigencia de atención simultánea y de igual valor a los niveles personales y a los 

objetivos de relación, no sólo a grupos de autoexperiencia o terapia y clases sino en 

realidad a todos los grupos formales e informales de nuestra sociedad, la posibilidad de 

vincular el trabajo de contenido y la propia experiencia de tal forma que el encuentro de 

los seres humanos contribuya en igual medida a la realización de metas y valores tanto 

de contenido como personales. 

 

Que esta idea salga bien en la práctica no es únicamente responsabilidad del 

director del grupo, sino que —y aquí Ruth Cohn es claramente una psicóloga orientada 

hacia la filosofía existencialista— cada individuo está llamado a aceptar responsabilidad 

por el proceso de grupo y de trabajo. Este es el punto en el que Ruth Cohn realiza otra 

contribución importante a la teoría y práctica de la psicología humanística. Como 

cofundadora de la terapia de la vivencia las formas de comportamiento y sentimiento 

inmediatas y presentes del aquí y ahora se encuentran en el punto central. El logro de 

Ruth Cohn es haber propuesto un concepto muy diferenciado del aquí y ahora. Ella 

considera el aquí y ahora del acontecer concreto del grupo no como una meta en sí 

misma o un «fetiche», sino siempre en el sentido de una totalidad entre el pasado, el 

presente y el futuro. En la «singularidad» que cada individuo introduce en el acontecer 

del grupo mediante el «yo», confluyen tanto las experiencias de la historia de la vida del 

individuo como la «ambigüedad de la existencia frente a la muerte». 



 

Con evidente semejanza respecto del pensamiento de la filosofía existencialista, 

a Ruth Cohn le importa la aceptación de la responsabilidad en un aquí y ahora que 

ponga a disposición y mantenga en un sentido total tanto la dimensión corporal como el 

espectro de la experiencia individual. 

 

Ruth Cohn concretiza este aspecto, con mayor claridad, a través de su postulado 

«las perturbaciones tienen preferencia»; todo miembro del grupo debe conceder gran 

importancia a la percepción de sus estados placenteros y dolorosos, que si bien se 

viven contrapuestos, están siempre condicionados por el pasado y el futuro. El portazo, 

la digresión de los pensamientos, la ternura hacia alguien, la ira contra alguien o el dolor 

de estómago que se viven en verdad contrapuestas afectan sin embargo de igual modo 

al pasado y al futuro del individuo y del grupo. Entrar con esta comprensión del aquí y 

ahora con su conciencia y propia responsabilidad en la relación con los seres humanos 

y los temas es, para Ruth Cohn, una forma de compromiso social y ético. Ruth Cohn 

consigue con ello —junto a Fritz Perls—, de un modo convincente, dar al concepto 

psicoanalítico de la resistencia un giro existencialista —aunque ella misma no lo haya 

denominado de esta forma— y ponerlo con ello a disposición de la psicología 

humanística. 

 
La autorrealización y el cumplimiento. El concepto del curso de la vida en 

 
Charlotte Bühler (1893-1974) 

 
He encontrado pocos datos personales acerca de Charlotte Bühler. Nacida en Berlín, 

estudió psicología y se doctorado en Munich en 1918. En 1929 se hace cargo de una 

cátedra en Viena y, tras su emigración, trabaja en Londres, Oslo y por último en Los 

Ángeles (EE.UU.). En los años viene frecuentemente Europa para llevar a cabo giras 

para pronunciar conferencias, antes de su regreso definitivo a su patria en la que 

muere, en Stuttgart, en 1974. 

 
El curso de la vida del hombre 
 
Su interés psicológico estuvo dirigido a lo largo de su vida al proceso vital del ser 

humano como desarrollo total y con ello cuestiones que afectan de forma muy concreta 

a la vida cotidiana de los seres humanos. Intenta, p. ej., descubrir si se puede dividir la 

vida de un ser humano en «fases» como, niñez, adolescencia, fase media de la vida, 



vejez y muerte. Pero sobre todo está en ella —y esto constantemente se deja sin 

mencionar la literatura al caracterizar a Ch. Bühler como «psicóloga el desarrollo»— la 

cuestión del sentido de la vida. Colocó siempre en el centro de su atención, así como en 

sus estudios sobre el curso de la vida, cuestiones acerca de la «esperanza y el 

concepto de la vida»’, «objeto y problemas de la vida», así como «balance de la vida» 

en el sentido de una «vida lograda o malograda»: «Este lograr o malograr, que 

experimentamos siempre de nuevo en todas nuestras obras corporales y espirituales, 

en nuestras relaciones humanas, en nuestras empresas profesionales y objetivas y del 

que tiene conciencia aquel que escucha siempre en su interior, representa, para el 

hombre que piensa, una continuidad y una vivencia de atarse poco a poco a un 

resultado total, una vivencia que todo lo abarca». Considera que cuestiones de este tipo 

son tan relevantes porque parte de que «una gran mayoría de los seres humanos del 

mundo no llega en absoluto a ocuparse de la vida como un todo, sino que tiene que 

contentarse con resolver el problema de sobrevivir de un día a otro». 

 
Autorrealización 
 
Bühler ve el sentido de su propio trabajo en valorar los conocimientos y visiones de la 

psicología de tal forma que se puedan derivar de ello «directrices para una actuación, a 

ser posible, constructiva». Por «constructiva» entiende una actuación que «sea, a largo 

plazo, lo más provechosa posible para el bienestar del que actúa y de los demás seres 

humanos y que contribuya a la estructuración satisfactoria de la existencia humana». 

«Autorrealización en entrega creadora a los demás» es para ella el motivo principal y la 

«tendencia fundamental del ser humano que se desarrolla normalmente». Basándose 

en Horney y Jung, entiende por ello «la realización de las mejores potencialidades de 

un individuo que a través de su desarrollo, expresa su propio interior y no sólo a sí 

mismo, sino que potencia a otros y participa en la creación cultural». Esto exige una 

lucha permanente con altos y bajos, con un constante arriba y abajo: «La imagen del 

ser humano que vive de forma constructiva... se demuestra como la de un ser humano 

que logra, incluso con grandes dudas, tras fuertes pérdidas y grandes errores, avanzar, 

sincero consigo mismo, comprensivo con los demás, efectivamente constructivo y en 

paz interior». 

 

En estas citas queda muy clara la posición de Bühler, que no sólo quiere que se 



contemple al individuo como un «todo», sino que ve, nuevamente, la totalidad individual 

incluida en un todo social, que en último término es parte de un todo mundial, del 

«universo», «gobernado por un espíritu constructivamente creador, que da sentido y 

que persigue un objetivo». 

 
Las cuatro tendencias fundamentales de la vida 
 
La autorrealización exige una lucha de por vida y superación de dificultades y una 

integración de las diferentes metas y aspiraciones. Bühler habla aquí también de 

«estímulos..., que dirigen nuestra motivación interna bajo tensión interna constante en 

diferentes direcciones». A partir de esta tensión, que para Bühler, coincidiendo con 

Goldstein, tiene también una tendencia placentera, el ser humano tiene que tomar 

«decisiones» en un proceso permanente y «elegir» entre cuatro tendencias 

fundamentales de la vida, que, en antagonismo mutuo, conducen a la autorrealización y 

a la consumación: 

 
1. Tendencia a satisfacer las necesidades, definida como inclinación a la relajación, 

a la comodidad y a la felicidad.  

 
2. Tendencia a la sexualidad, al reconocimiento del yo, a adaptación autolimitativa, 

definida como tendencia a la limitación, clasificación, pertenencia y seguridad.  

 
3. Tendencia a la expansión creadora, definida como tendencia a la expansión y la 

trascendencia, a la actuación creadora, a la autorrealización.  

 
4. Tendencia a la integración y mantenimiento del orden interno, definida como 

tendencia a la clasificación, a la auto- suficiencia, a la paz del espíritu.  

 

Bühler llamó a la meta final de todas estas diferentes ambiciones «consumación» 
 
(Efüllung). Ella entiende por esto una vivencia final que emerge de la conciencia de una 

vida esencialmente lograda. «Consumación» significa para Bühler «una plenitud de lo 

vivido, tanto de la dicha como del dolor. Es una riqueza interna, ganada a lo largo de 

decenios, que se ha ido acumulando a partir de la vida vivida, cuando se pudo lograr de 

forma bien proporcionada, expansión y adaptación, satisfacción y orden interno. La 

consumación presupone que se han potenciado las cuatro ambiciones, aunque cada 

uno haya favorecido una o la otra y aunque la vida fracase en la completa satisfacción 



de todas». 

 

Bühler ha intentado extraer de muchas conversaciones lo que la gente considera 

plenitud o fracaso de su vida. Encontró fundamentalmente cuatro puntos de vista, que, 

como se demostró, «correspondían bien con las cuatro tendencias fundamentales de la 

vida que establecí anteriormente de forma teórica». 

 

1. Felicidad: «La felicidad se relaciona, por una parte, con sucesos felices, como 

por ejemplo, con haber encontrado en el momento adecuado a la persona 

correcta o haber tenido circunstancias vitales especialmente buenas, o se 

menciona también junto a relaciones vitales felices del amor y la comprensión»  

 
2. Circunstancias vitales, es decir, la relación del ser humano con sus condiciones 

de vida, que pueden haber sido tan favorables «que el individuo pudo realizar 

sus posibilidades, es decir, pudo emplear sus peculiaridades y dotes», o de tal 

forma que se tuvo que «adaptar» a condiciones difíciles.  

 
3. Rendimiento, es decir, la mayoría de los consultados indicaron que les satisface 

saber que «en la vida, han logrado algo que muestra su esfuerzo como 

reconocible y perdurable».  

 
4. Autovaloración moral, es decir, la mayoría de los seres humanos tiene la 

necesidad de que, antes de morir, se reconozca toda su vida como buena y 

correcta, en el sentido de «honesta, benéfica o en el sentido de los 

mandamientos divinos o de otra forma moral».  

 

Finalmente, Ch. Bühler nos da una respuesta a la cuestión de lo que —aparte del 

«espíritu», ya mencionado, que gobierna el universo— da al ser humano la fuerza para 

aguantar este proceso constante de elección y decisión en la lucha entre las tendencias 

fundamentales mencionadas, para llegar a la «consumación» en la autorrealización. Su 

respuesta es que existe algo parecido a una «fe», que nos da la fuerza para aguantar 

este proceso a lo largo de una vida. Con ello no se refiere de forma explícita a la fe 

religiosa, sin excluirla por ello. Lo concibe en un sentido general y cita, p. ej., a Huxley 

(1957): «Sin nada, no haríamos nada. » Para ella, toda acción está orientada a metas 

que representan valores y sentido. 



 
Trasfondo filosófico y comprensión de la ciencia 
 
La ocupación con el tema central de su trabajo, la cuestión en sentido de la vida, lleva a 

Charlotte Bühler a entrar en con las ideas de la naciente filosofía existencialista mido a 

Kierkegaard y Heidegger habla de «ser arrojado» 
 
(Geporfenheit) y del «ser ahí» (Dasein), de la entrega del hombre u «miedo existencial», 

ligada con la cuestión del sentido de vida. El hundimiento de las culturas elevadas y la 

creciente está en cuestión de las autoridades humanas y religiosas han llenado al ser 

humano con profundas dudas sobre sí mismo y su propia existencia. Apoyándose 

presumiblemente en Buber, la relación entre el individuo y su entorno es para Bühler 

«lucha, frecuentemente desesperada, hacia el encuentro y en el diálogo entre uno 

mismo y el mundo». Mediante «decisiones constantemente renovadas» tiene que 

mantenerse el «uno mismo que elige» en la lucha que dura desde el nacimiento hasta 

la muerte. 

 

El que el ser humano deba verse siempre en «relación» con el mundo y no exista 

nunca como observador desinteresado o neutral, desligado del mundo, permite 

reconocer la semejanza entre el pensamiento de Bühler y las ideas de la 

fenomenología. 

 

Para Bühler es la «totalidad de la persona» una doctrina de la psicología 

humanística, con la que se deslinda de otras tendencias como la psicología 

experimental, el conductismo o el psicoanálisis. La concepción de la «totalidad» de 

Bühler reposa en esencia —como también en Goldstein— sobre los resultados de la 

psicología de la Gestalt. Ch. Bühler se dio a conocer con sus estudios sobre el curso de 

la vida; para ella era el curso de la vida de un ser humano una «totalidad» y se 

maravillaba de que en la práctica psiquiátrica, si bien se daba gran valor a la anamnesis 

del paciente, en el tratamiento mismo, en cambio, «raras veces se establecía una 

relación con el curso de la vida como totalidad». Ya en 1933 empezó con estos estudios 

e intentó clarificar su significado para la comprensión de la vida humana. Con ello se 

colocó por encima de las «normas» metódicas de aquel tiempo y afirmó que, junto a los 

métodos estadísticos, tenían fundamento científico también los denominados estudios 

«n = 1» en forma de estudios de comprobaciones «biográficas» y «clínicas» así como 

«exploraciones estructuradas»: 



 

«1. Cuando está claro lo ejemplar del caso, es decir, cuando una persona representa de 

forma exhaustiva a una determinada población. 

 

 
Filosofía existencialista y Fenomenología 
(M. Heideggers M. Rober. S.Kierkegaard) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Autorrealización como cumplimiento del curso de la vida 
(Chalotte Buhier) 

 
 
 
 

 

Psicología Organismica  Comprensión fenomenológica 
Psicología Gestalt  de la ciencia. 

(K. Goldstein)  (G. Allports) 

 

1. Puntos de referencia filosóficos y psicológicos del concepto de autorrealización de 

Charlotte Bühler 

 
2. Cuando existe un alto grado de generalización en el seno de una población (es decir, 

cuando la variabilidad interpersonal es tan pequeña que da igual la persona que 

elijamos para nuestra idea).  

 
3. Cuando la investigación se centra de forma intensiva con un caso “ideal”, “típico” o 

“representativo”.  

 
 
4. Cuando los resultados obtenidos sirven para rebatir una relación universal afirmada 

o supuesta.  

 
 
5. Cuando las posibilidades de observar un cierto tipo de casos están limitadas».  
 
En este contexto cita también un estudio de Allport acerca del método de la biografía. 

En él Allport propone los siguientes criterios de validez: 



 
— sentimiento de certeza subjetiva,  
 
— conformidad con hechos conocidos, elaboración espiritual,  
 
— poder de predicción,  
 
— acuerdo social,  
 
— consistencia interna.  
 
 
Contribución de Bühler a la psicología humanística 
 
La contribución de Charlotte Bühler a la «psicología humanística» consiste en haber 

colocado todo el lapso de la vida del hombre en el centro de la atención psicológica y, 

más en concreto, en haber vinculado el método biográfico de investigación en el seno 

de la psicología humanística haciéndolo además «admisible» para el resto de la 

psicología. 

 
Método biográfico de investigación 
 
En un tiempo en el que la psicología humanística tenía que luchar todavía por su 

fundamentación teórica y estaba aún poco representada en las facultades 

estadounidenses, se planteó la cuestión de la «cientificidad», es decir, durante algún 

tiempo la seriedad de esta tendencia estuvo en el centro del debate interdisciplinario. La 

psicología humanística necesitaba urgentemente métodos y criterios para asegurar la 

posición de sus contenidos. Parecía más indicado, sobre la base de la estrecha 

referencia con la psicología existencialista, echar mano de su fundamento científico-

teórico, la fenomenología, y establecerla como fundamento metodológico de la 

psicología humanística. Charlotte Bühler no sólo hizo afirmaciones programáticas en 

este sentido, sino que creó un concepto fenomenológico completamente desarrollado. 

 

Todavía durante las disputas en torno a la validez del método biográfico, 

empezaron también algunos investigadores de fuera de la psicología humanística a 

indagar el valor de la investigación biográfica orientada psicológicamente en los seres 

humanos. En su famoso trabajo, publicado en la miscelánea de Bugenthal, 
 
Humanistic Psychology (1967), Bühler menciona tres grupos de investigadores de la 

biografía: por un lado, psicólogos, como Henry Murray, que se ocuparon de la 

personalidad del individuo como tal; por otro lado, psicólogos de orientación 

psicoanalítica, que intentaron interpretar la vida de personajes históricos relevantes de 



acuerdo con la terminología freudiana, y, finalmente, un grupo orientado hacia la 

psicología del desarrollo, al que pertenecían, entre otros, S. Bernfeld y Charlotte Bühler. 

Este grupo llevó a cabo el intento de ordenar el desarrollo de niños y jóvenes sobre la 

base de diarios y del comprender la vinculación entre la historia individual de sus vidas 

y el curso de éstas como un todo. 

 
 
Autorrealización como «consumación» del curso de la vida humana 
 
 
Mientras el psicoanálisis considera al ser humano determinado primeramente por 

impulsos (y, sólo en segundo término, adaptado socialmente) y el conductismo concibe 

al ser humano como un sistema de estímulo-respuesta, a la psicología humanística le 

importa el ser humano en sí que, ya sólo sobre la base del hecho de su existencia, vive 

intencionalmente, es decir, con el objetivo de la autorrealización. 

 

Bühler persigue en sus estudios biográficos esta autorrealización o 

«consumación» y llega a la conclusión de que el resultado, el «balance» positivo o 

negativo de la vida resulta de la tensión de cuatro tendencias fundamentales y describe 

de forma muy clara cómo los seres humanos, desde su visión subjetiva, colocan en el 

centro del balance de su vida puntos de vista como felicidad, circunstancias vitales, 

rendimiento y autovaloración moral. Una vida satisfactoria — esto es lo que arrojan los 

estudios de Bühler en coincidencia .con las afirmaciones de la filosofía existencialista— 

está caracterizada siempre por altos y bajos, por un constante arriba y abajo. También 

la suposición existencialista de que la realización del ser humano, sobre el fondo de su 

«ser arrojado», es sólo posible en el acto de la «elección» y de la «decisión», queda 

confirmada por las investigaciones biográficas de Bühler en cuanto se pudo demostrar 

que los hombres son muy conscientes de las tendencias descritas por ella y que la 

decisión sobre la primacía y la relación entre las diversas tendencias no son sólo 

«destino», sino que están también motivadas por el propio individuo en «elección» de 

propia responsabilidad. 

 

Fue Abraham Maslow quien situó algo más tarde el concepto de autorrealización 

en el centro de su teoría de las necesidades —de modo semejante a Bühler— 

basándose para ello en datos biográficos. 

 



 
Ayuda para la autoayuda. El concepto de la terapia conversacional en 
 
 
Carl Rogers (nace 1902) 
 
 
Rogers presenta él mismo su trabajo en vinculación con sus muy experiencias 

personales, con su propia socialización familiar y profesional. El fundamento de su 

convencimiento teórico y filosófico es encontrarse, como psicólogo, profesor, científico, 

etc., con los hombres en primer término como «hombre»; de ello se 

 
derivan para Rogers dos consecuencias: 

 

1. Se está siempre afectado de un modo personal por lo que se hace en ese momento, 

es decir, se es personalmente parte de un trabajo científico —p. ej. de la escritura de 

un libro— y se es también personalmente parte de las relaciones que se tienen con 

los hombres; sin decirlo expresamente, Rogers emplea aquí la idea del «estar en el 

mundo» de Heidegger y Merleau-Ponty, así como los pensamientos de la relación 

entre yo y tú, mostrando paralelismos con Perls, Cohn, Maslow, Goldstein, 

Binswanger y Boss.  

 
2. Hay que sacar a la luz esta relación para que la puedan ver no sólo uno mismo sino 

también otros hombres.  

 
Trasfondo personal 
 
Por ello no es de extrañar que en los libros de Rogers se encuentren muchos materiales 

autobiográficos. Nos informa de que había aprendido en su «casa paterna, marcada por 

mantenerse lo más lejos posible de los otros hombres. De acuerdo con esta 

concepción, las cosas positivas de la vida no sucedían «fuera» sino «en el seno de la 

familia». Fue un solitario, lo que se debía seguramente al hecho de que no se 

expresasen los sentimientos y los pensamientos privados: 

 

«Yo sabía que mis padres me querían, sin embargo no me hubiese pasado 

nunca por la imaginación hacerles partícipes de pensamientos personales o privados, e 

incluso sentimientos, pues sabía que éstos habrían sido juzgados y tenidos por 

deficientes». El resultado fue que los años de su infancia estuvieron caracterizados «por 

la falta total de aquello que yo designaría hoy como la relación intrapersonal estrecha y 



comunicativa con otros. Mi comportamiento frente a los demás se caracterizaba por la 

distancia y la reserva, una reserva que había tomado de mis padres». En esta 

atmósfera de enclaustramiento y soledad — Rogers coleccionaba y criaba en ésta 

época mariposas nocturnas «como substitutivo de la carencia de vínculos estrechos»— 

desarrolló su interés por conversaciones terapéuticas con las personas: «Aquí existía 

un camino socialmente reconocido de acercarse realmente a los hombres y de saciar, 

quizás, un poco el hambre de comunicación que yo mismo había sentido», es decir, 

Rogers deja claro que su interés por los demás tiene que ver consigo mismo. Muestra 

también de forma muy intuitiva el desarrollo de su comprensión de la «ayuda» y lo 

explicita en un ejemplo en el que él, como responsable de un grupo de jóvenes del 

CVJM (asociación de jóvenes cristianos) quería aclarar la desaparición de dinero: 

«Todo apuntaba hacia un chico. Por tanto un par de consejeros y yo le apartamos para 

conseguir una confesión. Por aquel entonces la expresión “lavado de cerebro” no se 

había creado todavía, sin embargo, nosotros éramos especialistas en ello. Adulamos, 

argumentamos, intentamos convencer, fuimos amigables y reprochamos.» El «caso» de 

un niño difícil, que vino acompañado de su madre a verle al Rochester Guidance 

Center, fue experiencia clave para su posterior comprensión de las conversaciones 

beneficiosas. Mientras un colega se ocupaba del ó en una terapia de juego, Rogers 

mantuvo doce conversaciones con la madre. Naturalmente, a lo largo de estos doce 

tactos se trató siempre del niño, de un consejo profesional por lo mejor que se podía 

hacer para que éste volviese nuevamente al camino correcto. Cuando ya se quería 

interrumpir asesoramiento, en la duodécima sesión, la madre pregunta: 

 

¿Asesora usted aquí también a adultos?» y acto seguido ella sincera 

espontáneamente, queda claro para Rogers que el de conversaciones beneficiosas 

practicado por él y sus colegas no conduce a los auténticos problemas: «Lo que ella (la 

mujer) me explicaba no se parecía en modo alguno a la historia le había sonsacado». 

 

Este camino, que iba del psicólogo «clásico» y su imagen hombre a la 

concepción experimentada y desarrollada por él mismo, fue duro, trabajoso y muy largo 

para Rogers: «Creo, que he recorrido a lo largo de los años un largo camino, si se tiene 

en cuenta los presupuestos de los que partí: que el hombre es esencialmente malo, 

que, como profesional que le ayuda, mejor es tratarlo como objeto; que la ayuda se 



basa en el conocimiento especializado; que el experto tiene derecho a aconsejar, 

manipular y moldear al individuo para lograr el retado deseado». 

 
La teoría de la terapia conversacional centrada en los clientes 
 
La terapia, es decir, la posibilidad de cambiar la personalidad humana en el transcurso 

del proceso terapéutico, estuvo siempre en el punto central del interés teórico de 

Rogers. La vinculación entre este punto teórico fundamental y su historia vital individual 

se ha expuesto ya. Todos los trabajos teóricos se centran, en último extremo en la 

teoría de la terapia. En una contribución a la recopilación de Koch, 
 
Psychology. A Study of a Scierzce (1959), se encuentra el escrito teórico mejor 

fundamentado de Rogers. Necesitó casi cuatro años para escribir esta contribución y 

trabajó en su formulación teórica «con mayor dureza... que en todo lo demás que he 

escrito antes y después. Según mi concepto, ésta es la teoría del proceso de cambio 

formulada con mayor rigor, que yo haya creado nunca». A pesar de ello, fue el menos 

conocido de sus trabajos, y Rogers escribe: «Estoy asombrado e irritado a causa de la 

falta de atención hacia aquello que yo considero mi exactitud teórica». Aquel que quiera 

introducirse en la teoría del cambio de la personalidad no puede, a pesar de todo, pasar 

por alto esta contribución. 

 

Sus conceptos acerca del «organismo» y sobre el «sí mismo», son de 

importancia fundamental. Estos conceptos se antepondrán a la exposición del concepto 

terapéutico: 

 
El organismo 
 
Rogers está íntimamente convencido de que cualquier organismo vivo, y también el 

hombre, está dotado de una tendencia de actualización. Aquí se muestra de acuerdo 

con Goldstein y Maslow. Rogers asigna al organismo la capacidad de valorar 

experiencias. Impresiones y estímulos, y que la tendencia de actualización es la escala 

para la valoración, es decir, el organismo valora un suceso como positivo si este 

refuerza la tendencia de actualización, y como negativo, si la contradice. La tendencia 

de actualización se caracteriza por una aspiración en la dirección de metas tales como 

salud, satisfacción de las necesidades, mediante expansión y adaptación 

autolimitadora, desarrollo corporal y espiritual en el campo de tensión entre autonomía y 

adaptación, dependencia e independencia, integración y diferenciación. La naturaleza 



humana se considera en el fondo y con profundidad positiva, tanto en lo referente al 

desarrollo individual como en la confrontación constructiva y creativa en relaciones con 

Otros seres humanos y con el mundo. De este modo, para Rogers, toda elección 

realizada por los seres humanos es expresión de la búsqueda de autorrealización, de 

desarrollo total. Esta aspiración a la completitud personal es para él una característica 

de la existencia humana. A diferencia de Maslow y Büber, para los que la 

autorreaIización es algo así como un «punto» en la vida del hombre, que éste alcanza, 

en caso de hacerlo, hacia el final de su vida, Rogers concibe la autorrealización más 

bien como un proceso. Todo ser humano plantea, en su opinión, dos preguntas: 

«¿Quién soy?» y «Cómo puedo convertirme en “mí mismo”?». Para contestar a estas 

preguntas el hombre debe atravesar una maraña de máscaras de defensa antes de 

«descubrir al extraño que ha vivido tras ellas, al extraño: él mismo». Un hombre que 

sigue este proceso es, según Rogers, una persona que «desarrolla confianza en su 

propio organismo, que hace valoraciones a partir de sí mismo,... que (ve) su vida como 

un proceso que fluye, en el que descubre constantemente nuevos aspectos de su ver 

en la corriente de su experiencia». Un proceso de actualización como éste, que se 

prolonga a lo largo de toda la vida, contiene «un expandirse y desarrollarse... hacia un 

ser, en el que se es, cada vez más, sus propias posibilidades. El coraje para ser está 

comprendido en él. Significa entregarse completamente a la corriente de la vida. Esto 

es, sin embargo, lo más excitante para los hombres: cuando el individuo es 

interiormente libre y elige, como la “vida buena”, este proceso del devenir» (Process of 

Becoming). 

 
El sí mismo 
 
Partiendo en un principio de William James (1842-1910), que puso los fundamentos de 

la formación de la teoría acerca del sí mismo, la concepción de éste se desarrolló 

fundamentalmente en dos direcciones: por un lado, hacia el «sí mismo como objeto», 

que caracteriza las autopercepciones y autovaloraciones del ser humano en las que se 

expresa el modo de pensar de una persona acerca de sí como objeto; y, por otro lado, 

el «sí mismo como proceso», donde el sí mismo se ve como actuante activo. En 

oposición a concepciones anteriores, por ejemplo al psicoanálisis, no se refiere en 

ambos casos a una instancia profundamente anclada en el ser humano, sino que con 

los conceptos del sí mismo se designan el objeto de los procesos psicológicos, como 



pensar, recordar o percibir, o los mismos procesos psicológicos. 

 

El lugar de estos procesos es para Rogers la realidad experimentada a través del 

organismo, el campo «fenoménico», un marco de referencia individual, que conoce tan 

sólo el propio individuo. 

 

Si bien el campo fenoménico no es idéntico al de la conciencia, las experiencias 

conscientes e inconscientes y los sucesos son igualmente componentes del campo 

fenoménico, dado que el organismo es sensible a las experiencias de ambos campos, y 

el comportamiento adecuado de un individuo resulta, en último término, de las 

comparaciones de las experiencias conscientes con la realidad «de fuera», es decir, de 

la contraposición de las realidades subjetiva y objetiva. Este proceso acarrea problemas 

en cuanto supone la capacidad del individuo de poder diferenciar entre una imagen 

subjetiva, que no reproduce de forma adecuada la realidad, y una que corresponde a 

ella. Rogers defiende aquí la concepción de que la imagen subjetiva que el ser se hace 

de la realidad es un supuesto previo que se confirma o se rechaza más tarde mediante 

la comprobación de la realidad. Rogers denomina a esta estructura de comprobación el 

«sí mismo», que se separa a lo largo del desarrollo del ser humano más y más del 

campo fenoménico; lo define como «la 
 
Gestalt organizada y conceptualmente consistente, formada por percepciones de las 

características del “yo” o “a mí” y por las percepciones de la relación entre el “yo” o “a 

mí” con otros y los diferentes aspectos de la vida, junto con los valores ligados a estas 

percepciones. Es una Gestalt accesible a la conciencia (awareness), aunque no 

necesariamente consciente. Es una Gestalt fluida y cambiante, un proceso, pero en un 

determinado momento es una entidad específica... ». En este concepto del sí mismo es 

importante notar que el ser humano no tiene un sí mismo, sino que es sí mismo; es un 

amontonamiento de experiencia que se representa a través del sí mismo; a pesar de 

que el sí mismo se encuentra constantemente en un proceso fluido de cambio, su 

estructura integrada y ordenada se conserva siempre. 

 

A pesar de que una persona se aleje cada vez más en su personalidad de la 

realidad, esto va frecuentemente acompañado de un estado de coincidencia interna con 

la propia imagen (consistencia). El concepto de la consistencia del sí mismo, que 

Rogers toma de Lecky (1945), contiene la aspiración del organismo al mantenimiento 



del orden interno. En el marco del desarrollo de una estructura de valores, el individuo 

se valora finalmente a sí mismo; esta valoración del sí mismo es la base psicológica de 

su existencia y sus experiencias se organizan de tal forma que el sistema de valores 

existente no pueda desequilibrarse. Por ello, según Rogers el organismo humano 

intentará comportarse por regla general de tal forma que —en principio 

independientemente del entorno— el comportamiento mostrado sea consistente con el 

concepto propio, es decir, que coincidan. 

 
La coincidencia (congruente) o la no coincidencia (incongruente) pueden darse, según 

Rogers, por tres caminos distintos:— entre el sí mismo, tal y como lo percibe el 

individuo, y la vivencia organísmica concreta (consistencia), — entre la realidad 

subjetiva del campo fenoménico y la realidad del mundo «de fuera»,— entre el sí mismo 

y un sí mismo deseado (ideal self); 

 

Rogers designa con ideal self el concepto del sí mismo «que más le gustaría 

poseer al individuo, sobre el que éste sitúa el máximo valor para él mismo. En todos los 

demás aspectos se define de igual modo que el concepto del sí mismo». 

 

El estado de incongruencia es amenazante para el ser humano cuando no 

penetra en la conciencia. Por regla general, las diferencias entre, por ejemplo, la propia 

imagen y la experiencia concreta llegan a la conciencia gracias a que el ser humano 

simboliza sus experiencias; es, sin embargo, igual de posible que no se simbolicen las 

experiencias y queden hurtadas a la conciencia, con lo que el concepto del sí mismo del 

organismo continúa coincidiendo (consistencia) con la experiencia; de ahí que una 

incongruencia entre la percepción y la experiencia represente una amenaza para la 

consistencia. El organismo rechaza esta amenaza negando o deformando la 

experiencia hecha. La consecuencia es que estas experiencias no se integran en la 

estructura de la personalidad, sino que permanecen «ante su puerta», generan miedo y 

ponen en marcha procesos defensivos. 

 

Rogers explica las perturbaciones del desarrollo infantil precisamente en este 

punto: la diferencia entre el sí mismo y la experiencia. Sin embargo, parte en principio 

de que para el niño es una necesidad central ser amado y reconocido, no sólo por sus 

padres sino también por el entorno. Cuando un niño experimenta «atenciones 



incondicionalmente positivas» por parte de sus padres no hay motivo para que rechace 

las percepciones o experiencias propias y construya un sistema de reconocimiento 

propio (Self-regard). Si no recibe fundamentalmente esta atención y reconocimiento, 

tiene que orientarse cada vez más en los valores de otros, p. ej., los de los padres, pues 

depende de la atención. Esto conduce rápidamente a que el comportamiento del niño 

esté influido en mayor medida por las valoraciones de otros que por su propia 

valoración; se produce una discrepancia entre la valoración y la experiencia. Sucede 

con frecuencia que los padres hacen que su amor, calor y dedicación, así como su 

respeto, dependan en toda regla de ello, y el niño no tiene más remedio que ignorar sus 

propias experiencias; si no quiere perder el amor de los padres, tiene que aceptar las 

experiencias que él no ha hecho y negar las hechas por él mismo ante la conciencia. El 

resultado es que su autoconcepto muestra, más o menos, elementos «extraños», es 

decir, que no son resultado de sus propias experiencias. 

 
Desarrollo de la psicoterapia conversacional 
 
Se puede dividir el desarrollo de la teoría de la psicoterapia de Rogers en tres fases. La 

primera (1940-1950) se caracteriza por la acentuación del comportamiento no directivo 

del terapeuta, con el punto central de la reflexión de los sentimientos del cliente por 

parte del terapeuta (empathy, comprensión compenetradora). Rogers se distancia en un 

artículo posterior de esta concepción. Recuerda lo excitante de la época en que empezó 

con la investigación científica de los desarrollos de las conversaciones: «Apenas puedo 

describir nuestra excitación de entonces, cuando nos agrupábamos alrededor del 

magnetófono en el que podíamos oírnos a nosotros mismos y pasábamos una y otra 

vez los pasajes críticos en los que la conversación se dispersaba claramente». Era la 

época en la que él y sus colaboradores —entre otros una alumna de Rank— llegaron a 

la conclusión de que «la mejor respuesta de un terapeuta consistía en “reflejar” los 

sentimientos del cliente —una palabra que con el correr del tiempo llegó a horrorizarme, 

pero que en esa época mejoraba mi trabajo como terapeuta». Rogers tuvo que 

reconocer que la exigencia de un comportamiento empático con llevaba grandes 

problemas, pues personas diferentes entendían por ello cosas distintas. Así, algunos 

terapeutas entendieron la «no directividad» más bien como «pasividad» y parecían 

carentes de interés; otros intelectualizaron el proceso terapéutico haciendo de él una 

técnica de formulación. 



 

En la segunda fase (1950-1957), Rogers desplazó por ello el punto central desde un 

comportamiento terapéutico no directivo hacia uno centrado en el cliente. La 

acentuación estaba ahora en la congruencia, en la autenticidad del comportamiento, 

con lo que Rogers quería poner de manifiesto que la empatía sólo puede potenciar 

desarrollos beneficiosos en las conversaciones terapéuticas cuando se la práctica no 

como técnica, sino cuando es expresión de la postura del terapeuta. Tausch y Tausch, 

cuyo gran mérito es haber dado a conocer el concepto de Rogers en Alemania, definen 

la empatía como «comprensión no valorativa y compenetradora del mundo interno del 

otro», que se da cuando la persona que ayuda intenta «sentir e imaginarse el mundo de 

vivencias del otro junto a su sentir y significados personales, que éste vive en cada 

momento y que se encuentran detrás de sus afirmaciones. Ella se imagina el mundo 

interno de vivencias y la corriente de vivirlas.., como si lo hiciese desde la “cara interna” 

del otro», es «un esforzarse por introducirse bajo la piel del otro, por andar dentro de 

sus zapatos algunos pasos en su mundo de vivencias». En Tausch y Tausch 

encontramos también «lo que no es la comprensión empática: no consiste en 

afirmaciones superficiales y retóricas como “entiendo”, “entiendo lo que le hace actuar”, 

“ya entiendo lo que usted piensa, pero...”, “a mí me ha sucedido algo parecido a usted”. 

No es una pseudocomprensión, ni una hipocresía de interés y participación. No es un 

analizar, diagnosticar ni un explicar causal o un interpretar intelectual... no es una 

valoración del mundo interno de vivencias del otro». Cuando Rogers entre 1950 y 1957 

pone énfasis en la «postura», entonces esto implícita también el participar o estar 

personalmente afectado del terapeuta en la situación conversacional. La comprensión 

empática «no es pasividad, callar sin estar afectado uno mismo y sin actividad 

participativa. Es, por el contrario, una preocupación intensa por el otro, que 

frecuentemente afecta e influye profundamente al que ayuda». Esto tiene asimismo 

mucho que ver con la congruencia pues la comprensión empática es rápidamente 

«técnica» cuando el comportamiento del terapeuta no es auténtico; y es por el contrario 

efectiva y beneficiosa cuando va acompañada de la autenticidad. En un trabajo, que 

podemos calificar ya de clásico, del año 1957, Rogers menciona de forma abreviada las 

condiciones para un cambio terapéutico de la personalidad: 

 
1. Dos personas están en contacto mutuo.  



 

2. La primera persona, a la que llamamos cliente, se encuentra en un estado de 

desorden interno, de vulnerabilidad o de miedo.  

 
3. La segunda persona, a la que llamamos terapeuta, se encuentra en un estado de 

coincidencia interna (al menos durante el encuentro y en lo que se refiere al objeto 

de la relación con el cliente).  

 
4. El terapeuta ofrece al individuo dedicación positiva y sin condiciones.  

 

5. El terapeuta se preocupa por la comprensión empática del punto de referencia 

interna del cliente.  

 
6. El cliente se da cuenta —por poco que sea— de la existencia de la dedicación 

positiva y sin condiciones y de la comprensión empática por parte del terapeuta.  

 

En la tercera fase del desarrollo de la terapia conversacional (1957 hasta la 

actualidad), Rogers centra la mirada sobre la situación, sobre la atmósfera y sobre el 

encuentro entre las personas. La comprensión, derivada de ello, de lo que son las 

conversaciones beneficiosas se desarrolla de ahora en adelante cada vez más lejos del 

aspecto, más bien técnico, de la verbalización de los sentimientos, y se orienta más 

hacia un encuentro entre seres humanos, en el que el terapeuta acepta la relación y 

muestra también algunos sentimientos: «es un sentirse en trance en la relación, del que 

tanto el cliente como yo emergemos, al final de la hora, como de un pozo o túnel 

profundo. En estos instantes existe una auténtica relación yo-tú, para emplear una 

expresión de Buber, un vivir intemporal en la experiencia entre el cliente y yo». Cada 

vez queda más claro que se trata ya no sólo de formas de conversación beneficiosas en 

la terapia, sino de encuentros beneficiosos entre seres humanos. Esto queda claro 

también en el desarrollo de los conceptos: Primero se habló de «pacientes», más tarde 

de «clientes» y finalmente de «ayudantes» (facilitator), y la forma de conversación era 

primero «no directiva», más tarde «centrada en el cliente» y finalmente «centrada en la 

persona». Rogers vio cada vez más claro que él no «había entrado en un nuevo 

método, sino en otra filosofía de la vida y de la relación». 

 
 
Los  comportamientos  terapéuticos  fundamentales  en  la  psicoterapia 



 
conversacional 
 
La relación interhumana se convierte en fundamento básico para la formulación de los 

comportamientos terapéuticos o posturas fundamentales. 

 

En un artículo publicado en 1962 que lleva por título «La relación interhumana: el 

elemento soporte de la terapia» deja claro que quiere que se entiendan los 

comportamientos terapéuticos básicos como congruencia, empatía así como valoración 

y aceptación sin condiciones, sobre el fondo de un encuentro en el sentido buberíano. 

 

Congruencia. Rogers entiende por congruencia, en primer término, la 

coincidencia con uno mismo. Parte de que «se favorece un desarrollo personal en tanto 

el terapeuta viva lo que es en realidad, cuando en su relación con el cliente permanece 

auténtico y sin fachada, es decir, vive abiertamente las sensaciones y posturas que le 

mueven en ese instante. ... Esto significa que él se vuelca en un encuentro personal y 

directo con su cliente cuando se presenta ante él de persona a persona. Significa que 

es completamente él mismo y que no reniega de sí mismo». Añade de forma limitadora 

que probablemente no existe nadie que domine esto por completo, pero «cuanto más 

sea la capacidad del terapeuta para tener en cuenta de forma receptiva lo que sucede 

en él mismo y cuanto mejor logre ser miedo aquello que resulta de la diversidad de sus 

sentimientos, tanto mayor será la coincidencia consigo mismo». Rogers intenta quitar a 

la relación terapeuta cliente el aura de la jerarquía en apariencia dictada por la 

naturaleza; que el terapeuta y el cliente son ambos seres humanos no se puede borrar 

mediante las diferencias en cuanto al saber y los grados académicos; que ambos son 

iguales en lo referente a que son es humanos debe sentar la base para la terapia: 

«Espero que quede claro que me refiero a un encontrarse real del consejero es 

profundo y sincero, y no se queda en la superficie. De en cuando pensaba que la 

palabra transparencia ayuda a describir este elemento de congruencia personal. Si todo 

lo que sucede en mí y que es determinante para la relación (entre los seres humanos) 

puede ser visto con claridad por mi cliente, es decir, que puede “mirar con claridad a 

través mío”, y cuando tengo el deseo de hacer aparecer esta autenticidad en la relación, 

entonces puedo estar casi seguro de que ésta se transformará un encuentro, que 

significará en verdad algo y en el que ambos aprenderemos algo y continuaremos 

desarrollándonos 



 

Empatía. La empatía se conoce entre nosotros como «comprensión empática no 

valorativa». Este es, posiblemente, el punto más difícil del comportamiento del 

terapeuta. A Rogers e ha malentendido a menudo a este respecto y se le continúa 

entendiendo. Lo que él quiere decir y lo que los demás entienden o hacen de ello han 

sido y son con frecuencia cosas muy distintas. En este punto dejaré hablar 

principalmente a Rogers para que el lector pueda hacerse una imagen lo más auténtica 

posible. La empatía no es «una técnica torpe de la pseudocomprensión..., en la que el 

consejero “refleja” tan sólo lo que su cliente acaba de decir. Las interpretaciones de mi 

enfoque, que a veces se han introducido en la educación y formación posterior, tengo 

que desaprobarlas de manera rotunda». Hay que añadir aquí también que es poco 

típico de Rogers un tono como éste, muestra tan sólo lo profundamente insatisfecho 

que está con este desarrollo. 

 
Para Rogers, un terapeuta o consejero muestra su empatía cuando «siente el 

mundo interno del cliente, con todos sus significados muy personales, como si fuese el 

suyo propio, siente la confusión del cliente, su miedo, su ira o su sentimiento de ser 

tratado de forma injusta, como si esos sentimientos fuesen los suyos propios y no se 

enreda en ellos con su propia inseguridad, miedo o ira». Volcarse por completo hacia 

otra persona, «un completo dejarse ir en la comprensión», sin convertirse en «técnico», 

ésta es la meta declarada: «Pienso que el cambio se presenta con probabilidad cuando 

el terapeuta puede abarcar la vivencia que tiene lugar, por momentos, en el mundo 

interno del cliente, cuando ve y siente como el cliente, pero sin perder la independencia 

de su identidad en este proceso de la comprensión». 

 

Rogers explica de un modo que impresiona cómo alcanzó el conocimiento a 

través de la práctica y el trabajo con otras personas. El «suceso decisivo» para él, del 

que ya se ha hablado antes, consistió en que una madre fue con su hijo a la clínica. 

Rogers y un colega suyo llegaron al resultado de que «el problema principal residía en 

la actitud de rechazo de la madre respecto del hijo», y decidieron que Rogers debía 

tratar el problema con la madre mientras el colega llevaba a cabo con el niño una 

terapia de juego. Rogers intentó ayudar a la madre, comprender su comportamiento y 

extraer de ello conclusiones acerca de la relación con su hijo. El resultado fue 

insatisfactorio: «No sirvió de nada. Tras aproximadamente doce conversaciones le dije 



que lo habíamos intentado sin conseguir en realidad nada y que sería mejor dejarlo 

todo. Se mostró de acuerdo. Cuando estaba a punto de abandonar la habitación, se 

volvió y me preguntó: “¿Aconsejan aquí también a adultos?” Confuso contesté que en 

algunos casos sí, a lo que volvió a su silla y me explicó como un torrente la historia de 

las dificultades entre ella y su marido, y acerca de su gran necesidad de ayuda. Yo me 

encontraba totalmente desbordado. Lo que me explicaba no se parecía en modo alguno 

a la sencilla historia que yo le había sonsacado. Apenas sabía qué hacer, por de pronto 

la escuché... esta experiencia tuvo una enorme significación para mí. Yo la había 

seguido, y no ella a mí. 
 
Sencillamente había estado escuchando en lugar de conducirla a la comprensión 

diagnóstica que yo ya había alcanzado». De esta forma, el terapeuta no es más que un 

puente entre dos capacidades que residen ya en el interior del cliente cuando viene a la 

terapia: la capacidad de perfección del organismo se liga a la capacidad de decisión del 

individuo: terapia como ayuda para la autoayuda. 

 
Valoración y aceptación sin condiciones. La relación con el cliente no es neutral 

ni distante, sino que se caracteriza por un compromiso emocional. El mismo Rogers lo 

denomina una «especie de inclinación que tiene fuerza y que no exige». La libre 

expresión de los sentimientos debe potenciarse mediante la atención y no valoración 

del terapeuta frente al comportamiento y vivencia del cliente como persona 

independiente. Esto no significa que el terapeuta encuentre bien todo lo que el cliente 

diga, piense o sienta, sino que el cliente sea aceptado en su ser así sin prejuicio ni 

valoración. 

 
Efectos de los comportamientos terapéuticos fundamentales 
 
La meta de Rogers en la terapia y, como veremos más adelante, su interés principal en 

el encuentro entre seres humanos es: «Ser el sí mismo que uno es en realidad». Esta 

cita de Kierkegaard encabeza el octavo capítulo de su libro On Becoming a Person, y 

expone de forma detallada los desarrollos y cambios que muestran los seres humanos 

cuando se encuentran a sí mismos: 

 

—fuera de las fachadas, 
 
 
—fuera del «en realidad yo tendría que» (away from oughts), 



 
 
—fuera de la satisfacción de expectativas culturales, 
 
 
—fuera de agradar a otros, 
 
 
—desarrollo hacia la autodeterminación (self-direction), 
 
—desarrollo hacia el proceso de llegar a ser (being process), 
 
 
—desarrollo hacia la apertura de la experiencia, 
 
 
—desarrollo hacia la complejidad (being complexity), 
 
 
—desarrollo hacia la aceptación de otros, 
 
 
—desarrollo hacia la auto confianza (trust of self). 
 
 

Las experiencias habidas en la práctica psicoterapéutica y pedagógica con el 

enfoque centrado en las personas han demostrado que el ser humano, cuando puede 

decidirse por emerger de detrás de su fachada y expresar sus verdaderas emociones, 

tiene la experiencia de que sus sentimientos, por muy contradictorios que puedan 

parecerle, pueden ser una base de la vida. Las estrategias de defensa (con la tendencia 

del «fuera de... », ver antes) se reducen entonces al mínimo, haciéndose posible una 

auténtica comunicación con los demás seres humanos y con uno mismo («desarrollo 

hacia . . . », ver antes). Las nuevas acciones y metas del ser humano, reavivadas a 

partir del potencial desperdiciado, se vuelven más auténticas, más ciertas y más llenas 

de riesgo, ya que no están tan determinadas desde fuera, sino que lo son desde el 

interior de la persona. En la libertad de la relación terapéutica, el ser humano logra que 

su satisfacción no dependa de «soluciones» que deban alcanzarse en puntos 

determinados; logra «dejar caer estas metas fijas y encontrar una mayor satisfacción en 

la comprensión de que no es un ser determinado de una vez por todas, sino que se 

encuentra en un proceso de desarrollo» (process of becoming). 

 

Digresión: influencia de Otto Rank sobre Carl Rogers 
 
 
El impulso psicológico decisivo partió, en mi opinión, de Otto Rank, a pesar de que sólo 



he encontrado un pasaje en el que Rogers conceda importancia a este encuentro: «El 

contacto personal con Rank se limitó a un encuentro de tres días que habíamos 

concertado; sin embargo, su pensamiento tuvo un impacto muy decisivo en nuestro 

grupo y me ayudó a cristalizar muchos de los métodos terapéuticos que ensayábamos». 

 

La influencia, que tuvo Rank sobre el pensamiento de Rogers, se manifiesta con 

más claridad en el libro de Rank Die analytische Reaktion in ibren konstruktiven 

Elementen. En él aparecen numerosos pensamientos que catalizan o encuentran su 

continuación, más tarde, en la terapia centrada en los clientes pero también en las 

teorías de Rogers acerca de la personalidad, de las relaciones entre los seres humanos 

así como de la Fully Functioning Person. 

 

La psicóloga volitiva en Otto Rank. Otto Rank (1884- 1939), él mismo 

psicoanalista, pertenece junto con Jung (1875- 1), Adler (1870-1937) y Reich (1897-

1957) a los psicoanalistas más conocidos expulsados del círculo de fundadores del 

entorno de Freud a causa de «herejía», pues no aceptaron el determinismo biológico y 

la imagen pesimista del ser humano a él ligada. Rank no procede, como la mayoría de 

los psicoanalistas, de la medicina; sus intereses estaban muy dispersados. Se interesó 

profundamente por ingeniería, historia, arte, psicología y filosofía. La ruptura con Freud 

se produjo, porque para Rank la voluntad del ser humano, como fuerza integradora de 

una personalidad total, faltaba en la concepción psicoanalítica de Freud, y porque Rank 

pensaba además que Freud minusvaloraba la importancia del trauma del nacimiento. 

Para Rank el trauma del nacimiento era la base de un concepto envolvente en relación 

con la libertad y la voluntad del ser humano. Definía la voluntad como fuerza que tiene 

una función integradora para el desarrollo de una personalidad total. Para Rank está 

claro que no se puede tener acceso científico al ser humano y no se le puede ayudar 

terapéuticamente cuando nos limitamos a un análisis por separado de sus fuerzas 

biológicas y sociales. Al ser humano se le hace justicia sólo cuando se le concibe 

constantemente en una lucha activa y voluntaria consigo mismo y con el mundo. 

 

Hay que situar la voluntad en relación con procesos naturales como el 

nacimiento, el crecimiento y la muerte. La voluntad es el impulso orgánico para la 

supervivencia y está por ello relacionada con dos necesidades fundamentales: 

 



1. Separación (voluntad)  
 
 

2. Unificación (amor)  
 
 
1. El miedo a la vida (o miedo a la separación): el embrión forma una unidad simbiótica 

con su entorno (totalidad) en la placenta. El nacimiento significa la muerte de esta 

unidad y como consecuencia de él: miedo ante la vida. Se trata aquí menos de un 

miedo psicológico que de un miedo fundamental que se prolonga a lo largo de toda la 

vida, que aparece siempre cuando el ser humano se mueve de un nivel de desarrollo a 

otro.  

 

Se puede expresar también de forma positiva: es el miedo que hace posible que el ser 

humano pueda acceder a un nivel más complejo con una personalidad reforzada a 

partir de crisis y experiencias subjetivas; nos referimos al miedo que aparece siempre 

allá donde se producen riesgos y crecimiento creativos. 

 
2. El miedo a la muerte: Rank quiere que estos dos miedos se conciban en un equilibrio 

dependiente: 

 

— el miedo a la vida (que resulta de la separación) provoca actividad de la voluntad 

hacia la seguridad (unificación),  

 

— el miedo a la muerte (que resulta de la seguridad y la unificación) moviliza las 

energías de la voluntad en dirección a la separación.  

 
Rank no niega la existencia de impulsos biológicos (p. ej. sexualidad, hambre, 

etc.), pero rechaza que dichos impulsos determinen ellos solos la personalidad. ¿Cómo 

se imagina por tanto Rank el desarrollo del ser humano desde la infancia hasta la 

madurez? El trauma del nacimiento activa, como se ha indicado antes, la voluntad. Los 

procesos liberadores siguientes (p. ej. el paso del niño del pecho al biberón) conducen 

a una mayor individualidad y autonomía de éste, hasta que en algún momento el niño 

siente conscientemente, concibe su sí mismo como una unidad y su voluntad como una 

fuerza integradora. Que el ser humano pueda decir p. ej. «no» a lo que el entorno 

presenta, transmite al niño la experiencia consciente de su propia persona como unidad 

independiente del cuerpo de la madre y del entorno. Esta es para Rank la experiencia 



central de cualquier ser humano: el descubrimiento de la propia voluntad como clave 

para el desarrollo de la identidad creativa de un sí mismo creativo. 

 

Para Rank, sólo se le hace justicia al ser humano cuando se le concibe 

constantemente en lucha activa y voluntaria consigo mismo y con el mundo. El 

psicoanálisis, por el contrario, se apoya en que el hacer consciente o inconsciente, el 

desahogo de los afectos en la catarsis o la relación de transmisión son la base para la 

solución de los males psíquicos. Para Rank esta concepción tenía que fracasar, porque 

dejaba al que buscaba ayuda siempre en la pasividad, dependencia y debilidad de la 

voluntad; es decir, los problemas, a causa de los cuales el paciente acude a la terapia, 

es decir, precisamente pasividad, dependencia y debilidad de la voluntad, 

caracterizaban también la situación terapéutica, esto es: la relación entre el terapeuta y 

el paciente. Esto significaba para Rank un callejón sin salida del que tanto el paciente 

como la teoría terapéutica podían salir solamente, si se lleva a la práctica «lo que actúa 

en toda relación entre seres humanos y la condiciona: esto es, la voluntad. Chocan dos 

voluntades entre sí de las cuales o una se somete a la otra o ambas luchan entre sí y 

contra sí por el dominio». 

 
 

El objetivo de la terapia consiste para Rank en que «el neurótico aprenda sobre 

todo a querer, es decir, que pueda querer sin experimentar sentimientos de culpa a 

causa del querer». Exige con ello un reconocimiento abierto y positivo de la voluntad y 

el querer ser humanos y se opone, por contra, a que el psicoanálisis haya negado 

siempre el «hecho de la voluntad» y lo «nombre una vez dios y otra destino, o lo asigne 

un ello». En cambio, al considerar el psicoanálisis la voluntad como el «mal original» del 

aparato psíquico, se llega a una situación terapéutica casi esquizofrénica: el terapeuta 

trata la voluntad del paciente como una «resistencia» produciendo sentimientos de 

culpa en éste, pues la «resistencia» es algo que él debe superar, es decir, al revés, se 

considera positivo cuando el paciente ha superado sus resistencias, es decir: ha 

aprendido a desconectar su voluntad. Rank quiere sacar a la terapia de este callejón sin 

salida definiendo el querer del ser humano como algo positivo, lo que el neurótico debe 

(re)aprender; para Rank lo «auténticamente valioso desde el punto de vista terapéutico 

es... la expresión de la voluntad como tal, que se puede manifestar en las situaciones 

analíticas sólo como “resistencia”, “protesta”, es decir, pero tan sólo como voluntad 



contraria». 

 

Rank pone esto de manifiesto en el ejemplo de la «fijación del término», que, 

partiendo de su concepción, introdujo en la terapia como momento activo. La fijación del 

término afecta a la determinación del instante en el que hay que finalizar la terapia. Para 

Rank éste era un buen ejemplo de un conflicto de voluntad entre el terapeuta y el 

paciente, y quiso evitar convertir esta situación «a la fuerza en manzana de la discordia 

sino que pretendió resolverla mediante elección como un puro conflicto interno de 

voluntad» pues en este proceso se activan tanto la «voluntad» del paciente (querer 

acabar la terapia en el sentido de «curarse»), como al mismo tiempo también su 

«voluntad contraria» (de mantener la situación de terapia para no perder la dedicación y 

atención del terapeuta). Rank consigue concebir este conflicto de voluntades de modo 

fundamentalmente positivo como «capacidad humana de movilizar simultáneamente la 

voluntad y la voluntad contraria». La interacción entre el terapeuta y el paciente se 

caracteriza, porque «la voluntad del paciente no debe romperse sino reforzarse». 

 

La proximidad con el pensamiento de la filosofía existencialista así como la 

concepción goldsteiniana del «placer por la tensión» queda clara cuando Rank, si bien 

continúa preso del pensamiento psicoanalítico, desarrolla sin embargo una imagen 

completamente distinta del ser humano: el neurótico no es un individuo enfermo que 

lucha por convertirse en «normal», sino un individuo que se rebela, que lucha por ser 

libre —y estar simultáneamente ligado—. El hombre llamado «normal» supera muchas 

de estas luchas frecuentemente dolorosas, pero el precio es muy alto: estancamiento 

del desarrollo y muerte psíquica. 

 

La relación con Rogers se hace evidente si contemplamos el modo en que Rank, 

sobre la base de su imagen del ser humano, desarrolló consecuentemente una 

concepción de la terapia que se basa en las siguientes directrices: 

 
1. La terapia no es una técnica sino una actitud: Rank parte de que el cliente reacciona 

a toda la situación terapéutica, y el terapeuta por el contrario, representa en primer 

término la parte activa de la «acción terapéutica»; este comportamiento activo debe 

potenciar, sin embargo, un proceso constructivo, y el terapeuta no puede usarlo 

técnicamente como si fuera una herramienta: «Por tanto el terapeuta no aprende de 



forma práctica, en el transcurso del análisis didáctico, reglas ni preceptos, trucos y 

trampas, teorías generales e interpretaciones típicas, en una palabra, no aprende 

una determinada teoría y técnica del psicoanálisis sino a “analizar”, es decir, en mi 

sentido, comprensión y dominio de la situación». Por tanto, para Rank la terapia 

tiene mucho que ver con una actitud filosófica, y él estuvo «tentado durante algún 

tiempo de escribir una “filosofía de la ayuda” en lugar de una técnica del 

psicoanálisis». Una ayuda como ésta exige una actitud muy determinada a través de 

la cual las técnicas y métodos terapéuticos actúan de modo constructivo. A Rank lo 

que le importa es la «actitud total del analista acerca de toda la experiencia 

terapéutica... Si desde  un principio la voluntad del paciente se convierte en 

portadora de toda la acción terapéutica, entonces no hay prácticamente lugar para la 

cuestión de si su tendencia de liberación es “sólo” un deseo o simplemente una 

“resistencia”». Con esto separa Rank claramente su terapia volitiva del psicoanálisis: 

«La una (el psicoanálisis) quiere actuar de forma educativa, la otra de modo 

constructivo, es decir, autoformativa». 

 
2. Comprender viviendo las propias sensaciones: Dado que Rank, en su concepción de 

la terapia, se apoya claramente en las fuerzas autocurativas del individuo, juzga con 

dureza la forma de aproximación moralista y educativa del psicoanálisis de Freud: «Una 

terapia constructiva tiene que conducir al paciente a una auténtica autocomprensión 

que no tiene que hacer el rodeo educativo a través del analista que puede inducir al 

paciente a la autocomprensión». Rank distingue aquí con claridad entre una 

comprensión cognitiva y una conforme a las vivencias. Distingue el «hacer consciente, 

que es en realidad un aclarar, indicar» del «volverse consciente como un proceso que 

se desarrolla en el mismo individuo, que se produce a través de la verbalización». Para 

Rank la comprensión auténtica está siempre ligada con la vivencia del ser humano: «Su 

(del paciente) comprensión (es) también una vivencia, pero lo que significa que esta 

vivencia, como yo lo entiendo en la acción terapéutica, permanece en la vivencia y 

comprensión simultáneas, de tal forma que vivir y comprender son lo mismo» y con una 

indirecta al psicoanálisis afirma, que «lo terapéutico ... (reside) en la verbalización de los 

sentimientos conscientes, mientras que el denominado hacer consciente lo inconsciente 

continúa siendo un interpretar valores dudosos, un sustituir una racionalización por 

otra» la verbalización de los sentimientos por el contrario «es, por así decirlo, un 



reconocimiento de sí mismo, un sometimiento de la propia voluntad al dominio del 

sentimiento, por lo que corre menos peligro de conducir a la mala interpretación de sí 

mismo que la interpretación basada todavía en la negación de los sentimientos». 

 

3. Los cambios decisivos provienen del propio cliente: Ranke ocupa de forma intensiva 

de la cuestión del modo en que finalmente las fuerzas de la voluntad que dormitan en 

cada individuo, llegan a expresarse de forma creadora. Postula, dentro de este 

contexto, la voluntad de salud del ser humano, presente, según su opinión, en igual 

medida que la neurosis, cuando el ser humano se decide por una terapia; el éxito de la 

terapia depende entonces de si se consigue «mantener y reforzar la yo de salud del 

propio paciente, en lugar de dejar que se proyecte sobre el analista». El objetivo 

fundamental de una terapia constructiva, como denomina Rank a su proyecto, es por 

tanto «conducir al individuo... a la aceptación voluntaria en sí mismo y de su propia 

responsabilidad». En otro pasaje, Rank afirma: «Una terapia constructiva no debe 

querer cambiar al individuo, si no desarrollarlo, de tal forma que pueda aceptarse tal 

como es». Se opone por tanto resuelto a un papel «educativo» del terapeuta. En la 

experiencia terapéutica, cuyo objetivo es volver a llevar al cliente a su conflicto de 

voluntad, el terapeuta representa «sólo un rodeo hacia el yo». En el papel de un «yo 

que ayuda» el terapeuta debe estar «orientado éticamente hacia el contenido del querer 

y no de forma pedagógico-moral, es decir, hacia la dinámica de la voluntad misma». 

Rank define aquí una especie de actividad del terapeuta que puede ser efectiva sólo si 

se practica sobre una base más bien pasiva. El terapeuta es pasivo —en contra de la 

comprensión psicoanalítica de la pasividad— a través de su renuncia a saber lo que es 

bueno para sus clientes, para, en lugar de ello, «establecer la relación personal de tal 

forma que le sea posible al que padece tomar de otros (del terapeuta) lo que necesita 

psíquicamente, sin experimentar sentimientos de culpa». Esta actitud fundamental 

pasiva tiene un carácter activo en cuanto se exige del terapeuta la capacidad activa «de 

entender al individuo desde sí mismo» y «de entender el idioma del otro y no imponerle 

el suyo habitual». A través de una relación como ésta, en la que el terapeuta y el cliente 

«son simultáneamente creadores y creados», resulta no sólo que los problemas 

actuales «liberados de todos los contenidos pasados y presentes, se trasladan al 

individuo, sino que también se encuentra la única solución y liberación del individuo y en 

él mismo». 

 



Rank escribe que en el análisis clásico si bien se subraya siempre la «famosa 

pasividad», en último término, sin embargo, el terapeuta se encuentra en el punto 

central de la situación terapéutica al referir a sí mismo todas las reacciones del 

paciente, cuando éstas no puedan atribuirse a una imagen infantil (es decir, 

transferencia). Rank opone a ello la siguiente posición: «Mi técnica permite, por el 

contrario, que las reacciones se produzcan inmediatamente a partir de la experiencia 

terapéutica y las explica como proyecciones e intentos de liberación de conflictos del yo 

propios del paciente. Esto conduce de forma constructiva al paciente como agente en el 

punto central de la situación creada por el analista». De esta forma la situación 

terapéutica se convierte para Rank en «expresión creadora del desarrollo de la 

personalidad en la experiencia terapéutica». 

 
 
Ampliación de la concepción de la terapia a una teoría global de las relaciones 
 
interhumanas y sociales 
 
 
Rogers ha subrayado siempre que lo que ayuda en una relación terapéutica e impulsa 

las tendencias positivas de desarrollo, tiene que ser también válido para cualquier otra 

relación interhumana. Ya he indicado que esta visión se impuso más y más en Rogers, 

lo que se refleja también en el cambio en el uso de los conceptos; el «paciente» se 

convierte primero en «cliente» y finalmente en «sujeto que se tiene enfrente» o 

«persona»; el terapeuta se transforma en «consejero» y «ayudante» 
 
(facilitator), y la «terapia no directiva» se llama primero «centrada en el cliente» y 

finalmente «centrada en la persona». Todo discurre en última instancia hacia una teoría 

general y extensiva de las relaciones interhumanas, que Rogers traslada a diversos 

campos prácticos, como la escuela, la universidad, la terapia del compañero y de 

grupos (grupos de encounter) con la perspectiva ideal de la personalidad que se 

despliega completamente, de la «fully functioning person. Tal y como muestra, el gráfico 

siguiente, la teoría de la terapia, cuyo elemento principal, es la relación de persona a 

persona, se encuentra en el centro, se continúa en las teorías de la personalidad, de las 

relaciones interpersonales de la personalidad completamente y desemboca en una 

teoría del empleo en los distintos campos prácticos tales como la escuela, la 

universidad, la familia, la terapia de parejas y los grupos de encuentro. Me gustaría 

exponer en lo que sigue el área de aplicación de la educación y el aprendizaje, ya que 



Rogers se ha ocupado de ella con mayor intensidad junto al área de aplicación de la 

terapia. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Aprender en libertad 
 

Freedom to Learn (aprender en libertad) es el título del libro que Rogers publicó 

en 1969. En este libro, al igual que en becorning a Person (1961) y On Personal Power 

(1977), explica con gran detalle su concepción de la educación en la familia, la escuela 

y la universidad. En ellos llega hasta el extremo de afirmar que todo lo que una persona 

aprende en el sentido usual de otra no tiene apenas influencia sobre su 

comportamiento. Si se quiere que el aprendizaje tenga importancia para el desarrollo de 

la personalidad, tiene que ser un aprendizaje de autodescubrimiento, adecuado a uno 

mismo. Lo decisivo es por tanto la actitud que el que enseña tiene respecto del que 

aprende; los conocimientos especializados son secundarios, es decir, lo importante no 

es el aprender, sino la cuestión del cómo, por  qué y cuándo aprende un alumno, de 

cómo se representa el aprendizaje desde el lado de la experiencia y qué sentimientos 

genera. Es por ello una meta declarada de Rogers «potenciar el cambio y facilitar el 



aprendizaje (facilitating of learning)». Al igual que en la terapia, subraya también aquí 

que el aprendizaje no debe tener nada que ver con el «saber estático», sino que debe 

ser concebido asimismo como un proceso y que la tarea de los profesores puede 

consistir sólo en averiguar «cómo podemos aprender a vivir como individuos en un 

proceso de desarrollo». Esto significa a su vez que el impulso para un aprendizaje de 

este tipo no depende de «cuánto sabe (el profesor), cómo planifica su curriculum, cómo 

emplea las ayudas audiovisuales o cómo utiliza el aprendizaje programado. No 

depende de sus lecciones o conferencias, o de una abundancia de libros, aunque cada 

uno de estos factores se emplee en una u otra ocasión como una valiosa ayuda. No la 

potenciación de un aprendizaje significativo depende de determinadas cualidades 

condicionadas por la actitud, que existen en la relación personal entre el ayudante 
 
(facilitator) y el que aprende» 

 

Actitudes terapéuticas fundamentales Actitudes pedagógicas fundamentales 
 

    
 

   Ser real 
 

1. Congruencia, autenticidad  
 

2.Empatía  Escuchar empático 
 

3. Valoración  y aceptación  sin  
 

condiciones 
 Valoración,  preocupación,  confianza  y 

 

  
 

   respeto 
 

 

Como se deduce del esquema anterior, las actitudes exigidas por Rogers en 

este contexto corresponden a las actitudes terapéuticas fundamentales ya expuestas. 

 
1. Congruencia, autenticidad. En relación con el aprendizaje, Rogers denomina a esta 

actitud «ser real» (realness): «En primer lugar se encuentra el ser real evidente del 

facilitator, su voluntad de ser persona y sus sentimientos y pensamientos momentáneos 

de ser y vivir. » Rogers llega hasta el extremo de decir que un profesor, cuando no 

puede soportar a sus alumnos es preferible que lo muestre y haga transparente a que 

sea «pseudoempático». El ser real está para Rogers en primer plano ya que las demás 

actitudes como empatía y valoración son dignas del ser humano sólo en relación con la 

congruencia y se reducen, en caso contrario, sólo a una técnica. 

 

2. Empatía. Rogers exige de un profesor un «escuchar empático, sensible y exacto 
 



(a sensitive and accurate emphatic lis-. tening)». 
 
 
3. Valoración y aceptación sin condiciones. Hay que añadir una actitud caracterizada 

por «valoración, preocupación, confianza y respeto» (prizing, caring, trust and respect) 

hacia el que aprende. 

 

Los profesores que se presentan ante los alumnos con estas actitudes no 

desempeñan para Rogers «casi ninguna de las funciones usuales de la enseñanza. 

Llamarlos profesores ya no sería exacto. Son catalizadores y facilitadores, que dan al 

que aprende libertad, vida y oportunidad de aprender». Rogers adjunta a esta 

afirmación una enorme cantidad de material de pruebas empíricas y desarrolla 

concepciones concretas acerca de cómo pueden traducirse estas actitudes en un 

comportamiento concreto de enseñanza. Rogers recoge en diez puntos la forma en que 

un ayudante puede apoyar o iniciar un aprendizaje en libertad. En primer término, el 

ayudante tiene una gran influencia sobre el clima social de la clase. Si se dirige al 

trabajo con una confianza básica en sí mismo y en sus alumnos, esto se refleja en una 

multitud de aspectos. Un clima determinado por las actitudes fundamentales 

mencionadas (ver antes) facilita el descubrimiento de la estructura de las necesidades 

de aprendizaje del .individuo (también del profesor) con el objetivo de que, tanto el 

individuo como el grupo, formen un todo con el contenido del aprendizaje escogido. Los 

contenidos no están entonces de forma independiente «junto» a las personas o al 

grupo, sino que personas y contenidos están integrados en un proceso total de 

aprendizaje. Rogers define, en su libro Die Personals Mittelpunkt der Wirklichkeit 1980, 

lo que significa aprender como persona total de la siguiente forma: «Contiene un 

aprendizaje total, tanto a nivel cognitivo como al del sentimiento y el organismo, ligado 

con una clara conciencia de los distintos aspectos de este aprendizaje total. Sospecho 

que se produce con poca frecuencia en su forma más pura, pero igual pueden juzgarse 

las experiencias educativas según lo que se aproximen a esta definición». El profesor 

colabora con un proceso vivo de aprendizaje mediante la preparación de medios 

auxiliares, como libros, películas y otros materiales, mediante su disposición a 

pronunciar conferencias sobre ciertos temas y a poner su saber a disposición del grupo, 

cuando éste lo requiera. Rogers llama la atención acerca de que el aprendizaje no tiene 

por qué tener lugar en un grupo grande, sino que puede potenciarse mediante la 



subdivisión en grupos de aprendizaje menores. Aboga asimismo por un tipo de 

enseñanza abierta que, en su opinión, excita la propia motivación, la propia búsqueda y 

experimentación del alumno y que incluye el riesgo de conducir a metas y resultados 

imprevisibles. Una concepción tal de la enseñanza no está para él en contradicción con 

una sistemática de conocimientos. 

 

 

 

Relación con P. Freire 
 
 
Rogers indica en su libro Die Kraft des Guten — Em Appell zur Selbstverwirklicbung 
 
(1978) que existen paralelismos fundamentales entre él y Freire, dado que sus libros 
 
The Pedagogy of the Oppressed (1970) y Freedom to Learn (1969) aparecieron casi al 

mismo tiempo y muestran aspectos comunes esenciales, sin que ninguno de ellos 

tuviese noticia del otro: «Me dirigí a escolares y estudiantes de diversos sectores 

educativos. El informaba sobre su trabajo con campesinos atemorizados y sometidos. 

Yo me esfuerzo por lograr un estilo dirigido a los alumnos y profesores. Freire busca la 

comunicación con los marxistas. A mí me gusta introducir ejemplos concretos. El 

escribe de modo casi completamente abstracto. Sin embargo, los principios sobre los 

que construye su trabajo se parecen con tal exactitud a los fundamentos de Freedom to 

Learn que yo no salí de mi asombro». Son aspectos comunes: 

 
— Freire vive y trabaja fiel a su convencimiento.  

 

— Freire se opone al «principio del embudo» y construye sobre la «comprensión»; 

Rogers cita a Freire: «Ellos (los maestros) no intentan imponer a las gentes sus 

propias apreciaciones, sino casi verlas desde dentro», con el resultado de que los 

problemas «que parten de las gentes, conducen de nuevo a ellos, no a modo de 

contenidos didácticos, que deben almacenarse, sino como tareas que hay que 

resolver».  

 
— Freire declara la comprensión y la aceptación mutua como base para los cambios 

políticos; se basa sobre el «diálogo». Rogers cita a Freire: «El maestro ya no es 

alguien que enseña, sino alguien que aprende en el diálogo con los alumnos, 

mientras que éstos, por su parte, aprenden y enseñan simultáneamente. Ambos son 



conjuntamente responsables de un proceso en el que ambos crecen».  

 
— Freire se opone a la idea de que un movimiento revolucionario puede tener éxito sólo 

si construye sobre la violencia la dirección dogmática: «Si bien sólo una sociedad 

revolucionaria puede llevar a la práctica, de forma sistemática, una pedagogía como 

ésta», «los caudillos no deben servirse, en el proceso revolucionario, del “método 

del embudo”... con la intención de llevar más tarde a la práctica una pedagogía 

verdaderamente revolucionaria. Deben actuar desde el principio de forma 

revolucionaria, es decir, en la forma del diálogo». A ello  corresponde, según 

Rogers, que el maestro o ayudante sea también siempre parte del proceso de 

aprendizaje y que cuida siempre de «reconocer y aceptar sus propios límites». 

 
El hombre nuevo 
 
 
Rogers desarrolla, sobre la base de su concepción centrada en la persona, la imagen 

del «hombre nuevo» o de una sociedad el hombres nuevos. Parte de que su 

concepción se mostrará igualmente efectiva, más allá de la terapia y de la educación, 

en campos como la familia, el urbanismo, la planificación de ciudades e instalaciones 

productivas, la integración de las minorías, la diplomacia”, la política”, etc. y que la 

sociedad se encuentra «a pesar de la oscuridad del pasado» en situación de levar a 

cabo «un salto evolutivo-revolucionario»”. Contra una concepción tan optimista hablan, 

según Rogers, los factores siguientes: 

 
1. Se violan los principios de la Constitución (en especial, iii of Rights).  

 

2. Se puede observar la decadencia de las instituciones Nuestro sistema educativo 

está petrificado y es incapaz de satisfacer las necesidades de nuestra sociedad...  
 

son, en primer término, instituciones para el encarcelamiento y custodia de la 

juventud»)”.  

 
3. En el aspecto económico se presenta un mundo al revés, «una imagen 

extravagante. La nación más rica del mundo no puede permitirse, al parecer, una 

atención sanitaria adecuada para su población» y «el ocho por ciento superior de la 

población tiene unos ingresos mayores que los de todo el cincuenta por ciento 

inferior junto».  



 
4. Las iglesias ya no tienen influencia.  

 

5. Las familias se encuentran «en un estado de desorden y confusión»  
 

A pesar de todo Rogers ve (en analogía con los nuevos vástagos que emergen bajo 

las hojas del invierno) en nuestra «cultura con los contornos borrosos de un nuevo 

crecimiento, de una nueva revolución». Rogers escribe: «Veo acercarse esta 

revolución, no como movimiento grande y organizado, ni como ejército armado y con 

flamear de banderas, y creo que no se logrará mediante manifiestos y declaraciones, 

sino a través de la aparición de un hombre nuevo», en una «marcha a través de las 

instituciones». Esta concepción la ve confirmada por las siguientes observaciones y 

experiencias: 

 

1. Cada vez más seres humanos dan «gran valor a la autenticidad», es decir, ven el 

sentido de su vida, entre otras cosas, en encontrarse con sus congéneres de forma 

abierta y sincera; hablan abiertamente p. ej. de conflictos, miedos y sexualidad.  

 
2. Resistencia contra la guerra de Vietnam y contra la destrucción del entorno.  

 

3. Cada vez más seres humanos están convencidos de que las «instituciones están 

para servir a las personas y no al revés» no están ya dispuestos a «aceptar el orden 

por el orden, la forma por la forma y las reglas por las reglas» hay «miles de seres 

humanos, tanto jóvenes como viejos, que están dispuestos a obedecer ciertas leyes 

y a incumplir otras, sobre la base de su juicio moral personal, y que aceptan las 

consecuencias de su decisión».  

 
4. Los jóvenes viven cada vez con mayor frecuencia en «comunas» y prefieren 

moverse en «grupos pequeños, informales y no jerárquicos».  

 
5. Cada vez más seres humanos se muestran «indiferentes ante los beneficios 

materiales... el dinero y los símbolos materiales del status social no son ya las metas 

principales de los hombres».  

 
6. Sienten una «profunda desconfianza (hacia una) ciencia orientada cognitivamente y 

una tecnología, que se sirve de ella», una desconfianza hacia el «progreso».  

 



7. Se interesan más por lo que el «hombre» piensa, siente o pasa y están dispuestos a 

mirar en su propio interior. Se desarrolla un «nuevo interés por soñar, el 

redescubrimiento de diversos tipos de meditación, la ocupación con los más 

diversos fenómenos suprasensibles, un interés por concepciones religiosas 

esotéricas y trascendentales».  

 
8. Respetan la naturaleza. El «ascenso del hombre nuevo» no es violento ni ampuloso, 

sino que se muestra más bien como una «revolución silenciosa» de cada individuo o 

de los individuos en grupos. Al contrario de las experiencias de la historia, en las que 

mediante la conquista del poder a través de una revolución violenta se sustituía una 

tiranía por otra, una revolución no violenta, basada en el principio referido a la 

persona, promete mejores resultados ya que refuerza a los oprimidos.  

 

Es en verdad impresionante el convencimiento con el que Rogers cree en la fuerza y 

las tendencias de progreso del organismo humano. Está convencido del «advenimiento 

de un hombre radicalmente nuevo» y de que se ha puesto en marcha un movimiento 

que nos conducirá a un mundo más humano y referido a la persona, así como de que 

será muy difícil «volver a encerrar este espíritu de nuevo en la botella». Al final de su 

libro Die Person als Mittelpunkt der Wirklichkeit (1980) describe —casi en forma de un 

programa de partido— los cambios que el hombre nuevo fomentará: «Este ser humano 

no traerá utopía, cometerá errores e irá en algunos aspectos demasiado lejos, pero 

fomentará cambios que deseo recopilar nuevamente de forma programática: 

 
— Apertura en todas las relaciones interpersonales: en la familia, en el trabajo y 

en las posiciones directivas.  
— Exploración del sí mismo y desarrollo de un hombre total, unidad de cuerpo y 

espíritu.  
— Valoración del individuo sobre la base de lo que es, sin tener en cuenta su 

sexo, raza, status o sus pertenencias materiales.  
— Agrupaciones a la medida del ser humano en nuestras comunidades, 

instituciones de formación y lugares de producción.  
— Comportamiento respetuoso y equilibrado hacia la naturaleza.  
— Esfuerzo por lograr bienes materiales sólo cuando aumenten la calidad 

personal de vida.  
— Repartición justa de los bienes materiales.  
— Una sociedad con un mínimo de estructura en la que las necesidades 

humanas tengan preferencia ante cualquier estructura.  
— Dirección como una función temporal y pasajera, basada en la capacidad de 

satisfacer una necesidad social específica.  



— Asistencia para todos aquellos que la necesiten.  
— Comprensión más humana de la ciencia en todas las fases, en la creativa, 

durante la comprobación de la hipótesis, durante la valoración de la 
humanidad respecto del uso posterior.  

 

— Creatividad de todo tipo, en el pensar e investigar, en las relaciones sociales, 
en el arte, en la arquitectura, en la planificación de las ciudades y las 
regiones, en la ciencia.  

 

Para mí esto no tiene nada alarmante, sino, por el contrario, algo de excitante. 

Nuestra cultura se encuentra posiblemente, a pesar de su oscuro pasado, en el umbral 

de un salto evolutivo- revolucionario. Sólo digo, de todo corazón: el poder para el 

hombre nuevo y para la revolución que lleva en sí». 

 
A pesar de que el hombre sano está dotado de la capacidad de aprender a 

realizar sus potenciales, se produce una resistencia contra un aprendizaje que pudiera 

conducir a cambios en la percepción, en el autoconcepto. Estas situaciones de 

aprendizaje se perciben como amenazantes y se rechazan, p. ej. mediante 

proyecciones. La integración de estas experiencias críticas, necesarias para el 

autoconcepto, son posibles más bien en un clima en el que el ser real se realiza en 

unión con la empatía, la aceptación, la preocupación, el respeto y la confianza. 

Trasfondo filosófico y comprensión de la ciencia 
 
En el trabajo de Rogers se vuelven a encontrar muchas influencias distintas. Primero, la 

controversia con el cristianismo, que condujo en último término a la separación de la 

Iglesia después, las culturas y corrientes espirituales del Lejano Oriente, por las que se 

interesó en especial en sus últimos años. Rogers escribe que en una carta privada se le 

hizo notar que su pensamiento parecía una especie de puente entre los pensamientos 

oriental y occidental. Este fue primero un pensamiento sorprendente para él, si bien 

comprueba que en los últimos años «ha aprendido a valorar algunas técnicas del 

budismo, el Zen y muy especialmente las sentencias de Lao-Tse (aprox. 500 a. de C.)». 

Cita en este pasaje su «sentencia favorita» de Lao Tse: 

 

«Si no me interpongo en el camino de los hombres, se cuidan de sí mismos. Si 

no doy órdenes a los hombres, se comportan bien por sí solos. Si no predico a los 

hombres, mejoran por sí solos. Si no obligo a los hombres, se vuelven ellos mismos». 

 



A pesar de que Rogers no cita aquí nunca a Heidegger, la sentencia recuerda 

mucho a las explicaciones acerca de la «solicitud» (Fürsorge) de éste. La relación con 

la filosofía existencialista se produce en cambio explícitamente a través de Kierkegaard 

y Buber, a los que Rogers cita repetidas veces en sus libros. 

 
Para Rogers la vida es fundamentalmente un proceso activo y no pasivo: «Venga 

el estímulo de dentro o de afuera, sea el entorno favorable o desfavorable, el 

comportamiento de un organismo estará siempre orientado a mantenerse, desarrollarse 

y reproducirse a sí mismo». La fuerza motriz es la tendencia hacia la autorrealización; 

ella es «la fuente central de energía del organismo humano». Rogers coincide y se 

muestra de acuerdo aquí con Goldstein y Maslow, cuando escribe: «El substrato de 

toda motivación humana es la tendencia organísmica 
 
(organismic tendency) al cumplimiento  (fulfihlment)» y hacia la «perfección» 
 
(enhancement). En este contexto Rogers cita también los experimentos del erizo de mar 

de Driesch (1867-1941)’, lo que tiene importancia, porque la psicología de la 
 
Gestalt de la Escuela de Berlín (Wertheimer, Kóhler, Koffka, Lewin) se refiere asimismo 

a Driesch y sus experimentos; la Escuela de Berlín toma los resultados de Driesch 

como demostración de la «tendencia hacia una buena Gestalt», mientras que para 

Rogers son una indicación clara de la «tendencia orientada hacia la totalidad, hacia la 

realización de presupuestos existentes» del organismo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

Fig. 3. Puntos de referencia filosóficos y psicológicos del concepto de psicoterapia conversacional de Carl 

Rogers 



 

Este punto es para Rogers un «pilar fundamental» (foundation stone) de su 

pensamiento filosófico y político: «El organismo está autodeterminado. En su estado 

normal tiende hacia su propio despliegue (self-regulation) e independencia del control 

exterior». Rogers se opone con esta concepción —igual que Goldstein, Maslow, Perls, 

Fromm, Cohn y Büber— a la imagen del hombre del psicoanálisis de Freud: «Estas 

concepciones están muy alejadas de los recelos de Freud ante el inconsciente y de su 

convencimiento de que el inconsciente es tendencialmente antisocial». 

 

El convencimiento de la posibilidad de una vida existencialmente satisfactoria es 

el segundo pilar fundamental de la imagen del ser humano de Rogers. Aquí se muestra 

con claridad que está influenciado por un pensamiento filosófico existencialista, aunque 

se haya resistido a una clasificación de este tipo: «Yo no soy un discípulo de la filosofía 

existencialista, conocí las obras de Soeren Kierkegaard y Martin Buber cuando algunos 

estudiantes de teología de la Universidad de Chicago... 
 
me empujaron a ello». Esto sucedió de todos modos en los años 40 ya que Rogers fue 

en 1945 a la Universidad de Chicago, precisamente en la época en la que desarrolló su 

concepción de una terapia no directiva. Mientras que a Martin Buber lo conoció también 

personalmente hacia 1950, y escribió incluso en colaboración con él un artículo en 

1960, a Kierkegaard lo conocía tan solo a través de sus obras y no disimula que le 

impresionó mucho. Rogers vio que en la obra de Kierkegaard había mucho que 

expresaba excelentemente sus concepciones en parte aún no formuladas. Rogers 

coincide con Kierkegaard en la importancia existencial que la elección y la decisión 

juegan en la del ser humano. El organismo, como hemos oído ya, es Rogers un 

compañero completamente fiable en cuanto a su orientación hacia la autorrealización, 

sólo que: no puede tomar decisiones. Sólo el ser humano, que es más que un 

organismo, puede decidir y elegir. Los niños y los adultos tienen en igual medida la 

fuerza y la capacidad de aceptar «la responsabilidad por las decisiones... junto con las 

consecuencias a ellas ligadas». Rogers se limita aquí —como también evidentemente 

Kierkegaard— a la posibilidad de la elección y la decisión; en el pensamiento de Rogers 

no se encuentra la segunda forma de ser de la necesidad de la elección y la decisión, 

subrayada por Heidegger y más tarde por Sartre, a pesar de que hayan jugado un papel 

—si bien no explícito— procesos de pensamiento semejantes, cuando cita a 



Kierkegaard con la opinión de que el ser humano se encuentra en un estado de máxima 

desesperación cuando no se decide o no está dispuesto a ser el mismo, y que la forma 

más profunda de la desesperanza es cuando uno se decide por «ser otro distinto al que 

se es». Por otro lado, según Kierkegaard, «la decisión de ser lo que es, en realidad es 

auténticamente lo contrario de la desesperación». Estos pensamientos están 

emparentados con el pensamiento heideggeriano en el sentido de que el hombre no 

sólo puede elegir entre estas dos posibilidades, sino que, en último extremo, tiene que 

decidirse por una de ellas. 

 

Rogers no sólo deduce de ello la posibilidad de una vida individualmente 

satisfactoria para el ser humano, sino que ve en la posibilidad humana de personal 

choice o de free choice también la base para el cambio de las relaciones políticas: «La 

política tiene que ver con la localización de la violencia de decisión (locus of decision-

making power): con la pregunta de quién toma las decisiones... brevemente, la política 

es el proceso de la obtención, empleo, repartición o de la renuncia a... la facultad de 

decisión». Por esto todo ser humano está llamado a participar en este proceso, a 

actualizar sus capacidades y con ello a realizar su responsabilidad social; citando a 

Kierkegaard, la decisión de ser o no ser uno mismo es la «responsabilidad más 

profunda del ser humano», ya que mediante la realización de sus posibilidades 

individuales logra las condiciones para cambios que afectan a todos los pueblos: «Los 

pueblos y las organizaciones pueden descubrir, igual que los individuos, que vale la 

pena experimentar lo que son profundamente» . Pienso que este punto de vista 

contiene el germen de una visión filosófica de la vida en su totalidad, es más que sólo 

una tendencia en la experiencia con clientes de la psicoterapia. 

 

Su relación con la filosofía existencialista se ve con mayor claridad en su 

concepción de la «elección» y la «decisión». El aspecto de la «libertad» lo trata Rogers 

sin embargo también en relación con la «determinación» del ser humano, pero no en el 

sentido de la filosofía existencialista de un «ser arrojado» hacia el futuro, donde la 

determinación de la existencia humana se opone, en forma de «miedo» (a la muerte), a 

la libertad. La «libertad» y la «determinación» están, para Rogers, más bien en una 

estrecha vinculación con su comprensión de la «elección» y de la «decisión». 

 



El ser humano tiene la libertad de la elección y la decisión en el marco de una 

experiencia y valoración activas; simultáneamente, tiene la capacidad de aceptar la 

responsabilidad que de ella resulta; el dilema del hombre de que su elección «libre», su 

decisión y su responsabilidad están siempre, simultáneamente, también 

«determinadas» no se puede resolver, según Rogers. Se trata más bien de aceptar lo 

«absurdo» como una de las partes importantes y también valiosas de la vida humana; la 

simultaneidad constante de libertad y determinación no debe apartar, en último extremo, 

al hombre de «elegir voluntariamente y desear lo que está completamente 

determinado». Su hipótesis de que poseemos, en el marco de nuestra existencia, el 

poder y la libertad de elegir y que tenemos que aceptar la responsabilidad por nuestras 

decisiones, no niega el poder y la responsabilidad de los factores externos, sociales y 

políticos. Lo que le importa sobre todo a Rogers es devolver o dejar que cada individuo 

recupere la parte de libertad que «dormida» en él. Rogers defiende esta fuerza interna, 

de la que dispone todo ser humano para el despliegue de la libertad interna. No niega el 

dolor y la injusticia que pueden añadir otros seres humanos o sistemas, ni ve tampoco 

en la libertad subjetiva personal la meta que podría bastar para la resolución de los 

problemas sociales, pero insiste en el reconocimiento de la libertad subjetiva y de la 

responsabilidad del ser humano individual frente a sí mismo y frente a los demás. 

 
Este aspecto de la «responsabilidad» se hace especialmente claro en su 

exigencia de una relación «de persona a persona», tanto entre el terapeuta y el cliente 

como entre el profesor y el alumno, los padres y los hijos y en otras relaciones 

interhumanas. Su acentuación de la congruencia, empatía y valoración muestra una 

gran coincidencia con el concepto buberiano del «encuentro». «Encuentro» como 

expresión de una relación entre los hombres que se presenta dispuesta a decidir, 

preparada para el riesgo y actuante ante la vida cotidiana, y que toma para sí la 

responsabilidad. Buber llama a estos individuos «persona» (en contraposición con «ser 

propio»), y los seres humanos sólo pueden «encontrarse» en la «relación yo-tú», es 

decir, para él también: de «persona» a «persona». 

 

La «elección» y la «decisión», la «responsabilidad» y el «encuentro» forman 

también la base del concepto de ciencia desarrollado por Rogers. Él se reencuentra 

también en la tradición científica de la fenomenología y la filosofía existencialista: 



«Vacilo en etiquetar una tendencia, pero asocio con ello adjetivos como 

fenomenológico, existencial y centrado en la persona». Se defiende con vehemencia 

contra la exigencia de una ciencia objetivista, como la que exige y practican, p.ej., los 

representantes del conductismo. Sólo el entorno —a su vez parte de una cadena 

causal— es, según Skinner, determinante para el comportamiento humano; 

contemplado desde este punto de vista todo comportamiento no es más que una 

interminable cadena de causas y efectos. Rogers emplea aquí la imagen del Universo 

que, como un enorme reloj, una vez se ha dado cuerda, sigue desde entonces su 

camino inexorable; el ser humano está determinado en el gran mecanismo de este 

universo, él no determina por sí solo. Esto contradice profundamente la imagen del ser 

humano que Rogers ha obtenido a través de sus múltiples experiencias: « Si la posición 

conductista extrema es cierta, carece de sentido, desde su base, todo lo que el ser 

humano hace, no es más que un átomo en una cadena infinita de causas y efectos. Si 

es, por otro lado, cierta la posición de la psicología humanística entonces existe la 

posibilidad de la elección, y esta elección subjetiva individual tiene influencia sobre la 

cadena de causas y efectos». Se puede demostrar que Rogers recurre principalmente, 

en su comprensión fenomenológica del «estar en el mundo», al aspecto de la 

«elección» y la «decisión». 

 

No existe ninguna realidad objetiva para él, es decir, no sólo una realidad, sino 

que «hay precisamente tantos “mundos reales” como seres humanos». La base para 

todas estas realidades es para Rogers la experiencia: «La experiencia es para mí la 

máxima autoridad. La piedra de toque para la validez es mi propia experiencia.., ni la 

Biblia ni los profetas, ni Freud ni la investigación, ni las revelaciones de Dios ni las de 

los hombres pueden tener preferencia ante mi experiencia directa». De esta experiencia 

resultan para Rogers metas y valores del ser humano, por tanto también las metas y 

valores de cada científico, es decir, esta ciencia no existe desvinculada de los mundos 

subjetivos de experiencia o de las realidades de experiencia del científico: «La ciencia 

empieza en un hombre determinado que busca metas, valores, motivos que tienen para 

él una importancia personal y subjetiva». Aquí se produce una decisión, es decir, el 

científico no está «condicionado», para Rogers, por una determinada concepción de la 

ciencia, el científico no llega determinado por otros a una concepción concreta, sino que 

es él mismo el que elige activamente una u otra concepción. Cuando define como base 



de su investigación variables independientes, con la conciencia de «que una variable 

así designada, permanece así», entonces es él mismo el que procede de tal modo y no 

la «ciencia»; cuando Rogers sostiene por el contrario que toda ciencia y cada 

investigación científica particular tiene su origen en la experiencia inmediata, personal y 

subjetiva, entonces esto no es el resultado de un proceso de condicionamiento sino que 

es él mismo el que ha determinado, elegido la concepción. Con otras palabras, el 

científico no puede menos de considerar su existencia humana subjetiva y los valores, 

metas y motivos que de ella resultan, como un componente esencial de su trabajo 

científico. Rogers se muestra aquí de acuerdo con Albert Einstein: «La mayor tarea es 

descubrir aquellas leyes universales mediante las cuales se puede formar todo el 

cosmos por pura deducción. No existe ningún camino lógico hacia estas leyes; sólo la 

intuición que reposa en una comprensión empática de la experiencia la puede 

alcanzar» . Esto significa concretamente que el científico debe «dejar caer la capa 

cómoda de la objetividad» y contemplar, en el marco de la postura humanística, su 

objetividad como parte integrante de su investigación: «Si el psicólogo se adhiriese en 

la universidad al punto de vista humanista debería reconocer que se encuentra 

afectado, como persona, en lo referente a la elección de los temas de su investigación, 

en la valoración de sus relaciones con los estudiantes y en su labor profesional. 

 

Rogers se alinea aquí con la crítica a la concepción objetivista que, partiendo de 

la fenomenología de Huserly Heidegger, fue recogida por los psicólogos de orientación 

como Goldstein, Bühier, Peris, Maslow, Fromm y Cohn entre otros. Cita al físico Robert 

Oppenheimer (1904- 1967), que había advertido ya en 1956 a la APA de que lo peor 

que podía hacer la psicología era «orientarse hacia la física, que ya no existe, que está 

anticuada». Rogers no saca de ello la consecuencia de que los logros de la ciencia o 

los métodos por ella desarrollados no tengan importancia; pide únicamente la renuncia 

a la exigencia, mantenida por fuerza, de una «ciencia objetiva» y la supresión de la 

separación entre la «ciencia» y la «persona del científico» a favor de una investigación 

cuyos hechos de partida tienen su origen en la experiencia subjetiva. Rogers responde, 

sobre esta base, de la aceptación de los métodos científicos usuales: «No me 

malinterpreten, por favor. Me doy perfecta cuenta de que tras el hecho (aquí se refiere 

al hecho subjetivamente experimentado), cualquier trabajo de investigación, o cualquier 

teoría construida para relatar el hecho descubierto, deberá traducirse al lenguaje de 



variables dependientes e independientes, o si no hay algo incorrecto en la investigación 

o la teoría». Rogers propone por ello la siguiente forma científica de aproximación: en 

un primer paso el científico confía en sí mismo y en su experiencia, en su objetividad e 

intuición. De este modo obtiene resultados, hechos y datos subjetivos. En un segundo 

paso el científico tiene que investigar los valores y metas personales que él relaciona 

con ello y las cuestiones que resultan a partir de esto, referentes «al ser humano en 

general». Sólo en el tercer paso puede integrar en su investigación el instrumental 

científico existente: «En este contexto... tiene su lugar el inmenso edificio del 

operacionalismo, del positivismo lógico, de la teoría de la ciencia, de los test 

cuantitativos, etc. No existen por ellos mismos, sino que son ayudas para el intento de 

comprobar la sensación subjetiva, presentimiento o hipótesis de un ser humano en el 

dato objetivo». Rogers menciona en relación con esto todos los métodos de uso 

corriente como: operacionalización de hipótesis, grupos de control, correlaciones, test y 

otros «procedimientos de control y una gran variedad de procedimientos estadísticos. 

 

El interés de Rogers está claro: quiere hacer patente la responsabilidad de la 

ciencia y del científico frente al hombre. Quiere dejar claro que no es la ciencia la que 

puede «despersonalizar manipular o controlar a los individuos», sino que: los hombres 

pueden hacerlo y lo harán» en las últimas de su libro Entwicklung der Personlichkeit 

(1976) recoge una vez más, sus pensamientos acerca de esto bajo el epígrafe «la 

decisión» (The choice): «Podemos decidirnos (choose) por emplear nuestros crecientes 

conocimientos en hacer a los hombres esclavos de un modo y manera nunca soñado, 

de despersonalizarlos (y) de controlarlos de una forma cuidadosa- elegida» con la meta 

de que «los hombres sean necesariamente dichosos, de comportamiento estable y 

productivos, como propone Skinner. Podemos, si así lo queremos, decidirnos por hacer 

a los seres humanos sumisos, conformes y dóciles. Al otro extremo del espectro de la 

decisión está la posibilidad de elección, de emplear las ciencias del comportamiento de 

tal modo que liberen en lugar de controlar; que conduzcan a la variabilidad constructiva 

y no a la conformidad; que desarrollen la creatividad y no la autosatisfacción... la 

decisión reside en nosotros... si nos decidimos por emplear nuestros conocimientos 

científicos para la liberación de la humanidad entonces esta decisión exige de nosotros 

que vivamos de más abierta y sincera con la gran paradoja de las ciencias del 

comportamiento... la decisión es una realidad sobresaliente de nuestra vida». 



 
 
Contribución de Rogers a la psicología humanística 
 
 

Rogers aporta tres contribuciones importantes a la psicología humanística: 

 

1. Desarrollo de la psicoterapia conversacional,  

 

2. Formulación de una teoría del uno mismo,  

 

3. Apertura de la psicoterapia a la investigación empírica.  
 
 
Terapia conversacional 
 
La contribución más importante de Rogers a la psicología humanística consiste en que 

—al igual que Perls— ha llevado la confianza incondicional en el organismo humano a 

una forma de terapia del encuentro. A diferencia de Goldstein y Maslow, con los que 

Rogers y Perls comparten el punto de vista organísmíco, han logrado que la tendencia 

organísmica de la autorrealización se hiciese viva en la actuación interhumana 

concreta. Rogers pudo demostrar que la auténtica confianza de un terapeuta o 

ayudante en su organismo y en el de su cliente posibilita un proceso que permite el 

crecimiento personal de todos los que participan en él. Cuando Rogers anima, no sólo 

en la terapia sino también en la educación, a meterse dentro del otro y a percibir su 

mundo de experiencias desde su interior, detrás de ello está el convencimiento de que 

todo ser humano individual puede y debe encontrar en último término el camino de su 

vida. Nadie puede ahorrarle percibir el mundo que le rodea y decidir cuál es el camino 

correcto para la autorrealización. A diferencia de Maslow y Bühler, para los que la 

autorrealización representa más bien un «punto» o «estado final» de la vida, Rogers 

piensa en la autorrealización siempre como en un «proceso» que los padres, maestros 

y terapeutas apoyan y potencian en la medida en que entienden y viven en realidad en 

la convicción de la singularidad del individuo como punto central de la existencia 

humana. El proceso de autorrealización lo potencian por tanto sólo aquellas relaciones 

que representan «encuentros» en el sentido buberiano; ya que sólo en el encuentro 

puede el niño desplegar su percepción y hacerse capaz de decidir en el sentido 

existencialista; sólo en el encuentro puede detenerse el proceso de deformación de la 

realidad y poner nuevamente a disposición la capacidad de decisión en el seno de una 



percepción de la realidad repuesta. 

 

Rogers y Perls aportan de este modo una contribución parecida a la psicología 

humanística. Ambos han creado, en primer lugar, un concepto terapéutico y, sólo más 

tarde, desarrollado la teoría psicológica correspondiente. Igualmente la superposición 

de sus conceptos y teorías psicológicas con las corrientes filosóficas se ha puesto de 

manifiesto en ambos más tarde. Los conceptos existencialistas de «elección», 

«decisión», «responsabilidad» y «encuentro» así como la renuncia del budismo a una 

autoridad absoluta se vinculan en Perls y Rogers con la creencia en el «bien» en el 

hombre y con el convencimiento, a ella ligada, de la tendencia constructiva del 

organismo. La diferencia entre ambos proviene menos del hecho de que Perls provenga 

del psicoanálisis y Rogers del conductismo; tampoco de que la formación práctica de la 

terapia sea más bien confrontativa en Perls y permisiva en Rogers. La diferencia entre 

ambos conceptos reside en la formulación de las teorías psicológicas sobre las que se 

basan. Para Perls es la teoría del «contacto», para Rogers la del «sí mismo». 

 

La teoría del sí mismo 
 
La teoría del sí mismo es una teoría fenomenológica. Que Rogers se refiera en ella sólo 

al mundo conscientemente percibido es una inmensa provocación al psicoanálisis, que 

desde hacía decenios había no sólo afirmado sino también demostrado la importancia 

de lo inconsciente en la influencia del comportamiento humano. Rogers no afirma que la 

teoría del inconsciente sea incorrecta, sino que es, en este punto, un fenomenólogo 

estricto y considera suficientemente importante el significado de lo conscientemente 

percibido. A pesar de que Rogers ya no viera más tarde la importancia de lo 

inconsciente como incompatible con su concepción, su teoría del sí mismo se basa 

sobre la concepción de que la percepción del campo fenomenal (Snygg y Combs, 1949) 

es, como percepción consciente, la base del concepto propio de una persona, es decir, 

el grado de coincidencia entre la experiencia (de la percepción) externa e interna 

determina el sí mismo y sus acciones en el mundo. Lo que late en la tendencia humana 

a la autorrealización no es la diferencia entre conciencia e inconsciencia o entre yo y sí 

mismo, sino la dinámica dentro del área de la percepción consciente de una persona. 

Como he dicho ya, a Rogers lo que le importa no es declarar que lo inconsciente no 

tiene importancia, sino que se dirige contra el peligro de que la responsabilidad por el 



comportamiento o el camino de la vida del ser humano se asigne a fuerzas 

inconscientes y ocultas, mientras que la tendencia del hombre a la autorrealización, que 

él sitúa como base, llegue a desplegarse, en consonancia con el organismo, cuando el 

ser humano «decide» y «elige» activamente en el campo de su percepción consciente y 

acepta por ello la responsabilidad única y consciente. 

 
Apertura de la psicoterapia a la investigación empírica 
 
 
Cuando hablo aquí de investigación «científica», me refiero al sentido de ciencia como 

la entendió Rogers y que fue cambiando en el transcurso de su actividad. El que 

aceptase la comprensión imperante de la ciencia del psicoanálisis tiene que ver con el 

hecho de que en 1940 fuese reconocido por parte del mundo académico y se 

convirtiese en profesor de la Universidad de Ohio. A diferencia de los otros 

representantes de la psicología humanística, él era —como Fromm y Maslow— un 

especialista en empirismo y estadística cuando se acercó al modo de aproximación 

fenomenológico. Se opuso a la exigencia de representación única de la ciencia 

imperante, como la representaban, p. ej., los conductistas, y pensaba que había que 

armonizar esta comprensión con la fenomenología. La subjetividad del que investiga, 

que resulta de su experiencia e interés, es decir, de su persona, debe reconocerse para 

Rogers, al igual que la exigencia de exactitud de las mediciones empíricas, como un 

constituyente de la investigación científica. Los métodos empíricos obtienen su sentido 

del hecho de ser ayudas valiosas para la comprobación de opiniones, sentimientos y 

sensaciones subjetivas en cuanto a su validez general. Todo esto afecta en Rogers a la 

cuestión de la responsabilidad de la ciencia y de los científicos. El científico que 

reconoce y explicita el carácter subjetivo de sus intereses, pero agota simultáneamente 

todos los medios de los que dispone para que sus resultados sean comprobables y 

controlables, actúa de forma conscientemente responsable frente a la sociedad. 

El mérito de Rogers en este campo reside en que no sólo ha elaborado la 

importancia de la elección y la decisión, la responsabilidad y la libertad a modo de una 

teoría psicológica y psicoterapéutica, donde todo fluye en la experiencia subjetiva del 

encuentro interhumano, sino en que él y sus colaboradores han demostrado que esta 

experiencia subjetiva puede investigarse como construcción científica. Entre tanto 

existen —también en el área de lengua alemana— una gran cantidad de 



investigaciones que dan información muy diferenciada y exacta sobre el desarrollo de la 

terapia. 

De esta forma se consiguió también asegurar científicamente la teoría del sí 

mismo como una teoría de la experiencia y con ello dar un importante impulso a la 

investigación del sí mismo. A pesar de continuar habiendo muchos puntos oscuros, 

sabemos entretanto mucho sobre las relaciones entre el concepto de sí mismo y el sí 

mismo ideal, entre la percepción del sí mismo y la externa, entre el comportamiento del 

terapeuta y el desarrollo de la terapia así como entre el comportamiento del profesor y 

el desarrollo de los procesos de aprendizaje. 

Carl Rogers 
 
Carl Rogers ha escrito varios libros y ensayos que han atraído y conservado a sus 

numerosos seguidores. Creó y propagó la “terapia entrada en el cliente”, fue pionero del 

movimiento de los grupos de encuentro y uno de los fundadores de la Psicología 

humanística. 

A pesar de que su posición y su filosofía se han modificado considerablemente 

en los últimos cuarenta años, sus puntos de vista in mantenido firmemente su tono 

optimista y humanista. 

Simpatizo poco con el concepto, bastante general, de que el hombre es 

fundamentalmente irracional y que por ello, de no controlar sus impulsos, éstos lo 

conducirían a su propia destrucción y a la de los demás. La conducta del hombre es 

exquisitamente racional y avanza con una complejidad sutil y ordenada hacia las metas 

que su organismo lucha por conseguir. La tragedia, para la mayoría de nosotros, 

consiste en que nuestras defensas no nos permiten estar al tanto de esta racionalidad, 

de ahí que caminemos conscientemente en una dirección mientras que orgánicamente 

vamos hacia otra. (Rogers, 1969, p. 29) 

La posición teórica de Rogers ha evolucionado a través de los años. El es el 

primero en decir en qué punto ha cambiado su pensamiento, ha trasladado su énfasis o 

ha modificado su enfoque una a los demás para que verifiquen sus aseveraciones a la 

vez que desalienta la formación de una “escuela del pensamiento” que limites propias 

conclusiones. 

Su obra no se ha limitado únicamente a ejercer influencia sobre Psicología; más 

bien “ha sido uno de los factores que han provoca el cambio de los conceptos 

existentes sobre el liderazgo industrial inclusive militar), de las prácticas del trabajo 



social, de la enfermera y de los actos religiosos. . . Inclusive ha tenido influencia sobre 

los estudiantes de Teología y Filosofía” (Rogers, 1974, p. 115). Así boza los efectos 

patentes de sus ideas: 

 

Lo que en la década de los treinta se inició para mí como un método de trabajo 

terapéutico práctico, cambiante pero supuestamente bien aceptado, a principios de la 

década de los cuarenta se enunció torpemente como propio punto de vista. Se podía 

decir que cierta “técnica” de asesoramiento se convirtió en método de psicoterapia que, 

a su vez, se convirtió en una teoría de la terapia y de la personalidad. La teoría trajo 

consigo hipótesis que abrieron un campo totalmente nuevo de investigación, como 

resultado un enfoque hacia todas las relaciones interpersonal Actualmente llega hasta 

la educación como un medio para facilitar aprendizaje en todos los niveles. Es una 

forma de dirigir las experiencias intensas en grupo y ha ejercido gran influencia en la 

teoría de la dinámica de grupo. (1970) 

 
 
Biografía 
 
Carl Rogers nació el 8 de enero de 1902 en Oak Park, E.U.A., en el seno de una familia 

próspera y de religión estrictamente ortodoxa. Su niñez se vio restringida por las 

creencias y actitudes de sus padres, y por su aceptación de tales ideas. 

 

Creo que las actitudes hacia las personas ajenas a nuestra numerosa familia se 

pueden resumir esquemáticamente de esta manera: Las demás persona se comportan 

en una forma ambigua que no aprobamos en nuestra familia Muchos de ellos juegan a 

las cartas, van al cine, fuman, bailan, beben participan en otras actividades —algunas 

de las cuales no se pueden mencionar. Por eso, lo mejor que se puede hacer es ser 

tolerante con ellos, puesto que pueden no saber hacer nada mejor, evitar cualquier 

comunicación íntima con ellos y pasar la vida únicamente con la familia. (1973a, p. 3). 

Perplejo ante tal sistema de creencias, cuenta que su niñez transcurrió en la más 

completa soledad. “Cualquier cosa que ahora pudiera considerar como una relación 

interpersonal estrecha y comunicativa con los demás, estaba totalmente ausente en ese 

periodo’ (1973a, p. 4). Durante la escuela secundaria se convirtió en u estudiante 

excelente, ávido de conocimientos científicos. “Ahora doy cuenta de que era un típico 

solitario, con muy poco espacio, oportunidad de espacio en el mundo de las personas. 



Yo era social mente incompetente en cualquier cosa que no implicara sino un contacto 

superficial. En esa época, mis fantasías eran definitivamente grotescas y seguramente 

me habrían clasificado como esquizofrénico, por afortunadamente nunca tuve contacto 

con ningún psicólogo” (193a, p. 4). 

 

Sus experiencias en la Universidad de Wisconsin fueron muy, significativas y 

satisfactorias. “Por primera vez, al vivir lejos de m familia, he encontrado una, verdadera 

proximidad e intimidad” (Rogers, 1967, p. 349). Cuando estaba en segundo año, inició 

estudios clericales. Al año siguiente viajó a China, donde asistió a una] conferencia de 

la Federación Mundial de Estudiantes Cristianos en Pekín, a lo cual siguió una gira en la 

que dictó charlas a través de la 

 

China occidental. Este viaje liberalizó sus actitudes religiosas ortodoxas y le dio 

su primera oportunidad para desarrollar una independencia psicológica. “Desde el inicio 

de este viaje, mis metas, valores, objetivos y filosofía personal, han sido propios y muy 

distintos a los puntos de vista que mis padres sostenían y que yo había conservado 

hasta hoy” (Rogers, 1967, p. 351). 

 

Inició estudios de Teología en el Taller Teológico para estudiantes graduados, 

pero resolvió terminar sus estudios de Psicología, en el Colegio Pedagógico de la 

Universidad de Columbia. Este cambio se debió, en parte, a un seminario dirigido por 

estudiantes que le dio oportunidad de examinar sus dudas respecto a su vocación 

religiosa. Posteriormente, en un curso de Psicología, se sorprendió gratamente al 

descubrir que una persona podía ganarse la vida fuera de la Iglesia, trabajando 

estrechamente con las personas que necesitaban ayuda. 

 
Obtuvo su primer empleo en Rochester, Nueva York, en un centro de orientación 

infantil, donde trabajaba con niños que habían sido enviados allí por diferentes 

instituciones de carácter social “Yo no estaba conectado con ninguna universidad, nadie 

me buscaba para darle alguna orientación especial... (Las instituciones) no hacían 

ninguna crítica sobre la manera de proceder, sino que esperaban que se les pudiera 

prestar alguna ayuda” (1970, p. 514-515). Durante los doce años que pasó en 

Rochester, su comprensión del proceso de la psicoterapia lo hizo cambiar, de un 

método formal y directivo, a una técnica que más tarde llamó terapia centrada en el 



cliente. Cursó un taller de dos días con Otto Rank que lo dejó muy impresionado. 

“Descubrí que en su terapia (no en su teoría) ponía énfasis en algunas cosas que yo 

había empezado a aprender” (Rogers, 1973a, p. 9). 

 

Durante su permanencia en Rochester escribió el libro El tratamiento clínico del 

niño problema (1939). La obra fue bien acogida y, a raíz de ella, recibió una oferta como 

profesor de tiempo completo en la Universidad Estatal de Ohio. Rogers ha dicho que, 

por haber empezado por la cima, escapó de las presiones y tensiones que existen 

cuando uno está en los primeros peldaños de la escalera académica — presiones que 

sofocan la innovación y la creatividad. Su cátedra y el estímulo que recibió de los 

estudiantes graduados lo impulsaron a escribir algo más formal sobre la naturaleza de 

la relación psicoterapéutica en Asesoramiento y psicoterapia (1942). 

 

En 1945 la Universidad de Chicago le brindó la oportunidad de establecer un 

nuevo centro de asesoramiento que tuviera como base sus ideas. Fue su director hasta 

1957. La creciente importancia que Rogers daba a la confianza se reflejó en la política 

de dicho centro, para tomar decisiones en forma democrática. Si se podía confiar en los 

pacientes, para que ellos mismos dirigieran su propia terapia, individualmente podía 

confiarse en el personal que allí laboraba, para que administrase su propio medio de 

trabajo. 

 
En 1951, Rogers publicó La Psicoterapia centrada en el cliente; este libro 

contiene su primera teoría formal de la terapia, su teoría de la personalidad y algunas 

de las investigaciones que reforzaron conclusiones. Allí sugiere que la fuerza directiva 

más importante, e la relación de la terapia, debe ser el cliente y no el terapeuta. Esta 

inversión de la relación, hasta entonces acostumbrada, fue revolucionaria y suscitó 

muchas críticas. Fue un golpe directo contra la pericia del terapeuta común y la 

supuesta falta de conocimientos del paciente —hipótesis que no eran objetadas, en su 

mayor parte, por teóricos. Las inferencias generales de esta posición, fuera de la 

terapia, fueron expresadas en el libro: El proceso de convertirse en persona (1961). 

Así como fue emocionante y satisfactoria su estancia en Chicago, también tuvo 

un periodo de dificultades personales. Cuando trabajaba íntimamente con una paciente 

sumamente trastornada, Rogers cayó en las redes de su enfermedad. Casi al borde de 

un fracaso, huyó literalmente del centro; se tomó tres meses de vacaciones y regresó 



para someterse a una terapia con uno de sus colegas, después de la cual sus propias 

interacciones con los clientes eran cada vez más libres y espontáneas. 

En 1957 se trasladó a la Universidad de Wisconsin, en Madison, por una cátedra 

conjunta de Psiquiatría y Psicología. Profesionalmente, ésta fue una época difícil y se 

vio envuelto en conflictos cada vez mayores con el Departamento de Psicología. Rogers 

se daba cuenta de que su libertad para enseñar y la libertad de sus alumnos para 

aprender se estaba restringiendo. “Me siento bien viviendo y dejando vivir, pero cuando 

no dejan vivir a mis estudiantes, ello se convierte en una experiencia desagradable” 

(1970a, p. 528). 

La creciente indignación de Rogers es descrita en el artículo titulado 

“Suposiciones actuales en la educación de postgrado: una afirmación apasionada” 

(1969). Aunque The American Psychologist no lo quiso publicar, tuvo una amplia 

circulación clandestina, entre los estudiantes graduados, antes de ser finalmente 

publicado. “La tesis de mi planteamiento sostiene que estamos haciendo un trabajo 

poco inteligente, ineficaz y ruinoso al preparar psicólogos, con menoscabo de nuestra 

disciplina y sociedad” (1960, p. 170). Algunas de las suposiciones implícitas que Rogers 

atacaba eran: “No se puede confiar al estudiante el proceso de su propio aprendizaje 

científico Y profesional”. “La evaluación es educación; la educación es evaluación”. “La 

presentación es igual al aprendizaje: lo que se presenta en la conferencia es lo que el 

estudiante aprende”. “Las verdades de la psicología se conocen”. “Los científicos 

creativos han sido alumnos pasivos” (1969, pp. 169-187). 

A nadie sorprendió que Rogers dejara su cátedra al recién fundado Instituto 

Occidental de Ciencia Conductual en. Pocos años después colaboró en la fundación del 

Centro para Estudios de la Persona, donde asistía a un grupo muy unido de personas 

pertenecientes a las profesiones liberales. 

Su gran influencia en la educación se había vuelto tan evidente que describió un 

libro para explicar las clases de establecimientos educativos que defendía y que se 

había comprometido a crear. Libertad de aprender (1969) contiene sus planteamientos 

más diáfanos sobre la naturaleza de los seres humanos. 

Sus trabajos con los grupos de encuentro se iniciaron durante los últimos doce 

años en California, donde tenía libertad de experimentar, discurrir y comprobar sus 

ideas sin las restricciones de las instituciones sociales o de la respetabilidad académica. 

Sus investigaciones sobre el encuentro están compendiadas en el libro 
 



Carl Rogers y los grupos de encuentro (1970b). 
 

Últimamente, Rogers ha estado investigando las tendencias actuales del 

matrimonio. En su estudio naturalista, Convertirse en compañeros: el matrimonio y sus 

alternativas (1972), hace un examen de las ventajas y desventajas de los distintos 

patrones de relaciones. 

 

Durante un corto periodo dio clases en la Universidad Internacional de los 

Estados Unidos en San Diego, a las cuales renunció a raíz de sus divergencias con el 

director de la misma acerca de los derechos de los estudiantes; actualmente trabaja 

tiempo completo en el Centro para Estudios de la Persona. Escribe, da conferencias y 

trabaja en su jardín. Tiene tiempo de conversar con sus colegas más jóvenes y de estar 

al lado de su esposa, hijos y nietos. 

 

Rogers compendia su actitud con una cita de Lao-Tse: 
 
 

Si evito meterme con la gente, ella misma se cuidará de hacerlo, Si evito dar 

órdenes a la gente, la gente se comportará por sí sola, Si evito predicar a la gente, la 

gente se mejorará a sí misma, Si evito imponerme sobre la gente, la gente llegará a ser 

ella misma. 

 

Antecedentes intelectuales 
 
(Freedman, 1972, en Rogers 1973, p. 13) 
 

La teoría de Rogers se originó principalmente de sus propias experiencias 

clínicas: El siente que ha conservado su objetividad, evitando la identificación estrecha 

con alguna escuela o tradición determinadas. “En realidad nunca he pertenecido a 

ningún grupo profesional. He recibido educación o tuve relaciones de trabajo muy 

estrechas con psicólogos, psicoanalistas, psiquiatras, trabajadores sociales 

psiquiátricos, trabajadores sociales de casos, educadores y trabajadores religiosos, 

pero con todo, no creo haber pertenecido realmente, en un sentido total o de 

compromiso, a ninguno de esos grupos... Para que no se piense que profesionalmente 

he sido un nómada, debo agregar que los únicos grupos a los cuales realmente he 

pertenecido son contingentes muy unidos, compatibles con los que he organizado he 

ayudado a organizar” (Rogers, 1967, p. 375). 



 

Sus estudiantes, en la Universidad de Chicago, decían que descubriría que las 

ideas de Martín Buber y Soren Kierkegaard hacían eco a su actitud. De hecho, estos 

escritores constituyeron una fuente de apoyo para su sello de filosofía existencial. 

 
Últimamente, Rogers descubierto en fuentes orientales cierto paralelo con su propia 

obra especialmente con el budismo zen y las obras de Lao-Tse. Si bien obra de Rogers 

ha sido influida sin duda por su conocimiento de las obras de los demás, la suya es 

claramente una aportación “doméstica” para entender la naturaleza humana. 

 
Conceptos principales 
 
Una premisa fundamental de la teoría de Rogers es la suposición de que la gente utiliza 

su experiencia para definirse a sí misma. E sus principales trabajos teóricos (1959) 

definen varios conceptos con base en los cuales esbozan teorías de la personalidad y 

modelos d terapia, cambios de la personalidad y relaciones interpersonales. Los 

fundamentos principales que aquí se presentan, establecen un mare de referencia 

mediante el cual las personas pueden idear y modificar la opinión que tienen de sí 

mismas. 

El campo de las experiencias 
 
Cada individuo tiene un campo de experiencia único; este campo de experiencia o 

“campo fenomenológico” contiene “todo lo que ocurre en la envoltura del organismo en 

un momento dado, el cual está potencialmente disponible para el conocimiento” (1959, 

p. 197) Incluye los sucesos, las percepciones, las sensaciones y los impacto que la 

persona no conoce, pero que podría conocer si se concentrara en ellos. Es un mundo 

personal y privado que puede corresponder no a la realidad objetiva y observada. 

La atención se concentra primordialmente en lo que una persona considera como 

su mundo y no en la realidad común. El campo de experiencia está reducido por las 

restricciones psicológicas y las limitaciones biológicas. Tendemos a dirigir nuestra 

atención a los peligros inmediatos, así como también a las experiencias seguras o 

agradables en lugar de aceptar todos los fenómenos que se presentan a nuestro 

alrededor. 

 

 
El sí mismo (self) 
 



Dentro del campo de la experiencia está el sí mismo, el cual o constituye una entidad 

estable e invariable, pero que, al observarlo en un momento dado, parece que lo fuera. 

Esto se debe a que para observarlo congelamos una parte de la experiencia; Rogers 

concluyó que “nosotros no estábamos manejando una entidad de incremento leve, de 

aprendizaje gradual... que el producto era claramente una gestalt, una configuración en 

la cual, la modificación de un aspecto de menor importancia podría alterar 

completamente el patrón total” (Rogers, 1959, p. 201). El sí mismo es una gestalt 

coherente y organizada que se encuentra en un continuo proceso de formación y 

reformación a medida que las situaciones cambian. 

 

Así como una fotografía es un “momento” de algo cambiante, el sí mismo no 

constituye ninguno de los “momentos” que nosotros tomamos, sino el proceso fluido y 

subyacente. Otros autores emplean el término “sí mismo” para indicar las facetas de la 

identidad personal que es invariable, estable y aun eterna. Rogers utiliza el término para 

referirse al progreso constante de reconocimiento. Es esta diferencia, este énfasis en el 

cambio y la flexibilidad, lo que sirve de base a su teoría y a su tesis de que la gente es 

capaz de crecer, cambiar., y desarrollarse en forma personal El sí mismo o el concepto 

de uno mismo, es la visión que una persona tiene de sí misma y que se basa en 

experiencias pasadas, hechos (inputs)* presentes y expectativas futuras. 

 
El sí mismo (self) ideal 
 
El sí mismo ideal es “el autoconcepto que más le gustaría tener a un individuo y sobre 

el cual sitúa el más alto valor para sí mismo’ (Rogers, l959p. 200). Al igual que el sí 

mismo, el sí mismo ideal constituye una estructura versátil, cambiante, constantemente 

sometida a nuevas definiciones. El grado hasta el cual el sí mismo y el sí mismo ideal 

difieren entre sí es un buen indicador de incomodidad, desagrado y dificultades 

neuróticas. Aceptarnos como realmente somos y no como quisiéramos ser es señal de 

salud mental. La aceptación no significa conformidad o renuncia a uno mismo; es una 

manera de estar más cerca de la realidad de nuestro estado real. La imagen del sí 

mismo ideal, hasta donde es distinta de la conducta y los valores reales de la persona, 

constituye un obstáculo para el desarrollo personal. 

El pasaje tomado de la historia clínica de un caso puede ayudar- a aclarar esto. 

Un estudiante planeaba retirarse de la universidad. Había sido el mejor alumno durante 



su primer año en la secundaria, y durante el bachillerato y en la ‘universidad se 

encontraba perfectamente bien. Quería salirse, explicaba, porque ha “C” en uno de sus 

cursos. Su imagen de ser siempre él restaba el peligro. La única salida que podía 

vislumbrar era escapar, abandonar el mundo académico, negar la discrepancia en su 

rendimiento real y su visión ideal de sí mismo. Decía que trabajaría para ser el “mejor” 

de alguna otra manera. 

Para proteger su imagen ideal de sí mismo quería impedir si carrera académica. 

Dejó la universidad, anduvo por el mundo y tuvo una gran cantidad de empleos raros 

durante varios años. Cuando s dejó ver nuevamente, estaba en capacidad de analizar 

la posibilidad sí que podría no haber sido necesario ser el mejor desde el principie 

aunque todavía tenía grandes dificultades para explorar cualquier actividad donde 

pudiera fracasar. 

 
Congruencia e incongruencia 

La congruencia se define como el grado de exactitud entre la experiencia de la 

comunicación y el conocimiento. Se relaciona con las discrepancias entre la experiencia 

y el conocimiento. Un alto grado de congruencia significa que la comunicación (lo que 

un expresa), la experiencia (lo que ocurre en el campo de uno) y el conocimiento (lo que 

se observa) son todos semejantes. Las observaciones propias y las de un observador 

externo deben ser compatibles 

Los niños pequeños manifiestan un alto grado de congruencia. Ellos expresan 

sus sentimientos tan pronto como les es posible y con todo su ser. Cuando un niño 

tiene hambre, todo él es hambre, ¡de inmediato! Cuando un niño es cariñoso o está 

enojado, expresa es emociones en forma total. Esto puede explicar la rapidez con que 

lo niños cambian de un estado emocional a otro. La expresión absoluta de sus 

sentimientos les permite acabar rápidamente con una situación en lugar de cargar con 

el bagaje emocional, no expresado, de las experiencias anteriores en cada nuevo 

encuentro. 

La congruencia está bien descrita por un budista zen en las palabras: “Cuando 

tengo hambre como; cuando estoy cansado, me siento; cuando tengo sueño, duermo.” 

La incongruencia se presenta cuando hay diferencias entre el conocimiento, la 

experiencia y la comunicación de la experiencia. Las personas que parecen estar 

enojadas (tienen los puños cerrados, hablan en voz alta, maldicen) y que (si se les 



pregunta) afirman no estarlo en absoluto, o las personas que dicen estarse divirtiendo 

en grande pero obran como si estuvieran aburridas, solitarias o intranquilas, 

demuestran incongruencia. Esta se define como algo más que una incapacidad de 

percibir con exactitud o como una inhabilidad para comunicarse con precisión. Cuando 

la incongruencia se presenta entre el conocimiento y la experiencia se denomina 

represión. La persona simplemente no sabe lo que hace. La mayor parte de la 

psicoterapia actúa sobre este síntoma de congruencia y ayuda a la gente a que se dé 

más cuenta de sus acciones, pensamientos y actitudes, pues los afectan a ellos mismos 

y a los demás. 

Cuando la incongruencia constituye una discrepancia entre el conocimiento y la 

comunicación, el individuo no expresa lo que realmente siente, piensa o experimenta. 

Esta clase de incongruencia se considera a menudo falsa, fingida o deshonesta. Con 

frecuencia estas conductas se convierten en el tema de discusión de las terapias de 

grupo o de las situaciones de encuentro. Como tales conductas parecen ser hechas 

maliciosamente, los expertos y terapeutas dicen que la falta de congruencia social —la 

aparente falta de voluntad para comunicarse— significa generalmente una falta de 

autocontrol y de conocimiento personal. La persona no es capaz de expresar sus 

emociones y percepciones reales ya sea por temor o bien debido a viejos hábitos de 

simulación que son difíciles de dominar. Existe también la posibilidad de que la persona 

tenga dificultades para entender lo que los demás piden. 

La incongruencia puede presentarse en forma de tensión, ansiedad o, en 

circunstancias extremas, como una confusión interior. Un paciente recluido en un 

hospital mental, que confiese no saber dónde está, qué es un hospital, qué momento 

del día es o inclusive quién es él, manifiesta un alto grado de incongruencia. La 

discrepancia entre la realidad externa y lo que experimenta subjetivamente ha llegado a 

tal punto, que él ya no es capaz de funcionar. 

La mayoría de los síntomas mencionados en la literatura psiquiátrica pueden 

considerarse como formas de la incongruencia. Para Rogers, la forma particular del 

trastorno es menos crítica que el conocimiento de una incongruencia que exige 

solución. 

La incongruencia es patente a través de observaciones tales como: “No soy 

capaz de tomar decisiones”, “no sé lo que quiero” y “parece que nunca fui capaz de 

perseverar en nada”. La confusión surge cuando uno no es capaz de distinguir los 



diferentes fenómenos (inputs) a que estamos expuestos. Tomemos el caso de un 

cliente que dice: “Mi madre dice que debo cuidarla, que es lo menos que puedo hacer. 

Creo que soy bastante bueno con ella, más de lo que se merece. A veces siento odio, a 

veces amor. A veces es bueno estar con ella, otras veces me deprime.” 

El cliente es acosado por diferentes cosas (inputs). Cada una de ellas tiene su 

valor y conduce a alguna acción válida en cierto momento. Discriminar los hechos 

(inputs) genuinos, de aquéllos que son impuestos, es algo difícil. El problema puede 

estar en reconocer que son diferentes y en ser capaces de actuar sobre diferentes 

sentimientos en momentos distintos. La ambivalencia no es insólita ni malsana, pero no 

ser capaces de reconocerlo o de afrontarlo puede ser una de las causas de la ansiedad. 

 
 
 

 

Tendencia a la autorrealización 
 
Existe un aspecto fundamental de la naturaleza humana que inclina a la persona hacia 

una mayor congruencia y un funcionamiento realista. Además, este apremio no es 

exclusivo de los seres humanos, sino que forma parte del proceso de todas las cosas 

vivas. “Es empeño evidente en toda vida orgánica y humana —expandirse, extenderse, 

llegar a tener autonomía, desarrollarse, madurar—, es la tendencia a expresar y activar 

todas las capacidades del organismo, hasta grado en que dicha activación perfeccione 

tal organismo o al mismo” (Rogers, 1961, p. 35). Rogers sugiere que, en cada uno 

nosotros existe un impulso innato a volvemos tan competentes capaces como podamos 

serlo biológicamente. Así como una planta intenta volverse una planta sana, así como 

una semilla tiene dentro sí la fuerza para llegar a ser árbol, así también una persona 

impulsada a transformarse en una persona total, completa y autorrealizada. 

El deseo intenso de tener salud no es una fuerza arrolladora que elimina todos 

los obstáculos; por el contrario, es fácil de mitiga distorsionar y reprimir. Rogers lo 

considera como la fuerza de motivación dominante en una persona que “funciona con 

libertad”, que está invalidada por los eventos pasados o por las creencias actual que 

mantienen la incongruencia. Maslow llegó a conclusiones semejantes y a esta 

tendencia la consideró como una vocecita interna del que se puede apagar fácilmente. 

La hipótesis de que el crecimiento posible y fundamental para la construcción del 

organismo, es crucial para el resto del pensamiento de Rogers. 



Para Rogers, la tendencia hacia la autorrealización no constituye simplemente 

otra motivación. “Debe observarse que esta tendencia realizadora básica es el único 

motivo que se enuncia en este sistema teórico.., el sí mismo por ejemplo, es un 

constructo importante nuestra teoría, pero el sí mismo no ‘hace’ nada. Es sólo expresión 

de la tendencia general que el organismo tiene para con portarse en las formas que lo 

conservan y mejoran” (1959, p. 196). 

 

Dinámica 

Desarrollo psicológico 
 
Las fuerzas positivas hacia la salud y el crecimiento son naturales e innatas en el 

organismo. Con base en su propia experiencia clínica Rogers concluye que los 

individuos tienen la capacidad de experiencias y de saber cuáles son sus propios 

desajustes. Es decir, uno por experimentar las incongruencias entre el concepto de uno 

mismo y experiencias reales. Esta capacidad interior está unida a una tendencia 

fundamental de modificación del concepto de sí mismo, de manera que, de hecho, se 

encuentra en armonía con la realidad esta forma, Rogers plantea un movimiento natural 

que va del conflicto hacia la resolución. Considera el ajuste no como un estado estático, 

sino como un proceso por el cual, el nuevo aprendizaje y las nuevas experiencias, se 

asimilan con precisión. 

Rogers está convencido de que estas tendencias hacia la salud son expedidas 

por una relación interpersonal en la cual un miembro está suficientemente libre de 

incongruencia para estar en contacto con un propio centro de autocorrección. La tarea 

principal de la terapia consiste en establecer una relación verdadera. La aceptación de 

uno mismo es un prerrequisito indispensable para aceptar a los demás de una manera 

más fácil y sincera. A su vez, el hecho de ser aceptado por los demás conduce a un 

mayor deseo de aceptarse a uno mismo. Este ciclo de autocorrección y 

autoperfeccionamiento es el medio más importante para reducir al mínimo los 

obstáculos para el desarrollo psicológico. 

Obstáculos para el desarrollo 
 
Rogers dice que los obstáculos empiezan a presentarse en la niñez y que son aspectos 

normales del desarrollo. Lo que el niño - en una etapa como algo benéfico tiene que 

revaluarse en las s posteriores. Los motivos que predominan en la primera infancia 

pueden inhibir más tarde el desarrollo de la personalidad. 



 

Cuando el infante empieza a tener conocimiento del sí mismo, desarrolla una 

necesidad de amor o estimación positiva. “Esta necesidad es universal en los seres 

humanos, es penetrante y persistente en individuo. Que sea una necesidad innata o 

aprendida, no es importe para la teoría” (Rogers, 1959, p. 223). Como los niños no 

separan sus acciones de sus seres totales, ellos reaccionan ante la aprobación de una 

acción, como si se tratara de una aprobación para ellos mismos. Análogamente, ellos 

reaccionan, ante el castigo por una acción, como si hubieran sido desaprobados en 

términos generales. 

 
El amor es tan importante para un infante que “si llega a recibir orientación para 

su conducta no es por el grado en que una experiencia conserva o perfecciona el 

organismo, sino por la probabilidad de recibir amor materno” (Rogers, 1959: 225). El 

niño empieza a obrar en las formas en que pueda lograr amor o aprobación, sin tener 

en cuenta que las conductas suscitadas sean o no saludables para él. Los niños 

pueden actuar contra su propio interés llegando finalmente a considerarse a sí mismos 

en términos ideados originalmente para agradar o calmar a otros. 
 
Teóricamente, esta situación no podría presentarse si el niño se sintiera aceptado 

siempre, si los sentimientos fueran aceptados inclusive si algunos de sus 

comportamientos fueran inhibidos. En una situación ideal de esta naturaleza, el niño 

nunca estaría presionado a renunciar o desconocer partes desagradables, pero 

verdaderas, de su personalidad. 

 

Las conductas o actitudes que niegan algún aspecto del sí mismos se llaman 

condiciones de mérito. “Cuando se evita (o se busca) u autoexperiencia, solamente 

porque tiene menos (o más) mérito p una autoconsideración, se dice que la persona ha 

adquirido u condición de mérito” (Rogers, 1959, p. 224). Las condiciones de mérito 

constituyen los obstáculos fundamentales para la percepción exacta y el conocimiento 

realista. Son lentes y filtros selectivos q tienen por objeto asegurar una infinita cantidad 

de afecto por que de los padres y de las demás personas. Nosotros acumulamos 

condiciones, actitudes o acciones que, en nuestro concepto, debemos cumplir para 

seguir siendo respetables. En el grado en que es actitudes se maquinan, ellas 

constituyen las áreas de la incongruencia personal. Las condiciones del mérito se 

caracterizan en extremo por el convencimiento de que “yo tengo que ser amado o 



respetado por todas las personas con quien llegue a tener algún contacto”. Las 

condiciones de mérito crean una discrepancia entre el sí mismo y el concepto del sí 

mismo. Para mantener una condición de mérito, ha que negar ciertas facetas de nuestro 

sí mismo. 

 
Por ejemplo, si nos han dicho: “Tú tienes que amar a tu nuevo hermanito o mamá 

no te querrá”, el mensaje es que debemos renunciar o reprimir nuestros verdaderos 

sentimientos negativos hacia él nos ingeniamos para ocultar nuestra mala voluntad, el 

deseo de lastimarlo y los celos normales, nuestra madre continuará demostrándonos 

afecto, pero si permitimos esos sentimientos, correremos el riesgo de perder ese amor. 

Una solución que puede crear una condición de mérito es renunciar a tales 

sentimientos, siempre que se presenten, apartándolos de nuestro conocimiento. Ahora 

podríamos responder, por ejemplo, de esta manera: “Yo sí quiero realmente a 

hermanito, a pesar de las veces en que lo aprieto hasta que grita” o “Mi pie se metió 

bajo el suyo y por eso se cayó”. 

 

Todavía recuerdo la enorme alegría que mi hermano mayo manifestó una vez 

que le dieron oportunidad de pegarme por alguien que yo había hecho. Mi madre, mi 

hermano y yo nos quedamos pasmados ante su violencia. Al evocar el incidente, mi 

hermana recuerda que él no estaba particularmente enojado conmigo, sino que 

comprendía que era una oportunidad muy rara y quería descargar mientras le durara el 

permiso, toda la mala voluntad que fuera posible. Aceptar tales sentimientos y permitir 

que se expresen cuando ocurren es más saludable, dice Rogers, que negarlos o 

repudiarlos. 

 

A medida que el niño crece, persisten los problemas. El desarrollo se entorpece 

en el grado en que una persona niega las cosas (inputs) que difieren de su concepto de 

sí mismo artificialmente “bueno”. Con miras a sustentar la falsa imagen de sí mismo, 

una persona distorsiona constantemente las experiencias —mientras más distorsión 

haya, mayor será la oportunidad de cometer errores y de real problemas adicionales. 

Las conductas, los errores y la confusión que se susciten son manifestaciones de las 

distorsiones iniciales más fundamentales. 

 

La situación se retroalimenta a sí misma. Cada experiencia de incongruencia 



entre el sí mismo y la realidad conduce a una mayor vulnerabilidad, la cual, a su vez, 

lleva a buscar mayores defensas al impedir las experiencias y crear nuevas 

oportunidades para la incongruencia. 

 

Algunas veces las maniobras defensivas no operan. La persona se da cuenta de 

las evidentes discrepancias entre las conductas y las creencias. Los resultados pueden 

traducirse en pánico, ansiedad crónica, retiro e inclusive psicosis. Rogers ha observado 

que la conducta psicótica con frecuencia parece ser la representación de un aspecto de 

la experiencia que fue negado anteriormente. Perry (1974) corrobora esto mediante el 

testimonio de que el episodio psicótico es un desesperado esfuerzo de la personalidad 

por volver a equilibrarse y permitir la realización de necesidades y experiencias internas 

que estaban frustradas. La terapia centrada en el cliente lucha por establecer una 

atmósfera en la cual se puedan eliminar las condiciones de mérito perjudiciales, 

permitiendo así que las fuerzas sanas, de la persona, vuelvan a asumir su dominio 

original. Una persona recobra la salud al restaurar las partes negadas o reprimidas. 

 

Estructura 
 
El cuerpo 
 
A pesar de que Rogers define la personalidad y la identidad como una gestalt en 

marcha, no presta especial atención al papel que el cuerpo pueda tener. Inclusive en 

sus propios trabajos de encuentro, no fomenta ni facilita el contacto físico o el trabajo 

directo con los ademanes físicos. Según lo manifiesta, “mis bases no son tantas como 

para liberarme especialmente de esto” (1970, p. 58). Su teoría se basa en el 

conocimiento de la experiencia; no particulariza las experiencias físicas como algo 

diferente en clase o valor a las emocionales, cognoscitivas o intuitivas. 

 
 
Las relaciones sociales 
 
El valor de las relaciones es una de las principales preocupaciones que se destacan en 

las obras de Rogers. Las primeras relaciones pueden ser congruentes o pueden servir 

como el punto céntrico para las condiciones de mérito. Las relaciones posteriores 

pueden restablecer la congruencia o retardarla. Rogers opina que la interacción con 

otra persona facilita al individuo descubrir directamente, revelar, experimentar o 



encontrar sí mismo (self) real. Nuestra personalidad se vuelve visible para nosotros por 

medio de las relaciones con los demás. En la terapia, en las situaciones de encuentro y 

en las interacciones diarias, la retroalimentación proveniente de los demás da 

oportunidad a las personas d experimentarse a sí mismas. 

Si meditamos un poco en la gente que no tiene relaciones, podemos observar dos 

estereotipos contrastantes: el primero es el solitario renuente, incapaz de tratar a los 

demás; el otro ese contemplativo que se ha alejado del mundo en busca de otras 

actividades. 

Ninguna de las dos imágenes interesa a Rogers, para quien la relaciones ofrecen 

la mejor oportunidad de estar en “total funciona, miento”, en armonía consigo mismo, 

con los demás y con el medios, Por medio de las relaciones se pueden satisfacer las 

necesidades orgánicas básicas del individuo. La esperanza de esta satisfacción hace 

que la gente invierta una cantidad increíble de energía en sus relaciones, inclusive 

algunas que aparentemente puedan no ser sanas satisfactorias. 

 
 
El matrimonio 
 
El matrimonio es una relación excepcional; virtualmente es relación a largo plazo, es 

intensa y encierra la posibilidad del crecimiento y un desarrollo permanentes. Según 

Rogers, el matrimonio sigue las mismas reglas generales que son válidas para los 

grupos de encuentro, para la terapia y otras relaciones. Los mejores matrimonios se 

dan entre los compañeros que son congruentes, que tienen menos condiciones de 

mérito oponentes y que son capaces de hace sinceramente a los demás. Cuando el 

matrimonio se utiliza mantener la incongruencia o para reforzar las tendencias 

defensiva existentes, es menos satisfactorio y hay menos probabilidades de se 

mantenga por sí mismo. 

Sus conclusiones sobre una relación íntima a largo plazo, con el matrimonio, se 

concentran en cuatro elementos básicos: el compro miso progresivo, la expresión de los 

sentimientos, no aceptar (roles) específicos y la capacidad para compartir la vida interior 

Sintetiza cada elemento como una promesa formal, como un acuerda sobre el ideal de 

una relación permanente, benéfica y significativa. 

 

1. Consagrarse al compromiso. Cada miembro, en un matrimonio, debe considerarlo 

“una sociedad en continuo proceso y no un contrato. El trabajo que se desarrolla es 



para satisfacción personal y mutua” (1972, p. 201). Una relación trabajo que se realiza 

con metas separadas y también comunes. Rogers sugiere expresar este compromiso 

de la manen siguiente: “Nos comprometemos a trabajar juntos en el proceso cambiante 

de nuestra presente relación porque ella está enriqueciendo actualmente nuestro amor 

y nuestra vida y queremos que siga creciendo” (1972, p. 201).  

 

2. Comunicarse: expresar los sentimientos. Rogers insiste en una comunicación franca 

y total, “Yo correré un riesgo al esforzarme por comunicar algún sentimiento persistente, 

positivo o negativo, a mí compañero — con toda la profundidad con que lo entiendo 

para mí como una parte viviente de mí mismo. Luego, correré otro riesgo más al tratar 

de entender, con toda la empatía que pueda dar, su respuesta, sea ésta acusatoria y 

crítica o compartida y autorreveladora” 1972, p. 204). La comunicación tiene dos fases 

igualmente importantes; la primera consiste en expresar la emoción y la segunda es 

permanecer alerta y experimentar la respuesta del otro.  

 
Rogers no está defendiendo simplemente la libre expresión de los sentimientos. 

Lo que hace es sugerir que uno debe empeñarse tanto en el efecto que los 

sentimientos tienen sobre el compañero, como en la expresión original de los mismos. 

Esto es mucho más difícil que simplemente “dejar salir el vapor” o ser “franco y 

honrado”. Es la voluntad de aceptar los riesgos reales implícitos: el rechazo, los malos 

entendidos, herir los sentimientos y el castigo. La fe que Rogers tiene en la necesidad 

de iniciar y mantener este nivel de intercambio se opone a las posiciones que 

propugnan ser culto, tener tacto, evitar los problemas que causen trastornos o no 

mencionar las preocupaciones emocionales en curso. 

 

3. No aceptar los papeles establecidos. Numerosos problemas se suscitan al tratar de 

satisfacer las expectativas de los demás en lugar de determinar las propias. “Viviremos, 

con nuestras propias elecciones, las más profundas sensaciones de que somos 

capaces, pero no nos dejaremos moldear por los deseos, las reglas, los papeles con los 

cuales los demás están demasiado ansiosos de embestirnos” (1972, p. 260). Rogers 

comenta que muchas parejas sufren una gran tensión al tratar de vivir de la aceptación 

parcial y ambivalente de las imágenes que sus padres y la sociedad les han impuesto. 

Un matrimonio guarnecido con demasiadas expectativas e imágenes irreales es 

esencialmente inestable y no tiene ninguna satisfacción potencial.  



 

4. Transformarse en un sí mismo (self) separado. Este compromiso consiste en un 

profundo esfuerzo por descubrir y aceptar la propia naturaleza total. Es el más 

desafiante de los compromisos, es un empeño por quitarse las máscaras tan pronto y 

cuantas veces se formen. “Tal vez puedo descubrir y me puedo acercar más a lo que 

realmente soy en lo más íntimo —sintiendo algunas veces ira o terror, a veces ira 

cariño, casualmente hermoso y fuerte o salvaje y malo— me oculto de tales 

sentimientos. Tal vez puedo premiarme como la persona ricamente variada que soy. Tal 

vez puedo abiertamente ser más de esta persona. De ser así, puedo vivir por los 

propios valores que he experimentado, aun cuando conozca todos los códigos de la 

sociedad. Entonces pueda permitirme ser toda esta complejidad de sentimientos, 

significados y valores con mi compañero: tener libertad suficiente para suscitar amor, 

enojo y ternura en la medida en que existen en mí mismo. Posiblemente pueda ser 

entonces un miembro real de una sociedad, porque estoy en camino de ser una 

persona real y tengo la esperanza de poder animar a mi compañero a que siga su 

propio camino que lo conduzca a una única individualidad, la cual me gustaría 

compartir” (1972, p. 209). 

 
Las emociones 
 
El individuo sano conoce sus sentimientos emocionales, sea que éstos se expresen o 

no. Los sentimientos que se niegan al conocimiento distorsionan la percepción que los 

produjo. 

 

Un caso específico es sentir ansiedad sin saber por qué. La ansiedad aparece cuando 

ha ocurrido una experiencia que, al permitir su conocimiento, podría amenazar la 

imagen de uno mismo. La reacción inconsciente a estas suscepciones (McCleary y 

Lazarus, 1949) alerta al organismo contra cualquier posibilidad de peligro y causa 

cambios psicofisiológicos. Estas reacciones defensivas son una forma que el organismo 

tiene para mantener creencias y conducta incongruentes. Una persona puede actuar 

sobre tales suscepciones pero no saber por qué lo hace. Por ejemplo, un hombre podría 

sentirse incómodo al ver un grupo de homosexuales descarados. Su propio 

autodictamen incluiría la incomodidad, pero no mencionaría la causa. El no puede 

aceptar su propia inquietud, su identidad sexual indefinida o quizá sus esperanzas y 

temores en relación con la abierta hostilidad. Distorsionando sus percepciones él 



puede, a su vez, reaccionar con abierta hostilidad ante los homosexuales, tratándolos 

como una amenaza externa en lugar de aceptar su conflicto interno. 

 
El intelecto 
 
Rogers no separa de otras funciones el intelecto; lo considera como una especie de 

herramienta que puede utilizarse efectivamente para integrar la experiencia. Es 

escéptico ante los sistemas educativo que ponen demasiado énfasis en las habilidades 

intelectuales y menosprecian los aspectos emocionales e íntimos del funcionamiento 

total. 

 

En muchas áreas, Rogers encuentra particularmente exigente, degradante y 

depresiva a la educación graduada. La presión que se ejerce para producir un trabajo 

limitado y falto de originalidad, junto con el papel pasivo y subordinado que se exige a 

los estudiantes graduados, asfixia realmente o retarda sus capacidades creativas y 

productivas. El cita la queja de un estudiante: “Esta coerción tuvo un efecto tan 

desalentador (sobre mí) que, después de aprobar el examen final, la consideración de 

cualquier problema me resultó desagradable durante todo un año” (1969, p. 177). 

 

Si el intelecto, al igual que las otras funciones que actúan libremente, tiende a 

dirigir el organismo hacia un conocimiento más congruente y forzarlo hacia canales 

específicos, puede entonces no ser benéfico. El punto de vista de Rogers es que las 

personas se sienten más cómodas decidiendo por sí mismas lo que deben hacer con el 

apoyo de los demás, que haciendo lo que otros han decidido que hagan. 

El conocimiento 
 
Rogers describe tres formas de saber, de verificar las hipótesis, que un individuo 

psicológicamente maduro puede tener. 

 
La más importante de todas es el conocimiento subjetivo, saber si yo amo u odio, 

si entiendo o me agrada una persona, una experiencia o un suceso. El conocimiento 

subjetivo se perfecciona al ponerse en contacto cada vez mayor con los propios 

procesos internos. Es prestando atención a los sentimientos fundamentales y a las 

indicaciones como un curso de acción es mejor que otro. Es la capacidad de saber sin 

ninguna evidencia verificable. El valor que esta forma de conocimiento tiene para la 

ciencia radica en el hecho de dirigir la atención del investigador hacia áreas específicas 



del problema. En la solución de problemas, la investigación ha demostrado que una 

persona “sabe” que se encuentra en el camino correcto mucho antes de “saber” cuál va 

a ser el contenido real de la solución (Gordon, 1961). 

 

El conocimiento objetivo es una forma de corroborar las hipótesis, las 

especulaciones y conjeturas, en comparación con marcos de referencia externos. 

Dentro de los puntos de referencia de la Psicología se pueden incluir las observaciones 

de la conducta, los resultados de las pruebas (tests), las encuestas o los juicios de otros 

psicólogos. La utilidad de los colegas estriba en la idea de que a la gente experta en 

determinada disciplina se le puede tener confianza para aplicar los mismos métodos de 

juicio sobre un suceso dado. La opinión de los expertos puede ser objetiva, pero 

también puede ser una mala percepción colectiva. Cualquier grupo de expertos 

manifiesta tensión y se pone a la defensa cuando se le pide que tome en consideración 

datos que contradicen aspectos axiomáticos de su propia educación. Rogers anota que 

los teólogos, los dialécticos comunistas y los psicoanalistas son un ejemplo de esta 

tendencia. 

 

No solamente Rogers pone en tela de juicio el valor del conocimiento objetivo, 

especialmente cuando se trata de entender la experiencia de alguna otra persona. 

Polan (1958) ha explicado la diferencia entre el conocimiento público y el personal. 

Cada uno sirva para entender diferentes clases de fenómenos. Tart (1971) habla del 

necesidad de tener diferentes clases de conocimientos incluso para percibir 

correctamente, no se diga evaluar, solamente los diferentes mecanismos de la 

conciencia. 

 

La tercera forma de saber es el conocimiento interpersonal o conocimiento 

fenomenológico que constituye la esencia de la terapia centrada en el cliente. Es la 

práctica del entendimiento empático: penetra el mundo privado y subjetivo de los demás 

para ver si el entendimiento de su punto de vista es correcto —no solamente si es 

objetivamente correcto o si está de acuerdo con nuestra propia opinión, sino correcto en 

el sentido de comprender la experiencia ajena cuando los demás la experiencia. Este 

entendimiento empático se puede verificar retroalimentando lo que uno ha entendido, 

preguntándole a la otra persona si los demás han sido escuchados correctamente. “¿Se 

siente deprimido esta mañana?” “me parece que usted le dice al grupo que sus gritos 



son para pedir ayuda”, “Apuesto a que está demasiado cansado para terminar esto 

ahora.” 

 
El sí mismo (self) 
 
Quienes escriben libros de texto y dedican una sección a Rogera, lo clasifican 

generalmente como un teórico del sí mismo (Hall y Lindzey, 1970; Bischof, 1970; 

Krasner y UlIman, 1973), significando con esto que, el sí mismo es un concepto muy 

importante dentro del pensamiento de Rogera. En realidad, aunque considera el sí 

mismo como el punto central de la experiencia, le interesa más la percepción, el 

conocimiento y la experiencia que el constructo hipotético, el sí mismo. Como ya dimos 

a conocer la definición de Rogers sobre el sí mismo, ahora podemos volver sobre la 

descripción de la persona en funcionamiento total: una persona que conoce, en su 

totalidad, su sí mismo (self) actual. 

 

“‘La persona en funcionamiento total” es sinónimo de un ajuste psicológico 

óptimo, de una madurez psicológica óptima, de una congruencia completa, de una 

completa disposición para la experiencia... En virtud de que algunos de estos términos 

suenan un tanto estáticos, como si una persona así ‘hubiera llegado’, debemos dejar en 

claro que todas éstas son características en proceso. La persona en funcionamiento 

total sería una persona-en-proceso, una persona en cambio constante” (Rogers, 1959, 

p. 235). 

 

La persona en funcionamiento total tiene varias características distintas, la 

primera de las cuales es una disposición para la experiencia. Las “suscepciones”, tienen 

poca o ninguna utilidad, aquellas señales de advertencia que restringen el 

conocimiento. La persona está alejándose continuamente de su actitud defensiva y 

busca la experiencia directa. “Se manifiesta más abierto a sus sentimientos de temor, 

desgano y congoja. También está más abierto a sus sentimientos de valor, ternura y 

espanto... Es capaz de vivir totalmente la experiencia de su organismo, más que 

cerrarle la puerta al conocimiento” (Rogers, 1961, p. 188). 

 

Otra característica es vivir en el presente dándose cuenta totalmente de cada 

momento. Este compromiso directo y permanente con la realidad, permite que “el sí 

mismo y la personalidad surjan de la experiencia y no que la experiencia se transforme 



o distorsione para ajustarse a una estructura ya preconcebida del sí mismo” (Rogers, 

1961, pp. 188-189). Una persona puede reestructurar sus respuestas cuando la 

experiencia le permite o sugiere nuevas posibilidades. 

 

Una característica final es confiar en los impulsos internos y en los juicios 

intuitivos, una creciente confianza en la propia capacidad para tomar decisiones. En la 

medida en que una persona está mejor capacitada para captar y utilizar información, 

tiene más probabilidad de valorar su capacidad para resumir dicha información y 

responder. Esto no es solamente una actividad intelectual, sino una función de toda la 

persona. Rogers dice que, en la persona en funcionamiento total, los errores que se 

cometen se deben a la información equivocada y no a los procesos incorrectos. 

 
Esto es parecido al comportamiento de un gato que se lanza desde un sitio alto. 

El gato no toma en cuenta la velocidad del viento, la cantidad de movimiento angular ni 

la velocidad con que desciende y, a pesar de todo, su respuesta total tiene en cuenta 

todas estas cosas. El gato no piensa en quién lo empujó, cuáles pudieron ser sus 

motivos ni qué pueda ocurrir probablemente en el futuro. El gato maneja la situación 

inmediata, los problemas más urgentes. Da la vuelta en el aire y ajusta en forma 

instantánea su posición para hacerle frente al siguiente suceso. 

 

La persona en funcionamiento total es libre para responder y experimentar su 

respuesta a las situaciones. Esto es la esencia de lo que Rogers llama vivir una buena 

vida. Una persona así “está continuamente en un proceso de autorrealización posterior” 

(Rogers, 1959, p. 235). 

 

La terapia centrada en el cliente 
 
Rogers ha estado practicando la terapia durante toda su vida profesional. Su teoría de 

la personalidad tiene origen y forma parte sus métodos e ideas sobre la terapia. Su 

teoría sobre esta última ha pasado por una serie de fases de desarrollo y cambios en 

sus puntos de interés; sin embargo, hay algunos fundamentos que he permanecido en 

su sitio. Rogers (1970a) cita algunos aspectos de una conferencia dictada en 1940, 

cuando mencionó por primera vez sus nuevas ideas sobre la psicoterapia. 

 

1. Este moderno enfoque se fundamenta más vigorosamente en el impulso individual 



hacia el crecimiento, la salud y el ajuste. (La terapia) es una cuestión de dar libertad 

(al cliente) para el crecimiento y el desarrollo normales  
 
2. Esta terapia da más énfasis a los aspectos sentimentales de la situación que a los 

aspectos intelectuales  

 

3. Esta moderna terapia da más énfasis a la situación inmediata que al pasado del 

individuo  
 
4. Este método da mucha fuerza a la relación terapéutica misma como una experiencia 

del desarrollo (p. l2)  

 

Rogers utiliza la palabra “cliente” más que el tradicional término “paciente”. Un 

paciente es alguien generalmente enfermo, que necesita ayuda y la busca con el auxilio 

de un profesional experto. Un cliente es alguien que desea un servicio y piensa que no 

puede llevarlo a cabo por sí sólo. El cliente, aunque pueda tener problemas, todavía es 

considerado como una persona capar de entender íntimamente su propia situación. En 

el modelo de cliente exista una igualdad implícita que no encontramos en la relación 

médico-paciente. 

 

La terapia ayuda a una persona a descubrir su propio dilema con un mínimo de 

participación por parte del terapeuta. Rogers define la psicoterapia como “la liberación 

de una capacidad ya existente, en un individuo potencialmente competente, y no la 

manipulación experta de una personalidad más o menos pasiva” (1959, p. 221). La 

terapia se llama dirigida por el cliente o centrada en el cliente, puesto que es él quien 

toma cualquier dirección necesaria. 

 

La terapia centrada en el cliente y la modificación de la conducta tienen ciertas 

semejanzas: ambas escuchan las ideas del cliente sobre sus dificultades y aceptan que 

él es capaz de entender sus propios problemas. En la terapia centrada en el cliente, sin 

embargo, el cliente sigue dirigiendo y modificando las metas de la terapia e inicia los 

cambios conductuales (u otros) que desea que ocurran. En la modificación de la 

conducta, el terapeuta escoge las nuevas conductas. Rogers cree firmemente que las 

“intervenciones expertas” de cualquier clase son, en último término, perjudiciales para el 

desarrollo de una persona. 

 



Sus puntos de vista sobre la naturaleza del hombre y los métodos de la terapia no 

han madurado en forma simple durante su vida; han sufrido una transformación casi 

total. “Confío en haber dejado muy en claro que, a través de los años, me he separado 

bastante de algunas de las creencias con que me inicié: que el hombre es 

esencialmente malo; que profesionalmente se le puede tratar mejor como un objeto; 

que la ayuda se fundamenta en la pericia; que el experto puede aconsejar, manipular y 

moldear al individuo para producir el efecto deseado” (Rogers, 1973a, p. 13). 

 
El terapeuta centrado en el cliente 
 
El cliente tiene las llaves de su recuperación, pero el terapeuta debe tener ciertas 

cualidades personales que ayuden al cliente a aprender cómo se utilizan dichas llaves. 

“Estos poderes (dentro del canto) se volverán efectivos si el terapeuta puede establecer 

con el tiente una relación suficientemente cálida, de aceptación y entendimiento” 

(Rogers, 1952b, p. 66). Antes de que el terapeuta pueda hacer algo por el cliente, éste 

debe ser auténtico, sincero y no desempeñar ningún papel — especialmente el de 

psicoterapeuta— cuando está con él. Esto “implica el -deseo de ser y de expresar en 

mis palabras y en miconducta, los distintos sentimientos y actitudes que existen en mí, 

lo cual significa que debo conocer mis propios sentimientos tanto como sea posible y no 

mostrar una apariencia exterior de una actitud, cuando en realidad tengo una diferente” 

(Rogers, 1961, p. 33). 

 

Cuando los terapeutas hacen sus prácticas se preguntan con frecuencia, “¿qué 

conducta sigue usted si no le agrada el paciente o si está aburrido o enojado?, ¿no será 

precisamente este sentimiento sincero lo que toda persona consigue de quien le 

desagrada?” 

 

La respuesta, centrada en el cliente, a estas preguntas, encierra varios niveles 

de comprensión. En un nivel, el psicoterapeuta sirve como modelo de persona sincera. 

El psicoterapeuta ofrece al cliente - una relación en la cual este último puede corroborar 

su propia realidad. Si el cliente confía en que logrará una respuesta honrada, puede 

descubrir si sus expectativas y su actitud defensiva se justifican. El cliente puede 

aprender a esperar una retroalimentación real —no distorsionada o diluida— de su 

exploración interior. Esta comprobación de la realidad es crucial si el cliente debe 

alejarse de las distorsiones y experíenciarse directamente. 



 

A otro nivel, el psicoterapeuta centrado en el cliente es útil hasta el punto en que 

éste tenga empatía y sea capaz de mantener una “consideración positiva 

incondicionada”. Rogers define esto como un “cuidado que no es posesivo, que no 

exige ninguna gratificación personal. Es una atmósfera que simplemente dice ‘yo lo 

cuido’ y no ‘yo cuido de usted si se comporta de esta o de aquella forma’” (1961, p. 

283). No es una evaluación positiva porque cualquier evaluación es una forma de juicio 

moral. La evaluación tiende a restringir la conducta, recompensando algunas cosas y 

castigando otras; la consideración positiva incondicionada hace que la persona sea lo 

que realmente es, no importa lo que esto signifique. 

 

Se trata de algo muy parecido a lo que Maslow llama “amor taoísta”, un amor que 

no prejuzga, que no restringe, que no define Es la promesa de aceptar a alguien 

simplemente tal como resulta s Para llevar a cabo esto, el psicoterapeuta centrado en el 

cliente ti que ser capaz de ver constantemente su fondo autorrealizante, los 

comportamientos destructivos, perjudiciales u ofensivos. Si puede mantener un 

conocimiento de la esencia positiva del individuo es posible ser auténtico con esa 

persona y no mostrarse fastidia irritado o enojado por alguna expresión particular de su 

personalidad Esta actitud es semejante a la de los maestros espirituales de tradición 

oriental, los cuales viendo a una divinidad en todos los hombres, pueden tratarlos a 

todos con respeto y compasión. 

 

El siguiente diálogo (adaptado de una historia escrita por) puede aclarar esta 

actitud. Un estudiante universitario norteamericano, durante un viaje por la India, logra 

conseguir una audiencia con un receptor espiritualidad hindú. Cuando el preceptor lo ve 

aproximarse lo saluda. 

 
PRECEPTOR: ¡Ah!, Shiva (uno de los nombres que se da a Dios), eres tú 

Bienvenido. 
 
ESTUDIANTE: (Volteando confundido) Yo no soy Shiva, soy Nathan Beliligham, de 

Twin Forks, Idaho. 
 
PRECEPTOR: (Sonriendo) Yo te veo Shiva, tú no me engañas. 

ESTUDIANTE: ¡En serio, yo no soy Shiva! 
 
PRECEPTOR: Me inclino ante ti, Shiva (se Inclina) 



ESTUDIANTE: Pero si sólo soy un estudiante de Psicología. 

PRECEPTOR: Yo te veo Shiva en todos tus disfraces. 

 

Sin dar importancia a lo que el estudiante diga, piense o crea, el maestro sigue 

tratándolo como si fuera la viva encarnación de Shiva Sus protestas se consideran 

como una evidencia del desconocimiento de su propia naturaleza interior. El maestro 

sabe que cada persona presenta un aspecto de esta naturaleza divina y por eso no 

tiene que hacer el menor esfuerzo para ignorar el comportamiento limpio de la gente 

que lo visita. 

 

De una manera semejante, el terapeuta centrado en el cliente mantiene la 

certeza de que la personalidad interior, y tal vez sin desarrollo, del cliente es capaz de 

comprenderse a sí misma. En la práctica entonces extremadamente difícil. Los 

terapeutas que siguen lo métodos de Rogers admiten que suelen ser incapaces de 

mantener esta cualidad de comprensión mientras trabajan. 

 

La aceptación puede ser solamente tolerancia, una posición si juicio alguno 

implícito que pueda incluir o no la comprensión real, Esto es inadecuado; la 

consideración positiva incondicionada también debe incluir una “comprensión empática. 

. . para entender el mundo personal del cliente como si fuera el propio, pero sin perder 

nunca cualidad de ‘como si’” (Rogers, 1961, p. 284). Esta dimensión adicional 

proporciona al interno. El cliente está seguro de que el terapeuta hará algo más que 

aceptarlos, pero se comprometerá activamente en tratar de sentir las mismas 

situaciones dentro de él mismo. 

 
El criterio final para un buen terapeuta es que debe tener la habilidad suficiente 

para transmitir al cliente esta comprensión; este último necesita saber que el 

psicoterapeuta sí es digno de confianza, tiene cuidado, escucha y entiende. Es 

necesario que el terapeuta siga siendo visible a pesar de las distorsiones selectivas del 

cliente, las suscepciones de amenaza y de los efectos deformantes de una 

autoconsideración mala. Una vez establecido este puente entre el tiente y el terapeuta, 

aquél puede empezar a trabajar con toda seriedad. 

 

A pesar de que la descripción anterior puede parecer estática, como sí el 



terapeuta llegara a una llanura y luego hiciera la terapia, se trata, sin embargo, de un 

proceso dinámico progresivo en estado de renovación permanente. El terapeuta y el 

cliente deben estar siempre en proceso de volverse más concordes. 

 

En uno de sus primeros libros, Orientación y psicoterapia (1942, p. 30—44), 

Rogers esbozó los pasos característicos necesarios para el proceso de ayuda, de la 

siguiente manera: 

 

—El cliente llega en busca de ayuda. 
 
 
La situación se define. 
 
 
-Hay un estímulo para la libre expresión. 
 
 
El consejero acepta y explica. 
 
 
Expresión gradual de los sentimientos positivos. 
 
 
-Conocimiento de los impulsos positivos. 
 
 
Desarrollo de la comprensión interna (insight). 
 
 
--Clasificación de las opciones. 
Acciones positivas. 
 
 
Aumento de la comprensión interna (insight). 
 
 
Aumento de la independencia. 
 
 
-Disminución de la necesidad de ayuda. 
 
 

Esta serie de eventos sugerida muestra el interés que Rogers tiene en que el 

cliente determine el camino que va a seguir a través de los esfuerzos estimulantes y 

auxiliares del terapeuta. 

 

Así como algunos aspectos de la terapia de Rogers se pueden aprender 

fácilmente, y de hecho son empleados por muchos terapeutas, las características 



personales que se le exigen a un terapeuta efectivo son en extremo difíciles de 

entender, de experimentar y de poner en práctica. La capacidad de estar 

verdaderamente presente para otro ser humano —tener empatía hacia el dolor de esa 

persona, confiar en el desarrollo de la misma y ser capaz de transmitir todo esto— es 

una exigencia personal casi abrumadora. 

 
Los grupos de encuentro 
 
La transición de Rogers, desde el terapeuta centrado en el cliente hasta el líder de 

encuentro e investigador fue casi inevitable. Sus afirmaciones de que las personas, y no 

los expertos, eran los terapeutas, se correlacionaban con las primeras informaciones 

sobre encuentros. Cuando Rogers viajó a California pudo dedicar más tiempo para 

participar, fundar e investigar esta clase de trabajo en grupo. 

 

Aparte de la terapia de grupo, los grupos de encuentro tienen una historia que 

precede a su resurgimiento de las décadas de los cincuentas y de los sesentas. Dentro 

de la tradición protestante americana y en menor grado dentro del jasidismo*, ha habido 

experiencias de grupo, encaminadas a modificar las actitudes de una persona hacia sí 

misma y a cambiar su conducta con los demás. Las técnicas han consistido en trabajos 

con grupos pequeños de compañeros, donde se insiste en la honradez y la revelación, 

se enfoca la atención en el aquí y ahora y se mantiene una atmósfera de calor humano 

y de cooperación. Inclusive los maratones (grupos de encuentro. que se reúnen día y 

noche) no son un invento reciente (Oden, 1972). 

 

Los modernos grupos de encuentro tuvieron su origen en Connecticut en el año 

de 1946 con un programa de entrenamiento para líderes de la comunidad. Dicho 

programa consistía en reuniones vespertinas, a las que los expertos y los observadores 

asistían para discutir los sucesos ocurridos durante el día. Los participantes empezaban 

a llegar con el propósito de oír y finalmente tornar parte en estas sesiones extras. Los 

expertos se dieron cuenta de que al proporcionar retroalimentación a los participantes, 

se aumentaba la experiencia de cada uno. 

 

Algunos de los instructores de los grupos de Connecticut se unieron a otros y 

fundaron los Laboratorios Nacionales de Entrenamiento (LNE) en 1947. Estos 

laboratorios ayudaron a ampliar y desarrollar los grupos T (del inglés “training”) o grupos 



de entrena miento, como una herramienta para el gobierno y la industria. La 

participación en estos grupos proporcionaba a las personas una gran experiencia para 

observar su propio funcionamiento y para aprender la forma de responder a la 

retroalimentación directa sobre sí mismas. 

 

En la década de los sesentas, el grupo T empezó a desprestigiarse cuando las 

corporaciones se dieron cuenta de que los ejecutivos, quienes gozaban de 

comodidades y se conocían mejor a sí mismos, no estaban necesariamente trabajando 

con más entusiasmo para su compañía. 

 

Lo más sorprendente de las experiencias del grupo T fue el hecho de que unas 

cuantas semanas de trabajo con los compañeros, es una situación de aceptación 

relativa, podían conducir a cambios en la personalidad, que anteriormente sólo se 

relacionaban con traumas severos o una psicoterapia a largo plazo. Como las 

investigaciones han puesto de manifiesto efectos positivos y negativos, mayoría de los 

investigadores están de acuerdo en que la experiencia en grupo es efectiva y puede 

producir cambios reales en sus miembros. Gibb (1971), después de revisar 106 

estudios, concluyó e “hay muchas pruebas de que las experiencias de entrenamiento 

intenso en grupo tienen efectos terapéuticos” (en Rogers, 70b, p. 118). 

 

Mientras que los LNE se creaban y desarrollaban principalmente en la costa este 

de los Estados Unidos, el Instituto Esalen de California exploraba procesos de grupo 

más intensos y menos estructurados. Dedicado a buscar la comprensión de las nuevas 

tendencias que enfatizan los potenciales y los valores de la existencia humana”, Esalen 

patrocinó una serie de seminarios en la década de los sesentas que llegaron a llamarse 

encuentros o grupos de encuentro básico. El trabajo en grupo de Rogers, que se 

desarrolló independientemente, se parece a la forma de encuentro básico que llevó a 

cabo Esalen. Sin embargo, sus grupos no están del todo desinhibidos y reflejan algunos 

de los componentes estructurales del modelo LNE. 

Las características comunes de todos estos tipos de grupos de encuentro 

incluyen un clima de seguridad psicológica, el estímulo de expresión de sentimientos 

inmediatos y la subsiguiente retroalimentación por parte de los miembros del grupo. El 

líder, cualquiera que sea su orientación, es responsable de fijar y mantener el tono y el 

enfoque de un grupo. Esto puede ir desde una atmósfera de negocios hasta el estímulo 



de una excitación emocional o sexual, o hasta el fomento del temor, la ira o aun la 

violencia. Existen informes e grupos con toda clase de descripciones (Howard, 1970; 

Maliver, l973). 

 

La aportación de Rogers y sus continuos trabajos sobre los grupos de encuentro 

constituyen la aplicación de su teoría. En su libro Carl Rogers y los grupos de encuentro 

(1970b), describe los fenómenos principales que se presentan en los grupos que se 

prolongan varios días. A pesar de que hay muchos periodos de insatisfacción, 

incertidumbre y ansiedad, en la descripción que vamos a ver, cada uno de ellos abre 

paso a un clima más abierto, menos defensivo, más revelador y de más confianza. La 

intensidad emocional y la capacidad para tolerar la intensidad parecen aumentar a 

medida que del grupo continúa en actividad. 

 

El proceso del encuentro 
 
 
Un grupo empieza a arremolinarse esperando que se le indique cómo se debe 

comportar, qué debe esperar, cómo manejar las expectativas sobre el grupo. Se suscita 

una gran frustración cuando grupo se da cuenta de que son los miembros mismos 

quienes va determinar la forma en que se va a trabajar. 

 
Se presenta una resistencia inicial a la expresión o explora personal. “Es el sí 

mismo (self) público el que trata de mostrarse mutuamente en los miembros y sólo 

gradualmente, con gran recelo en forma ambivalente, empiezan a dar pasos para 

revelar algo sí mismo privado” (Rogers, 1970b, p. 16). Esta resistencia puede 

observarse en la mayoría de las situaciones de grupo —brindis, bailes días de campo— 

en las cuales generalmente se presenta alguna actividad distinta a la autoexploración 

de que los participan disponen. Un grupo de encuentro desestimula la búsqueda del 

quiero otra actividad. 

 

A medida que la gente sigue interactuando, empieza a participar de sentimientos 

pasados que se relacionan con gente que no dentro del grupo. A pesar de que puedan 

ser experiencias importan para el individuo, aún constituyen una forma de resistencia 

inicial; experiencias pasadas son más seguras y tienen menos probabilidad de ser 

afectadas por las críticas o por algún apoyo. La gente puede responder o no al 



significado de un suceso pasado, pero sigue sien eso, un suceso pasado. 

 

Cuando la gente empieza a expresar sus sentimientos presenta con mucha 

frecuencia las primeras expresiones son negativas. “No siento cómodo con usted “, 

“usted tiene una manera vulgar “hablar”, “no creo que usted realmente quiera decir lo 

que dijo sobre su esposa”. 

 

“Los sentimientos profundamente positivos son mucho más difíciles y peligrosos 

de expresar que los negativos. Si digo te amo, queda vulnerable y expuesto al rechazo 

más terrible. Si digo te odio, esto obligado a atacar lo que puedo defender” (Rogers, 

1970, p. 19) hecho de no comprender esta aparente paradoja ha llevado, a vario 

programas de encuentro, a fracasos que eran predecibles. Por ejemplo la Fuerza Aérea 

organizó programas de relaciones que incluían sesiones de encuentro entre blancos y 

negros dirigidos por líderes expertos. Sin embargo, el resultado final de tales 

encuentros con frecuencia parecía una intensificación de los sentimientos raciales 

hostiles por ambas partes. Debido a lo difícil de programar a la gente que pertenece a la 

milicia, tales reuniones no duraron más de tres horas— tiempo suficiente apenas para 

manifestar las expresiones negativas, pero insuficiente para desarrollar el resto del 

proceso. 

 

A medida que se van expresando los sentimientos negativos y grupo no se 

desintegra, se divide o se va al infierno, empieza a surgir material personalmente 

significativo. Puede que sea aceptable o no parte de los miembros del grupo, pero el 

clima de confianza está empezando a formarse, y las personas empiezan a asumir 

riesgos tales. Rogers nos informa del siguiente intercambio: 

 

GEORGE: “Creo que alguno de ustedes sabe por qué estoy aquí, de qué se me 

acusa.., bueno, violé a mi hermana. Es el único problema que tengo en mi casa y ya lo 

he superado, creo” (pausa bastante larga). 

 

FREDA: “¡Oh, eso es espantoso! 
 
 
MARY: “La gente siempre tiene problemas, Freda. Es decir, tú sabes. FREDA: “¡Sííí! “, 

lo sé, pero “¡Túúú! 

 



MODERADOR: (Dirigiéndose a Freda) “¿Usted conoce estos problemas y todavía le 

parecen espantosos?” 

 

GEORGE “Ustedes saben lo que quiero decir, es vergonzoso hablar sobre eso” 
 
 
(Rogers, 1970b: 21) 
 
 

Tan pronto surge el material significativo la gente empieza a expresar 

sentimientos inmediatos entre sí misma, tanto positivos como negativos. “Me gusta que 

usted pueda compartir eso con el grupo”, “cada vez que digo algo, parece como si usted 

quisiera estrangularme”, “es curioso, creí que usted me desagradaría; ahora estoy 

seguro”. 

 

Cada vez que salen a flote más expresiones emocionales y surgen reacciones 

dentro del grupo, Rogers menciona el desarrollo de una capacidad de curación. Las 

personas empiezan a hacer cosas que parecen útiles, que contribuyen para que los 

demás se den cuenta de su propia experiencia en una forma que no es amenazante. Lo 

que el terapeuta muy experto ha aprendido a hacer durante los años de supervisión y 

práctica, empieza a salir espontáneamente de la situación misma. “Esta clase de 

habilidad se manifiesta en forma tan frecuente, en todos los grupos, que he llegado a 

creer que la habilidad para curar o llevar a cabo una terapia es mucho más común, 

entre la gente, de lo que suponemos. Con frecuencia se necesita solamente que haya 

una autorización —o que la libertad sea posible por parte de un clima en que la 

experiencia del grupo flote libremente para que se haga evidente” (Rogers, 1970, p. 22). 

 

Uno de los resultados de que el grupo proporcione retroalimentación y 

aceptación consiste en que la gente se puede aceptar a sí misma. “Yo creo realmente 

que sí trato de mantener a la gente lejos de mí.” “Yo soy fuerte, pero a veces 

despiadado.” “Yo deseo tanto que me aprecien, que puedo aparentar media docena de 

cosas diferentes.” Paradójicamente, esta aceptación del propio sí mismo y de las 

propias faltas, conduce a la iniciación del cambio. Rogers dice que mientras más 

próximo a la congruencia esté uno, más fácil res curarse. Si una persona puede admitir 

ser de determinada manera también puede pensar en posibles alternativas para su 

conducta niega una parte de sí misma, no hará muchos esfuerzos por cambio “La 



aceptación, dentro del dominio de las actitudes psicológicas, frecuencia logra un cambio 

en la cosa aceptada. Es irónico, pero cierto” (Nelson, 1973). 

 
A medida que el grupo continúa trabajando, surge una creciente impaciencia con 

las defensas. El grupo parece exigir el derecho ayudar, de curar, de descubrir a las 

personas que parecen es inhibidas y a la defensa. A veces en forma suave y casi 

brusca otras, el grupo exige que la persona sea ella misma, es decir, que siga 

escondiendo sus sentimientos presentes. “La expresión de mismo, por parte de los 

miembros del grupo, ha puesto en claro q un encuentro más básico y más profundo sí 

es posible y que el grupo aparentemente lucha intuitiva e inconscientemente por lograr 

esa meta” (Rogers, 1970b, p. 27). 

 
En todo intercambio o encuentro hay una retroalimentación Constantemente se 

llama la atención al líder sobre su efectividad falta de ella. Cada miembro que reacciona 

ante otro puede, a su vez obtener una retroalimentación acerca de su reacción. Dicha 

retroalimentación puede ser difícil de aceptar por parte de alguna persona Pero para 

una persona que forma parte de un grupo no es fácil evita enfrentarse a la opinión de 

este último. 

 

Rogers llama la atención sobre la forma extrema del confrontamiento de la 

retroalimentación: “Hay ocasiones en que el término retroalimentación es demasiado 

benigno para describir las interacciones que se presentan —cuando es mejor decir que 

un individuo se confronta con otro, nivelándose directamente con él. Tales 

confrontaciones pueden ser positivas, pero suelen ser definitivamente negativas” 

(1970b, p. 31). La confrontación plasma sentimientos a extremo que se hace necesaria 

alguna clase de resolución. Este es momento perturbador y difícil para el grupo y puede 

llegar a ser mucho más complicado para los individuos que participan. 

 

Para cada oleada de sentimientos negativos, para cada brote de temor, parece 

que hay también una subsiguiente expresión de apoyo de sentimientos positivos y de 

proximidad. Rogers, refiriéndose miembro de un grupo, dice: “El hecho increíble, 

experimentado una y otra vez por los miembros del grupo, era que cuando se 

expresaba completamente un sentimiento negativo a otro miembro del grupo las 

relaciones aumentaban y el sentimiento negativo era remplazado por una profunda 



aceptación de aquél. . .“ (1970b, p. 34) Aparente. mente, cada vez que el grupo 

demuestra exitosamente poder aceptar y tolerar sentimientos negativos, sin rechazar a 

la persona que lo expresa, los miembros se vuelven más confiados y abiertos unos con 

otros. Mucha gente ha manifestado que sus experiencias dentro del grupo han sido las 

experiencias más positivas, empáticas y de aceptación, de toda su vida. La popularidad 

de las experiencias del grupo se fundamenta tanto en el calor emocional que generan 

como en su capacidad de facilitar el desarrollo personal. 

 

El grupo presta su apoyo a una persona que llegue a conocer nuevos aspectos 

de sí misma. La aceptación y el conocimiento del sí mismo es, para Rogers, el principio 

del subsiguiente cambio en la ‘conducta. El tiempo que se pueden mantener estos 

cambios depende de la información a que tenga acceso el conocimiento que sigue a la 

experiencia. Una introspección (insight) de nuestra conducta, que no reciba ninguna 

confirmación del medio externo, será difícil de mantener. Análogamente, si las personas 

que están cerca del miembro ‘del grupo aceptan un cambio en su actitud, el individuo 

puede mantenerla. 

 

¿Existen peligros en las experiencias del encuentro? Como sucede con cualquier 

forma intensa de interacción, pueden producirse, y en efecto se han producido, 

resultados desafortunados. Se han producido trastornos psicóticos, suicidios y 

depresiones que tal vez han sido precipitados por la participación en un grupo de 

encuentro. En la mayoría de los casos, la experiencia del encuentro parece fomentar los 

mecanismos fundamentales que permiten a un ser humano ayudar a los demás. Que 

eso no ocurra inevitablemente no tiene por qué sorprendernos. Lo que sí podemos decir 

es que, gracias a los trabajos de Rogers y de otros autores, las experiencias de los 

grupos pequeños se pueden entender ahora como un medio para desarrollar las 

habilidades personales, para orientar, estimular y ayudar a las personas y para darles 

una oportunidad de tener una experiencia personal inusitadamente intensa. 

 
Evaluación 
 
Durante una conversación en 1966, Rogers describió su estatus: “Yo no tengo mucho 

prestigio en la Psicología misma y no me preocupo en lo más mínimo. Pero en la 

educación, en la industria, en la dinámica de grupo, en el trabajo social, en la filosofía 

de la ciencia, en la psicología pastoral, en la Teología y en otros campos, mis ideas han 



penetrado y han ejercido una influencia que nunca hubiera soñado” (1970a, p. 507). 

 

Los críticos se concentran en la opinión que Rogers tiene sobre la condición 

humana y la consideran menos universal de lo que él sugiere. Varios escritores 

consideran como desesperadamente ingenuo el hecho de fundamentar la terapia y el 

aprendizaje en la capacidad innata de una persona para la autorrealización (Thorne, 

1957; Ellis, 1959). Ellos sostienen que Rogers no toma en cuenta los patrones de 

hábitos fijos que la Psicopatología proporciona, los cuales pueden evitar, y de hecho 

evitan, cualquier posibilidad de mejoría. Otro nivel de crítica consiste en que su teoría 

no es susceptible de una verificación rigurosa. “Que la naturaleza humana, no viciada 

por la sociedad sea tan satisfactoria como este punto de vista nos lleva a creer, algo 

que ciertamente puede ponerse en tela de juicio. Además, se difícil confirmar o invalidar 

esta proposición sobre fundamentos empíricos... En nuestra opinión.., el énfasis que se 

pone en la evidencia realización, adolece de vaguedad en sus conceptos, en lenguaje y 

de una impropiedad en la evidencia relacionada con s principales argumentos” (Coffer y 

Apply, 1964, pp. 691-692). 

 

Otros autores dicen que la autorrealización no es innata fundamental en el 

desarrollo humano, sino que proviene de un impulso más primario: la necesidad de 

estímulo (Butier y Rice, 1963). Un punto débil, en la posición de Rogers, posiblemente 

consiste en q no da ninguna razón para explicar por qué la tendencia al cono miento es 

innata; él simplemente lo afirma como una hipótesis fundamental que se basa en sus 

propias observaciones. 

 

Si bien puede ser cierto que, fuera de las Psicologías humanísticas y 

transpersonales, la existencia de la motivación del desarrollo de los impulsos para la 

autoactualización no han tenido una amplia (Martín, 1972), los críticos mismos de 

Rogers no niega que él ha montado y dirigido la prueba más amplia de una escuela de 

psicoterapia, hasta la explosión conductista más reciente. 

 

Leyendo a los críticos emocionales y a los sentimentales de Rogers, uno llega a 

la conclusión de que o ellos han visto una clase distinta de paciente o simplemente no 

aceptan las ideas de Roge sobre la confianza que es preciso depositar en los demás 

para que encuentren su propio camino. Karl Menninger (1963) cree que la insistencia de 



Rogers en el impulso innato hacia la salud revela, en el mejor de los casos, una verdad 

a medias. “Muchos de los pacientes que vemos, parecen haberse entregado consciente 

o inconscientemente a la paralización o a una muerte lenta del espíritu” (1963, p. 398). 

 

Coffer y Apply, al revisar la literatura sobre la Psicoterapia, concluyen que “los 

resultados terapéuticos presentes, cualquiera que sea la clase de terapia de que se 

trate, sostienen un punto de vista de la naturaleza humana particularmente positivo” 

(1964, p. 683). 

 

La imagen de la humanidad, según la describe Rogers, parece tener tan poco 

significado para sus críticos que es dudoso pensar que cualquier continuación de los 

descubrimientos favorables de las investigaciones pueda tener algún efecto. 

 

Para Rogers, la prueba de la validez de su posición no depende de la elegancia 

teórica, sino de la utilidad general. Las investigaciones continúan (anuario Aldine, 1971, 

1972), cada vez se tiene más consideración por las obras de Rogers, su popularidad 

dentro de la Psicología clínica sigue en aumento (Lipsey, 1974) y cada año sus escritos 

tienen más lectores. 

 

En virtud de que se trata claramente de una simplificación, es verdad que así 

como las ideas de Freud satisficieron una creciente necesidad de comprender algunos 

aspectos de la naturaleza humana, el igual manera las ideas de Rogers satisfacen una 

necesidad diferente una necesidad que puede considerarse particularmente americana 

filosofía de Rogers “se ajusta a la medida de la tradición democrática americana. El 

cliente es tratado como una persona igual que tiene dentro de sí el poder de ‘curarse’ a 

sí mismo, sin ninguna necesidad de apoyarse demasiado en la sabiduría de una 

autoridad un ‘experto” (Harper, 1959, p. 83). Su estrecha alineación con el zeitgeist * 

americano ha ayudado a facilitar la amplia aceptación de sus ideas, sus métodos para 

practicar la terapia, su interés por reafirmar la capacidad y el deseo que el individuo 

tiene de ser completo. 

 
La teoría de primera mano 
 
 
Los dos pasajes que incluimos a continuación ilustran diferentes aspectos de la obra de 



Rogers. El primero se extrajo de un capítulo dedicado a la terapia centrada en el cliente 

y el segundo (no publicando anteriormente) describe un suceso que tuvo, lugar durante 

una experiencia de grupo. 

 
Lustración de la teoría de la terapia 
 

Los conceptos teóricos que se han definido y los planteamientos breves y 

formales del proceso, así como los resultados de la psicoterapia centrada en el cliente, 

se hallan increíblemente bien ilustrados en una carta escrita al autor por una joven 

llamada Susana, que ha estado en terapia con un individuo que obviamente ha creado 

las condiciones requeridas en un clima terapéutico. Enseguida reproducimos la carta, la 

cual va seguida de una explicación sobre la forma como los planteamientos teóricos 

han operado en su caso. 

 
Estimado Doctor Rogers: acabo de leer su libro El proceso de convertirse en 

persona y me ha impresionado mucho. Un día lo encontré por casualidad y empecé a 

leerlo. Se trata de una especie de coincidencia, pues precisamente ahora estoy 

necesitando algo que me ayude a encontrarme. Déjeme explicarle... (ella habla del 

estado actual de su educación y de algunos planes tentativos que tiene para estudiar 

una orientación vocacional)... Creo que no puedo hacer gran cosa por los demás sino 

hasta que me encuentre a mí misma. 

 

Creo que me comencé a extraviar cuando estaba en la secundaria. Siempre 

quise emprender algún trabajo que sirviera para ayudar a la demás gente, pero mi 

familia lo rechazó y creí que tenían razón. Las cosas se desarrollaron normalmente para 

todos durante cuatro o cinco años, hasta que hace más o menos unos dos años conocí 

a un tipo que en mi concepto era ideal. Luego, hace apenas un año, hice un buen 

análisis de ambos y me di cuenta de que yo era todo lo que él quería que fuera y nada 

de lo que yo era en realidad. Siempre he sido emocional y he tenido muchos 

sentimientos. Nunca los pude seleccionar e identificar. Mi novio me decía sencillamente 

que estaba enojada o que era feliz, yo le decía que tenía razón y dejaba todo así. 

Después, cuando analicé nuestra situación, me di cuenta de que estaba enojada pues 

no obedecía mis verdaderas emociones. – 

 

Con gran tacto, empecé a volver atrás la relación y traté de descubrir dónde 



estaban las piezas que había perdido. Después de algunos meses de búsqueda, 

descubrí que había muchas más piezas de las que imaginaba y no sabía 

aparentemente cómo separarlas. Empecé a visitar a un psicólogo y actualmente lo sigo 

haciendo. Él me ha ayudado a hallar algunas partes del cuales no tenía idea. Algunas 

de ellas son malas según los patrones d nuestra sociedad, pero para mí son muy 

buenas. Desde que lo visito me he sentido más amenazada y confusa, pero también he 

sentido más alivio y más seguridad en mí misma. 

 

Recuerdo una noche en especial. Había estado con el psicólogo durante una cita 

regular ese día y cuando regresé a casa me sentí enojada. Estaba enojada porque 

quería hablar acerca de algo, pero no podía saben exactamente qué era. Aquella 

noche, a eso de las ocho, estaba tan perturbada que sentí miedo. Lo llamé y él me dijo 

que fuera a su oficina tan pronto como pudiera. Llegué allí y lloré por lo menos durante 

una hora hasta que pude hablar. Aún no sé de qué estuve hablando. Todo lo que sé es 

que de mí salió tanta injuria e ira, como jamás pensé tener. 
 
Regresé a casa y me parecía que algún extraño se había apoderado de todo y que yo 

estaba tan alucinada como cualquiera de los pacientes que había visto en el hospital 

del Estado. Seguí sintiéndome así hasta que una noche, en que estaba sentada 

pensando, me di cuenta de que ese extraño era el yo que había estado tratando de 

encontrar. 

 

Desde esa noche, he venido notando que la gente ya no me parece tan extraña. 

Ahora empieza a parecerme que la vida apenas empieza para mí. En este momento 

estoy sola, pero no siento miedo y no tengo que estar haciendo nada. Me gusta 

encontrarme a mí misma y hacer amistades con mis pensamientos y sentimientos. Por 

este motivo, he aprendido a disfrutar de la demás gente. Particularmente, un anciano —

que está muy enfermo— me hace sentir con mucha vida. El acepta a todo el mundo; el 

otro día me dijo que yo había cambiado mucho. Según él, yo había empezado a abrirme 

y había comenzado a amar. Yo creo que siempre he amado a la gente y así se lo dije. 

El me dijo: “sabrían ellos eso” No creo haber expresado mi amor más de lo que lo hice 

con mi ira y mis ofensas. 

 

Entre otras cosas, ahora descubro que nunca había tenido demasiado respeto de mí 

misma y, ahora que realmente estoy aprendiendo a gustar de mí misma, estoy 



encontrando la paz. Gracias por la parte que usted ha tenido en todo esto. 

 
Vinculación con la teoría 
 
 
Al resumir las partes claves de la carta de Susana se observa claramente la relación 

que hay entre sus afirmaciones y las de la teoría. 

 

“Yo me estaba perdiendo. Necesitaba algo que me ayudara a encontrarme”. Cuando 

ella mira hacia atrás, se da cuenta de que sentía una vaga discrepancia entre la vida 

que experiencia y la persona que ella misma creía ser. Esta clase de conocimiento vago 

de discrepancia o incongruencia constituye un verdadero recurso para la persona que 

se da cuenta de ello y le presta atención. Ella también da pistas en cuanto a algunas de 

las razones de su pérdida de contacto con su propia experiencia. 

 

“Mis reacciones internas me indicaban que yo quería hacer cierto tipo de trabajo, 

pero mi familia me demostraba que no era ese su significado”. Esto indica ciertamente 

la forma en la cual su concepto de sí misma había sido construido. Sin duda alguna, el 

proceso había comenzado en la infancia o de lo contrario ella no habría aceptado el 

juicio de su familia. Un niño experimenta algo en su organismo — un sentimiento de 

temor, ira, celos, amor o, como en este caso, una sensación de selección, sólo para que 

sus padres le digan que eso no es lo que está experimentando. De todo esto surge la 

afirmación: “Mis padres son más sabios que yo y me conocen mejor de lo que yo misma 

me conozco”. Igualmente, surge una mayor desconfianza en la propia experiencia y una 

mayor incongruencia entre el sí mismo y la experiencia. En este caso, Susana 

desconfía de su sentimiento interior de saber qué trabajo desea realizar y acepta el fallo 

de su familia como algo correcto y sano. Solamente la vaga sensación de discrepancia 

da una pista sobre el grado hasta el cual ella ha introyectado muchas percepciones de 

sí misma, las cuales provienen de sus padres e indudablemente también de otras 

personas. 

 

“Las cosas se desarrollaron normalmente para todos”. Esta afirmación es 

extraordinariamente reveladora. Ella se ha convertido en la persona más agradable 

para todos aquellos a quienes ella trata de complacer. Este falso concepto del sí mismo, 

que ellos han construido involuntariamente, es justo lo que desean. No es probable que 



tal comportamiento haya tenido su origen en la malicia de sus padres, pero de todas 

maneras ellos han frustrado el desarrollo de un sí mismo congruente o real. Entonces, 

en virtud de la falta de confianza engendrada por esta experiencia con sus padres, ella 

permite ser moldeada por otra persona. 

 

“Me dejaba llevar y trataba de ser la persona que mi novio quería que fuera”. Una 

vez más, ella ha negado a su conocimiento (inconscientemente) la experiencia de su 

propio organismo y sencillamente trata de ser el sí mismo que su novio desea. Es el 

mismo proceso de siempre. El grado hasta el cual ella ha sacrificado su experiencia 

orgánica está indicado por el hecho de que ella incluso acude a su novio para descubrir 

lo que siente y acepta sus palabras. 

 

“Finalmente, algo se rebeló dentro de mí y traté de encontrarme nuevamente, 

pero no podía hacerlo sin la ayuda de alguien.” ¿Por qué al fin se rebeló contra la forma 

de ser a la que se había entregado? Esta rebeldía indica la fuerza de la tendencia hacia 

la realización. A pesar de haber estado reprimida y distorsionada durante tanto tiempo, 

se ha vuelto a afirmar. Sin duda, alguna o algunas experiencias particulares produjeron 

esto, pero su organismo sabía algo acerca de que el camino que ella estaba siguiendo 

sólo la conduciría al desastre. Entonces se analizó por completo, pero era difícil sacar 

provecho de ello puesto que ella misma había desconfiado de su propia experiencia 

durante mucho tiempo y el sí mismo que ella vivía era sumamente diferente de la 

experiencia que en ella se desarrollaba. Cuando esta discrepancia es grande, el 

individuo con frecuencia tiene que acudir a la ayuda terapéutica. Tuvo suerte al 

encontrar un consejero que evidentemente creó una relación real y personal, 

cumpliendo así las condiciones de la terapia. 

 

“Ahora estoy descubriendo mis experiencias —algunas de ellas son malas de 

acuerdo con la sociedad, los padres y el novio—, pero todas son constructivas en 

cuanto a mí se refiere.” Ahora ella exige como propio el derecho a evaluar sus propias 

experiencias. El “lugar (locus) de la evaluación” reside ahora en ella misma y no en los 

demás. Es a través de la exploración de su propia experiencia como ella determina el 

significado de las evidencias que su interior le suministra. Cuando ella dice, “algunas 

partes son malas según los patrones sociales, pero para mí son buenas”, ella puede 

estar refiriéndose a cualquiera de sus diversos sentimientos: la rebeldía contra sus 



padres, contra su novio, sus sentimientos sexuales, su ira y su amargura u otros 

aspectos de ella misma. Por lo menos, cuando confía en su propia valoración de la 

experiencia encuentra que ésta vale la pena y es importante para ella. 

 

“Una crisis importante me asaltó cuando me sentí atemorizada y desconcertada 

por sentimientos internos desconocidos.” Cuando se han negado al conocimiento 

aspectos de la experiencia pueden, dentro de un clima terapéutico, aproximarse a la 

superficie produciendo gran ansiedad o temor. La teoría centrada en el cliente explicaría 

esto por el hecho de que la aparición de cualquier sentimiento, que cambie el auto 

concepto, siempre es amenazadora. Susana ignora inconscientemente que lo que se 

está agitando internamente va a cambiar en forma severa su concepto de sí misma, 

pero sí lo siente. El término “suscepción”, ha sido acuñado para describir esta 

percepción sin conocimiento. La totalidad del organismo puede darse cuenta de la 

amenaza, aun cuando la mente no lo haga. 

 

“Lloré por lo menos durante una hora.” Sin saber todavía lo que está 

experimentando, ella se prepara en alguna forma para ponerse en contacto con dichos 

sentimientos y significados que son tan extraños a su concepto del sí mismo (self). 

 
“Cuando las experiencias negadas rompieron el dique, se tornaron en profundas 

heridas y enojos que yo desconocía por completo. “Los individuos son capaces de 

renunciar totalmente a experiencias que constituyen una gran amenaza para el 

concepto del sí mismo. Pero, en una relación segura y que no signifique una amenaza, 

se pueden liberar. Aquí, por primera vez en su vida, Susana experimento todos los 

sentimientos reprimidos de ira y dolor que han permanecido en ebullición tras la 

fachada de su falso sí mismo. Experimentar algo totalmente no constituye un proceso 

intelectual; en realidad, Susana no puede ni siquiera recordar claramente lo que dijo, 

pero sí sintió, en ese preciso momento, las emociones que durante años habían sido 

negadas a su conocimiento. 

 

“Creí que estaba loca y que alguna persona extraña se había apoderado de mí.” 

Descubrir que “yo soy una persona llena de dolor, de ira y rebeldía”, cuando antes 

había pensado ser “una persona que siempre agrada a los demás y que ni siquiera 

sabe cuáles son sus sentimientos”, constituye un cambio muy drástico en el concepto 



de uno mismo. No hay que admirarse mucho de que pensara que se trataba de un 

extraño, alguien aterrador que nunca antes había conocido. Tal vez esto era inclusive 

una prueba de locura. 

 

“Sólo paulatinamente fui reconociendo que este extraño era el mí real.” Lo que 

ella ha descubierto es que el sí mismo sumiso y maleable en que vivía, el sí mismo que 

trataba de agradar a los demás y que era dirigido por las evaluaciones, las actitudes y 

las expectativas de ellos, ya no le pertenece. Este nuevo sí mismo ofendido, enojado, 

que piensa bien sobre las partes de ella misma que los demás desaprueban, que 

experimenta muchas cosas, desde los pensamientos tremendamente alucinantes hasta 

los sentimientos de amor, ahora podrá explorar más su experiencia. Es probable que 

descubra que algo de su ira va dirigido contra sus padres y contra su novio. 

Probablemente, algunos de los sentimientos y experiencias que la sociedad considera 

malas, pero que para ella son buenas y satisfactorias, son experiencias que tienen 

relación con toda el área sexual. De todas maneras, su sí mismo se está arraigando en 

forma cada vez más firme en sus propios procesos orgánicos. Su concepto de sí misma 

está empezando a incrustarse en los significados de su experiencia que surgen 

espontáneamente. Se está volviendo una persona más congruente, más integrada. 

 

“Me agrada encontrarme a mí misma y hacer amistad con mis pensamientos y 

sentimientos.” Aquí radica el inicio del respeto por uno mismo, de la auto aceptación y 

de la autoconfianza de la cual había estado privada durante tanto tiempo. Inclusive, ella 

ya siente cierto afecto por ella misma. Ahora que ya se acepta más a sí misma, podrá 

entregarse más libremente a los demás e interesarse con más sinceridad por el prójimo. 

 

“He empezado a abrirme y a amar.” Ella empezará a descubrir que, mientras más 

expresiva sea en su amor, también lo será en su ira y su dolor, sus gustos y disgustos, 

sus pensamientos y sentimientos “violentos”, los cuales se convertirán más tarde en 

impulsos creativos. Ella se encuentra en proceso de transformarse de una persona con 

una apariencia falsa, con un falso auto concepto, en una persona más sana con un sí 

mismo que es mucho más congruente con la experiencia, un sí mismo que puede 

cambiar junto a su experiencia. 

 

“Estoy encontrando por fin la paz conmigo misma.” Ella ha descubierto una 



pacífica armonía en ser una persona total y congruente, pero se va a equivocar si cree 

que esto es una reacción permanente. Por el contrario, si ella se abre realmente a la 

experiencia, va a encontrar ocultos otros aspectos de ella misma que había negado al 

conocimiento y cada uno de esos descubrimientos le van a traer momentos o días 

angustiosos y difíciles hasta que hayan sido asimilados dentro de una imagen variable y 

nueva de sí misma. Ella descubrirá que un cambio hacia una congruencia entre su 

organismo que experimenta y su concepto de sí misma constituye una aventura 

emocionante, a veces perturbadora, pero que no tiene fin. 

 
La ilustración de este caso muestra bien el proceso y algunos resultados de la 

psicoterapia centrada en el cliente. (Rogers en Freedman y otros. 

Los lamentos de Linda narrados por un participante 
 
 
Quiero dejar escrito, pues todavía lo tengo fresco, un incidente tuvo lugar en el 

transcurso de un prolongado taller de trabajo. Era el 1 día del taller, del cual formaban 

parte 70 personas de la más diversa índole que se dedicaban a analizar el aprendizaje 

cognoscitivo y experiencia Todos habían estado en grupos de encuentro durante seis 

sesiones en primeros seis días. Había habido grupos pequeños que tenían 

ínterespeciales y reuniones casi diarias de las 70 personas. Estas reuniones toda la 

comunidad eran cada vez más profundas y despertaban más confianza. El siguiente 

episodio tuvo lugar durante el octavo día en que celebraba una sesión general matutina. 

 

El grupo había estado discutiendo con gran entusiasmo, tomando cuenta, desde 

todos los puntos de vista, el problema que se suscitó por hecho de que algunas de las 

personas habían traído visitantes a las sesiones generales. Linda era una de estas 

personas, pues había traído a su esposo la reunión anterior, sólo que esa mañana no 

se hallaba presente. Por última se llegó a un acuerdo general de que en el futuro (sin 

criticar a nadie ha este momento) cualquiera que deseara traer un visitante, debería 

primero solicitar la opinión del grupo así que se pasó a otro problema. 

 

En este momento llegó Linda, muy tarde. Esteban, con intención ayudarla, le 

contó rápidamente la conclusión a que habían llegado. Ninguno de nosotros le dio a 

Linda la oportunidad de responder, aunque evidentemente trató de hacerlo. El grupo 

siguió adelante con la discusión. Después de algunos momentos, alguien sentado junto 



a ella manifestó que Linda estaba temblando y llorando, por lo que la comunidad la dejó 

expresar inmediatamente sus sentimientos. En un principio, aparentemente ella había 

sentido criticada, pero Susana le hizo una descripción más completa de lo que había 

pasado y pareció aceptar que no se le estaba inculpando, criticando. Pero seguía 

temblando, muy molesta, pues creía que la había ignorado y que no era la primera vez. 

Ya antes se había sentido ignorado. Sintiendo más ánimos para hablar, se volvió hacia 

Natalia, la hija de Carl, dijo: “Siempre la he notado muy fría y ya me ha ignorado dos 

veces sigo llamando en el, aunque no sé por qué ni cuándo llegué a decirle que esto 

me daba pena y usted se limitó a decirme que ese era mi problema me volvió la 

espalda.” 

 

Natalia repuso que ella había entendido algo muy distinto. “Me dé cuenta de que 

usted estaba muy molesta porque no me había llamado por mi verdadero nombre, pero 

yo le dije que aunque yo veía que eso las molestaba a usted, a mí no me molestaba en 

absoluto. Me doy cuenta de que no le he tendido la mano y creo que usted sí desea 

entablar relaciones conmigo, pero no creo que le haya hecho algún desaire”. 

 

Parecía que Linda pensaba cada vez con más vehemencia sobre todos esto y 

que no había oído o ciertamente no había aceptado la respuesta de Natalia. Decía que 

había observado la estrecha relación que Natalia sostenía con Lola, una chicana y que 

tal vez sólo era con personas pertenecientes los grupos minoritarios, con quienes 

Natalia podía tener relaciones, más que con ella, por ser alta, rubia y de clase media. 

Esto terminó en una iracunda explosión por parte de Lola, por haber sido estereotipada 

en esa forma y fue preciso dedicar cerca de cinco minutos para restablecer las 

relaciones entre Linda y Lola. El grupo regresó a Linda al problema entre ella y Natalia. 

Parecía obvio que sus sentimientos eran tan fuertes que no podían provenir 

simplemente del incidente que acababa de mencionar. Roberto dijo que había 

observado que él, Linda y Natalia se parecían —ellos eran altos, delgados, rubios— y 

que tal vez Linda estaba pensando que Natalia debía, por lo menos, relacionarse con 

alguien como ella, más que con Lola, quien era baja de estatura y morena. Linda 

reflexionó sobre esto, se preguntaba si podía haber algo de eso, pero era claro que no 

le impresionó mucho la idea. 

 

Se le sugirieron con mucho cuidado, y en forma tentativa, dos posibles 



fundamentos para sus sentimientos tan fuertes. Respecto al primero respondió, “Estoy 

probándome ese sombrero, pero no me queda.” Del segundo dijo: “Parece que tampoco 

me sirve.” 

 

Me sentí totalmente desconcertado. Deseaba comprender por qué ella estaba 

tan molesta, pero no surgió ninguna pista que pudiera guiarme. Creo que muchas otras 

personas estaban pensando de la misma manera. Ella estaba allí con lágrimas en los 

ojos, pensando en algo más allá de un desaire posiblemente imaginario, pero ¿qué 

era? 

 

Después, Annette dijo: “Puede que esto no venga al caso, pero de todas 

maneras voy a decirlo. Cuando usted llegó Linda, creí que usted era Natalia, se 

parecían mucho. Yo siento envidia cuando observo las hermosas y abiertas relaciones 

que existen entre Natalia y su padre. Yo tuve ese tipo de relaciones con el mío. Me 

pregunto si puede haber alguna conexión entre usted y su padre y Carl.” “¡Eso es! “ 

Linda sollozaba, comportándose como si hubiera recibido la descarga de un rayo. Se 

hundió en sí misma, desahogando su corazón. Entre sollozos decía, “En realidad no 

lloré cuando mi padre murió... El murió realmente para mí, mucho antes de su muerte. . 

- ¿Qué puedo hacer?” Las personas aseguraron que él seguía formando parte de ella y 

que aún podía llorarlo. . Annette, que estaba cerca de ella, la abrazó y la consoló. 

Después de buen rato se calmó y luego, con una voz casi imperceptible, preguntó a 

Carl si la podía tomar de la mano. El extendió su mano, ella atravesó el círculo, cayó en 

sus brazos y todo su cuerpo se sacudió en sollozos a medida que él la estrechaba en 

sus brazos. Poco a poco se sintió mejor y se sentó entre Carl y Natalia, diciendo a Carl: 

“Y usted también se parece a él, pero nunca me había dado cuenta de que eso era lo 

que yo sentía.” 

 
Cuando los tres se sentaron con los brazos entrelazados, alguien hizo la 

observación sobre el gran parecido entre Linda y Natalia. Podían ser hermanas. Carl 

dijo: “Aquí estamos, posando para un retrato familiar”. Linda dijo: “Pero van a preguntar: 

¿por qué esa muchacha que está sentada en medio tiene esa sonrisa tan amplia? “, y el 

incidente terminó cuando todo el grupo se unió a sus carcajadas de descanso y alivio. 

 

 



 
Comentarios posteriores de Carl Rogers 
 
Personal y emocionalmente, me sentí partícipe de este incidente que a mi parecer ha 

sido descrito con mucha exactitud. Desde entonces he reflexionado sobre él muchas 

veces. Es tentadoramente fácil diagnosticar las causas reprimiendo su dolor por la 

pérdida de su padre y viendo una buena relación padre-hija; proyecta su dolor en 

Natalia, distorsionando primero un incidente para poder enojarse con ésta y luego 

manifestando equivocadamente su dolor por medio del enojo, por la estrecha relación 

de Natalia con otra mujer, etc., etc. Para mí tales “explicaciones” no tienen importancia. 

Pero cuando intento observarlo con cierta perspectiva, sirve de ejemplo para muchos 

aspectos de la dinámica existencial de los cambios en la personalidad y en la conducta. 

 

1. Muestra claramente la profundidad a que pueden llegar a ser enterrados los 

sentimientos, en forma tal que son absolutamente desconocidos por parte de quien los 

posee. En este caso es particularmente interesante porque resultó obvio para Linda y 

para el grupo, que ella estaba sintiendo muy profundamente algo. Pero ella lo calificaba, 

en forma muy clara, de una manera que no era verdaderamente significativa. El 

organismo se cierra a sí mismo ante el dolor de reconocer abiertamente un sentimiento 

cuando esto requiere la reorganización del concepto del sí mismo en alguna forma 

significativa. 

 

2. Constituye un ejemplo espléndido de la manera en que el flujo de la experienciación 

(concepto de Gendlin) se usa como punto de referencia para descubrir el significado 

que se siente. Linda ensayó las distintas descripciones y denominaciones que se le 

dieron, pero no “le quedaron”. ¿No le quedaron en qué forma? Obviamente, lo que ella 

confronta es algo orgánico. Pero cuando Annette señaló —al decirle sus propios 

sentimientos— otra posibilidad, Linda se dio cuenta inmediatamente, y con una total 

certeza, de que era esto lo que ella en realidad estaba experimentando. Eso hacía 

juego con lo que estaba pasando dentro de ella. Como suele suceder cuando una 

persona es comprendida, ella fue capaz de continuar la experiencia y de darse cuenta 

de que, además de la envidia, ella sentía mucha pena y de que nunca había llorado por 

su padre, porque él había muerto para ella años antes de su muerte real. 

 



3. Para mí, este es un ejemplo muy preciso de un momento de cambio irreversible, la 

diminuta unidad de cambio que, tomada con otras unidades de este tipo, constituye la 

base total para la alteración de la personalidad y de la conducta. Así he definido tales 

momentos de cambio. Cuando un pensamiento negado con anterioridad se experimenta 

en una forma total y completa, en la expresión y en el conocimiento, y se experimenta 

de buen grado, no como si fuera algo bueno o malo, se produce un cambio fundamental 

casi irreversible. 

 

Lo que quiero decir con este último término es que más tarde Linda podría negar, 

bajo ciertas circunstancias, la validez de este momento y creer que no sentía envidia ni 

estaba de duelo. Pero su organismo total ha experienciado por completo esos 

sentimientos y, a lo sumo, los podría negar sólo temporalmente en su conocimiento. 

 

4. Aquí vemos un ejemplo de un cambio en la forma en que ella se percibe a sí misma. 

Ella ha sido, ante sus propios ojos, una persona sin ninguna relación estrecha con su 

padre, que no se conmovió ante su muerte porque no le importó. Es muy posible que 

también haya tenido el convencimiento de que ella era culpable debido a tales 

elementos. Ahora, esa faceta de su concepto del sí mismo obviamente ha cambiado. 

Ahora se puede ver como una persona que necesita una relación íntima y que lamenta 

la falta de ésta, así como la muerte de su padre. El resultado casi inevitable de esta 

alteración, en su autoconcepto, va a ser el cambio en algunos de sus comportamientos. 

En este momento solamente podríamos especular sobre la naturaleza de dichos 

cambios —posiblemente un cambio en su conducta hacia las personas mayores, 

posiblemente una tristeza más sincera ante otras tragedias. Todavía no lo podemos 

saber. 

 

5. Es un ejemplo de la clase de clima terapéutico dentro del cual puede presentarse un 

cambio. Es un grupo cuidadoso, un grupo que respeta la valía de ella en un grado 

suficiente para escucharla con toda su atención, inclusive cuando la acción de 

escucharla rompe la “tarea” en la cual se estaba trabajando. Ellos tratan tenazmente de 

transmitir tanta comprensión como sea posible. El realismo con que Annette expone sus 

propios sentimientos es un ejemplo de la franqueza y “transparencia” de los miembros 

del grupo. Así, todos los ingredientes para el desarrollo y el cambio están allí y Linda los 

utiliza.  



 
6. Constituye una evidencia emocionante el hecho de que este clima, que promueve el 

desarrollo, puede evolucionar inclusive en un grupo tan grande. Sesenta y nueve 

personas pueden ser psicoterapeutas que tal vez son más efectivas que una sola, a 

condición de que el grupo sea digno de confianza y de que el individuo pueda llegar a 

darse cuenta de eso y a confiar en su cuidado, comprensión y sinceridad.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
Bibliografía 
 
 
CuelIar, J. (1975). Teorías de la personalidad. México: Trillas. 
 
 
Castanedo, C. (1988). Terapia Gestalt: Enfoque centrado en el aquí y ahora. 
 
 

Barcelona, España: Herder. 
 
 
Fedman, J. y Frager, R. (1976). Teorías de la personalidad. México: Harla. 
 
 
May, R. (1982). Psicología Existencial: México: Paidos. 
 
 
Rogers, C. (1988). El proceso de convertirse en persona. México: Paidos. 
 
 
Salama Penhos, H. y Villarreal, R. (1998). El enfoque gestalt: México: M.M. 
 
 
Quitman, H. (1999). Psicología humanista. Barcelona, España: Herder. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


