Universitario
Carl Rogers

LICENCIATURA EN PSICOLOGIA

FUNDAMENTOS FILOSOFICOS DE LA TERAPIA HUMANISTA



Presentacion

La lectura del contenido de la presente antologia es indispensable debido a que el
material es muy extenso, ademas se realizan actividades vivenciales que
complementan el aprendizaje de los conceptos mencionados por los autores.

La Psicologia Humanista constituye la tercera fuerza dentro de la historia de la
Psicologia y dentro del desarrollo de la psicoterapia ha ocupado un lugar muy
importante.

Recordemos que la primera fuerza es el Psicoanalisis, seguida del Conductismo,
posteriormente el Humanismo que se le conoce como la tercera fuerza. Se inicia en
los afios cuarenta, y su auge surge en la siguiente década en los Estados Unidos. En
los afios sesentas llega a Alemania y al resto de Europa.

Comienzan a aparecer corrientes con enfoque humanista como la Logoterapia de
Victor Frankl, el Andlisis Existencial de Binswanger, entre otros. Existia gran interés
en navegar por la vida interior del ser humano, para saber mas sobre si mismo y
encontrar sus potencialidades para desarrollarlas y lograr la autorrealizacion como
ser humano.

El médulo es tedrico-practico por lo que se hace una revision del material, se aclaran
dudas y se esperan aportaciones por parte de los alumnos, la clase no es
Unicamente por parte del profesor, sino también es importante la aportacion de los
alumnos porgue se enriquece el aprendizaje.

Espero que esta antologia proporcione informacion valiosa para la formacion tanto
tedrica como vivencial, lo cual es indispensable para quienes se quieren formar como
psicoterapeutas humanistas. Sin embargo, con ella no se agota el conocimiento total
del humanismo-existencialismo que es tan extenso y que ademdas lo vivimos
cotidianamente. Es importante seguirse preparando como parte del desarrollo del

crecimiento humano.



Psicologia humanista ahora

La psicologia occidental surgidé de la investigacion experimental de facultades
humanas tratadas hasta ese momento de manera filosofica. Las diversas formas de
percepcion fueron llevadas al laboratorio con el fin de observarlas, medirlas y poder
predecirlas o recrearlas artificialmente. El exceso de énfasis en la observabilidad de
la investigacion redujo el ambito de la psicologia al Conductismo con lo que la mayor

parte de la experiencia humana quedd excluida de su area de interés

Por otro lado, los escasos resultados del modelo médico adaptado a la
patologia psicologica permitieron que la aparicion del Psicoanalisis con su interés en
las fuerzas inconscientes y los aspectos simbolicos, acaparase el resto del campo

psicoldgico.

Conductismo y psicoanalisis se hicieron fuertes en EE UU y. a pesar de la
enorme influencia del pensamiento europeo. América fue la cuna de los dos

principales movimientos que surgieron posteriormente:
La psicologia cognitiva
La psicologia humanista

La psicologia cognitiva interrelacionandose con otras ciencias como la
Cibernética, la Linguistica la Antropologia o las Neurociencias, ha ido ocupando el
espacio académico propio del Conductismo.

El nacimiento de la psicologia humanista (también conocida como la 3a fuerza
psicolégica) puede relacionarse con las caracteristicas sociales y los valores
culturales de las sociedades occidentales y en particular la norteamericana, en la
década de los sesenta. Un rasgo caracteristico de la orientacidbn humanista es su

condicion de movimiento filoséfico y social.

La constitucion formal de esta “fuerza” en el campo de la psicologia se produjo
en los primeros afos de la década de los sesenta, aunque ya hacia unos afios que
se iban construyendo sus cimientos. En 1961 se constituye la Asociacion Americana
de Psicologia Humanista (AAHP) y aparece el primer numero del Journal ot

Humanishc Psichology (revista humanista). La AAMP que cambiara su nombre en



1969 por el de asociacion de Psicologia humanista, fue fundada por Abraham Harold
Maslow (1908-1970). Charlotte B. Buhler (1893-1974) y Rollo May (1909-1994).

En esta década el “Zeitgeist” (espiritu de la época) enlaza con el malestar
experimentado por jovenes y otras capas sociales frente a la maquinizacion el
materialismo que acaban por deshumanizar la sociedad de este tiempo. En tal
situacién, numerosos individuos de franjas significativas de la poblacién, se
cuestionan valores tradicionales tal corno el éxito a toda costa, el dominio imperialista
de unos paises sobre otros y la expansion econdémica que pone en peligro el
equilibrio ecoldgico del planeta. En estas coordenadas histérico-politicas la
Psicologia Humanista confluye con la busqueda de nuevos horizontes y principios
politicos y éticos mas aceptables. De ahi que en las movilizaciones contraculturales y
antiguerra que se desarrollan en EE UU los psicélogos humanistas sintonicen con
importantes grupos de jévenes y estudiantes que buscaban una sociedad no
burocratica y no tecnocratica y que reaccionaban contra el conductismo en el que

veian la plasmacion psicolégica de esos valores denostados.

Ideas basicas

Interés por una consideracion global de la persona, acentuacion de sus
aspectos existenciales: libertad, conocimiento, responsabilidad, historicidad...;
alejamiento del modelo exclusivamente naturalista de la psicologia experimental

contemporanea, asi corno de cualquier otro tipo de reduccionismo.

Busca integrar las distintas direcciones tomadas por la psicologia en su
decurso histdrico para desde un nuevo punto de vista, estructurar sus aportaciones
hacia una estructura superior. Levantar sobre las bases psicoanalitica y cientifico-
positiva la psicologia experimental la supestructura eupsiquica y metamotivacional
de la psicologia del ser’” (Maslow, 1962) “Soy freudiano, soy conductista, soy

humanista” (Maslow, 1962).

La psicologia humanista reditia los fendmenos psicoldgicos en el presente
y supone un redescubrimiento de la conciencia, olvidada durante mucho tiempo,
cuando no abiertamente rechazada. En el terreno metodolégico, la psicologia
humanista rechaza del psicoandlisis haber centrado la investigacion en la

personalidad anormal, enferma, y del conductismo su analisis elementarista de las



conductas aisladas.

Como decia Maslow, este movimiento “es obra de muchos”, y esto suponia
conjuntar en una sola direccion los afanes de psicélogos adscritos a distintos
grupos: neofreudianos y neoadlerianos, partidarios de Adler, Rank y Jung. Y post-
freudianos como los de la psicologia del yo, psicologia y psiquiatria existencial, los
cultivadores de la Terapia Gestaltista y de la semantica general y a psicélogos de

la personalidad como Allport, Murphy, Moreno y Murray.

De ahi lo dificil que resulta definir con claridad la psicologia humanista y

precisar sus propositos y las técnicas que implementa para instrumentalizarlos.

Kurt Goldstein | 1878-1965 | Concepto holistico de la autorrealizacion organismica

Fritz Perls 1893-19700 | Concepto de la terapia de Gestalt

Carl Rogers 1902- Concepto de la terapia conversacional

Otto Rank Terapia volitiva

Ruth Cohn 1912 - Concepto de interaccion centrada en los temas ICT
Charlotte Buhler | 1893-1974 | Concepto del curso de la vida

Psicologia de la Gestalt

Introducciodn

La teoria de la gestalt surge como una protesta contra los intentos de entender el
comportamiento humano por medio de analisis atomistico, analisis en el cual los
elementos de una experiencia se reducen a sus componentes mas simples, se
analiza cada componente por separado y se entiende la experiencia como la suma
de tales componentes. La nocién misma de gestalt contradice la validez de este tipo

de andlisis atomistico.

A pesar de que en espafol no existe un equivalente preciso del vocablo



aleman gestalt se le considera como configuracion, forma, totalidad: es una
determinada organizacion de partes que conforma un todo determinado. Su
principio fundamental es indicar que la suma de sus partes 0 componentes nunca
puede proporcionar la comprension del todo, puesto que este se define por las

interacciones e interdependencias de sus partes.

Concepto de Gestalt

Gestalt es algo inherente a la naturaleza. El supuesto basico de la psicologia gestalt
es el de que la naturaleza del hombre se compone de dichas estructuras
totalizadoras y solo puede ser comprendida y experimentada a partir de estas
totalidades. El concepto de gestalt denota asi el aspecto de totalidad y se asemeja al
concepto oriental del tao. Parten de la idea de que figura y fondo constituyen una
totalidad completa y no pueden ser separados uno de otro sin que ello implique

perder su respectivo significado individual, es decir, sin destruir la totalidad.

La Gestalt aparece en Alemania a principios de siglo IX como una reaccion a
las teorias reduccionistas y atomistas que empezaban a imperar en el ambito
psicologico. Max Wertheimer (quien publico su “manifiesto” gestaltista), Wolfgang

Kohler y Kurt Koffka son sus principales representantes.

La Gestalt estudia la incidencia en los sistemas totales, en las estructuras en
las que las partes estan interrelacionadas dinAmicamente de manera que el todo no
puede ser inferido de las partes consideradas separadamente. Los primeros estudios
sobre el movimiento aparente de la luz (el fenémeno phi), descrito méas adelante, o el
analisis de la percepcién de las peliculas cinematograficas muestran como, por
ejemplo, si analizamos una pelicula fotograma a fotograma tendremos una idea muy
diferente e imprecisa que si vemos la secuencia en conjunto, es decir, si miramos la
pelicula como una totalidad. Estas totalidades se llaman, precisamente, gestaltens
(forma, pauta, configuracién o conjunto total). De aqui se desprende el principio
general de esta corriente: “el todo es mas que la suma de las partes”. Este lema que
hicieron famoso los teoricos de la Gestalt, “el todo es mas que la suma de las partes”
sintetiza esta teoria: “los objetos y los acontecimientos se perciben como un todo
organizado”. La organizaciéon basica comprende una “figura” (en lo que nos

concentramos) sobre un “fondo”.



Al principio se aplicaba a la percepcién, pero luego fue utilizada en el proceso
del aprendizaje. Los psicélogos de la gestalt dicen que buena parte del aprendizaje
humano es por insight, esto significa que el paso de la ignorancia al conocimiento

ocurre con rapidez, “de repente”.

El concepto clasico de insight se ilustra claramente en la observacion de
Kohler con el mono Sultan. Kéhler situé una banana colgada del techo en el exterior
de la jaula del chimpancé de modo que éste no podia alcanzarla con un palo que
tenia a su disposicion ni subiéndose a una caja. El animal lo intentaba una y otra vez
con ambos medios por separado, y después abandonaba la tarea desanimado. Pero
de pronto se dirigia con decision al palo y se subia a la caja de modo que alcanzaba
la banana y la solucion. Kohler asegura que Sultan experimentaba una subita
reorganizacion perceptiva de los elementos del problema, comprendiendo de pronto

una relacion nueva entre los elementos que conducen a la solucion.
Aplicacion en el campo educativo

La mas importante aplicacion educativa de la Gestalt esta en el “pensamiento
productivo” (solucion de problemas). Su postura destaca la funcion del
entendimiento, la comprensién del significado o las reglas que rigen la accién. Las
investigaciones demostraron la utilidad del aprendizaje de reglas, en comparacion
con la memorizacion. Por ejemplo es mas util aprender la regla ortografica que nos
dice que antes de “b” va “m” y antes de “y” va “n”, que aprenderse de memoria como

se escriben todas las palabras (mambo, invitacion, etc.)

Un obstéaculo para la solucion de problemas es la fijacion funcional, o la incapacidad
para percibir diferentes usos de los objetos o nuevas configuraciones de los

elementos en una situacion.

Autorregulacion del organismo

El organismo es la forma de existencia del hombre y existe como organismo
biol6gico y social. Toda la vida organica se rige por el principio de la homeostasis,
siendo este un proceso en donde el organismo satisface sus necesidades mediante

un continuo intercambio de equilibrio y desequilibrio. La psicologia gestalt parte de



que no son los instintos los que originan nuestro comportamiento, sino las
necesidades que surgen como reacciones individuales ante el proceso homeostético.
Y todo equilibrio es experimentado como una necesidad de corregir tal desequilibrio y
para esto se van presentando en el individuo necesidades que van siendo
imperantes para el organismo a lograr el equilibrio y asi se va dando lo que se

conoce como figura-fondo.

Fendmeno figura-fondo

Ante la necesidad del organismo de estar constantemente en equilibrio, van
apareciendo necesidades (figuras) y asi la necesidad mas fuerte vigente, la situacion
mas apremiante emerge de todas las demas necesidades (fondo) y todo el
organismo, los sentidos, cada uno de los oOrganos, los movimientos, los
pensamientos se ordenan bajo esa necesidad emergente. Si la necesidad emergente
es satisfecha se diluye de inmediato en el fondo y una nueva necesidad emerge

como figura.

En un proceso como este no se alcanza nunca un estadio de una satisfaccion
definitiva, pues el cierre de la gestalt ocasiona satisfaccion. En esta tendencia
permanente hacia el equilibrio el organismo tiene que entrar en contacto consigo
mismo y con el entorno ya que tiene que tomar del medio aquéllas cosas que le
faltan o desprenderse de ellas si las posee en sobre abundancia. Por lo que el
organismo entra en contacto con el medio a través de sus sentidos, al igual que entra

en contacto consigo mismo.

Leyes de la percepcion

Max Wertheimer, Wolfgang Kohler y Kurt Koffka realizaron un experimento
relacionado con la percepcion del movimiento. El experimento consistia en encender
intermitentemente en sucesion rapida y con muy poco espacio entre si, dos focos de
luz en un cuarto oscuro variando los intervalos de tiempo entre los destellos.
Descubrieron que cuando el intervalo entre los destellos era menor que las 3/100 de
segundo, los destellos aparecian simultaneos; cuando el intervalo era
aproximadamente de 6/100 de segundo, el observador informaba que el destello se
movia del primer foco al segundo. Cuando el intervalo era de 20/100 de segundo o

mas, los focos de luz aparecian como realmente eran: dos destellos de luz.



El descubrimiento crucial del experimento incluia la percepcion del movimiento
cuando los destellos tenian aproximadamente 6/100 de segundo de separacion; el
movimiento aparente no estaba en funcién de los estimulos aislados, sino que
dependia de las caracteristicas correlativas de los estimulos mismos y de su

organizaciéon neutral y perceptual en un campo unico.

Los resultados de este experimento obligaron a hacer algunos
replanteamientos importantes en el estudio de la percepcién y posteriormente se
aplic6 a otras areas como al estudio del aprendizaje, a la solucion de problemas, a la
motivacion, a la Psicologia social y a las teorias de la personalidad. Era la

investigacion de la forma en que las partes constituyen y se relacionan con un todo.

Esta teoria proporciona algunas sugerencias en relacion a las diferentes
formas que el organismo tiene para alcanzar organizacion Optima y lograr su
equilibrio. Un aspecto de esta adaptacion nos dice como un organismo en un campo

dado, hace significativas sus percepciones y como distingue entre fondo y figura.

Por lo tanto la manera en que un estimulo dado puede interpretarse como una
representacién de cosas diferentes depende de lo que la persona perciba como
figura y de lo que perciba como fondo.

El gestaltismo ampli6 el fendmeno que ocurre para explicar como un
organismo selecciona lo que le interesa en algin momento dado; la percepcion se

adapta para ponerlo en condiciones que satisfagan su necesidad.
A partir de estas investigaciones, definen las siguientes leyes de la percepcion:
Ley de la similitud o semejanza:

Los estimulos que son semejantes tienden a percibirse como formando parte de

la misma percepcion.
Ley de la proximidad o cercania:

Los estimulos que estan proximos tienden a percibirse como formando parte de la
misma unidad.



Ley del contraste o de opuestos:

Los estimulos que contrastan, tienden a percibirse como complemento de la

misma unidad.
Ley del cierre:

Cuando una serie de sensaciones nos afecta presentandonos figuras u objetos
inacabados, lineas interrumpidas, elementos incompletos, etc. tendemos a

estructurarlos construyendo figuras acabadas y perfectas.
Ley de la constancia:

Segun este principio tendemos a percibir las cosas por su color, figura o como
estamos acostumbrados a verlas 0 como son. Por ejemplo, la nieve la vemos blanca

aunque sea de noche.
Ley del movimiento aparente:

Existe el movimiento aparente, no real. Por ejemplo, el constante apagarse y
encenderse de bombillas con unos intervalos y unos ritmos. Nos da la impresién de

movimiento real, pero recibimos influencias en el acto perceptivo.
Ley de la pregnancia (ley de la buena figura o de la simplicidad):

Todo patrén estimular va a tender a percibirse con la forma resultante mas simple

de todas.
Ley de la buena continuacion o buena direccion:

Tendemos a percibir como formando parte de una unidad todos aquellos

estimulos que guardan entre si una continuidad.
Influencias en el acto perceptivo

Nuestros 6rganos estan constantemente bombardeados por una serie de constantes
estimulos, pero no nos percatamos de todos ellos, cosa que por otra parte seria

imposible. En cierto modo estamos haciendo una seleccion de nuestros estimulos y



sensaciones, seleccion en la que intervienen una serie de factores. Uno de los
factores fundamentales es la percepcién. Estos factores que intervienen vy

condicionan nuestras percepciones los podemos clasificar en externos e internos.
Factores internos

Entendemos por factores internos de seleccion a todos los elementos internos.

Podemos establecer:

> Las motivaciones: Nuestras tendencias, intereses y gustos son un factor importante
en la seleccion de estimulos perceptivos. Estamos en cierta manera predispuestos a

percibir aquellas cosas que motivan nuestra atencion.

> Las experiencias pasadas: toda nuestra vida pasada ha estado llena de
experiencias y vivencias personales. No es de extraflar su gran influencia en el

proceso de nuestras percepciones.

> Las necesidades: También las necesidades personales influyen de manera notable
en las percepciones; si padecemos hambre o sed percibimos inmediatamente todos

aguellos estimulos.

El ambiente cultural: No cabe duda una de las cosas que méas modifican
nuestras percepciones es nuestro propio ambiente y el grupo social al que

pertenecemos.

Factores externos de seleccién

Los principales son:

La intensidad y tamafio del estimulo: Cuanto mayor es la intensidad y el tamafio
mas pronto la percibimos.

El contraste: Cada vez que se producen un contraste entre nuestra situacion
presente y la habitual o una situacion nueva, captamos la diferencia: Ejemplo:

calor y frio.

La repeticion: la repeticion es constante en las cosas. Va grabandose en la

memoria.

Todos los seres vivos son muy sensibles a la captacién del movimiento y el



hombre no es una excepcion en este caso. Los animales se ponen en guardia en

la percepcién de cualquier movimiento.

El concepto holistico de la autorrealizacion organismica en Kurt Goldstein
(1878-1965)

Trasfondo personal

Sobre Kurt Goldstein he podido llegar a averiguar pocas cosas personales. Procede
de una familia judia acomodada de Alta Silesia. Para sus padres estaba claro que
una buena formacion universitaria representaba la mejor preparacion para la vida.
Fue un buen escolar, aunque muy timido, que pas6 por el colegio sin grandes

dificultades.

Estudio primeramente filosofia y literatura en Breslau y Heidelberg, cambiando
entonces a los estudios de medicina, que termind en 1903 en Francfort.

Tras el examen de estado trabajo primero en el Instituto Neurologico de
Sneckenberg como asistente de Ludwig Edinger. Siguieron estancias en Friburgo,

Berlin y Kénigsberg donde traté fundamentalmente con pacientes psiquiatricos.

En 1914 regres6 a Francfort y fundd, durante la primera guerra mundial, el
Instituto para la investigacion de las secuelas de las lesiones cerebrales. La cuestion
central de la investigacion era la de las consecuencias de las lesiones cerebrales
sobre las funciones sensoriales y motoras del organismo humano asi como sobre la
percepcion y el lenguaje. Los resultados de estos trabajos condujeron a la

formulacién de una visién unitaria del organismo.

En 1930 se trasladd a Berlin (Hospital Moabit), pero fue detenido en 1933 y
marcho tras la expulsién a Amsterdam. Aqui escribié en un afio su famosa obra El
organismo, que aparecidé en 1934 en Holanda todavia en lengua alemana (Der
Organismus), antes de aparecer en 1939, y tras la emigracién de Goldstein a Nueva
York (1935), con el titulo de The Organism. A Holistic Approach to Biology
Derivedfrom Pathological Data Man. Goldstein habia abierto en Nueva York una
consulta psiquiatrica y trabajaba ademas en hospitales y universidades, cuando

murid en 1965 a la edad de 87 afos.



El concepto unitario del organismo

Para Goldstein es importante contemplar por separado el espiritu y la vida, si bien los
concibe en ultimo extremo como una unidad, en la que estan referidos uno al otro a
través de una «tension»; rechaza una superioridad de uno sobre el otro, y quiere
saberlos comprendidos en mutua dependencia uno del otro: «El espiritu no
desmiente a los sentidos sino que ayuda, mediante la formaciéon de los fendmenos
gue aparecen en ellos, a crear la adaptacion en la que pueden estar unidos la
naturaleza y el espiritu, separados por nosotros de manera artificial mediante la
contemplacion aislada. En esta adaptacion se realiza todo ser humano... La negacién
es solamente el paso hacia un ser superior, hacia el propio ser, en el que el “espiritu”
y la “vida” se tornan activos en unidad». Goldstein habla aqui de la «tendencia a
realizarse de acuerdo con las circunstancias», lo que, sin embargo, siempre aparece,
segun él, sobre la base de la «tensién», «a partir de la cual se hace el propio ser, que

siempre es positivo».

En este contexto, Goldstein distingue también al ser humano del animal: «La
tension es de otro tipo; no consta sélo, como en el caso del animal, de una sensacion
de amenaza, de miedo, sino que se hace consciente, aparece en forma objetiva.
Posibilita de este modo una toma de posicion completamente distinta, que se
presenta en el fendmeno del panico y en el de la libertad, de realizarse, a pesar del
peligro, y de dar forma al mundo. Toda formacion del mundo, todo lo que
denominamos es comprensible Gnicamente desde esta accion comun del “espiritu” y
la “esfera vital”’, dicho con mayor correccion de la totalidad unitaria del ser humano

formado de este modo especial».

El organismo se mueve siempre, segun Goldstein, en un estado de tension
entre el «ser en orden» y el «ser en desorden» a este estado de tensiéon lo denomina
«catastrofe», que se produce siempre «cuando el organismo choca en lucha
productiva con el mundo». Este proceso «de catastrofe en catastrofe> conduce, en
constante vinculacion con el mundo, finalmente a la «autorrealizacion, que va
acompafada, paso a paso, por la conquista, es decir, por la inclusion y la
transformacion del mundo». Esta intranquilidad permanente es, para Goldstein, un

elemento esencial de una personalidad que se autorrealiza: «Llamamos normal,



sano, a aquel en el que la tendencia a la realizacion sale desde dentro y al que
supera las perturbaciones, que se derivan del choque con el mundo, no por el miedo
sino por la alegria de la superacion. En este contexto reprocha a Freud el que
conozca «solo la alegria de la relajacién y no la de la tension». Goldstein escribe —
criticando el concepto de la «represion»: «Aqui no hay una represién continua, sino
una continua restructuracion» Aqui queda muy claro que Goldstein contrapone, al
concepto freudiano de un organismo, mas bien pasivo, a merced del entorno y de los
sistemas psiquicos que viven en su interior, una concepcion que ve el sentido en la
lucha con el entorno, en una superacién activa de las «conmociones». La superacién
de estas conmociones, la tendencia de ir desde un comportamiento desordenado
hacia uno ordenado, es lo que conduce a la autorrealizacién, el motivo fundamental
real de Goldstein. Las necesidades como el hambre, la sexualidad, la necesidad de
trabajar o la curiosidad son, para €l solamente formas de aparicion de la mas alta
meta de la vida, autorrealizarse. La satisfaccion de una necesidad concreta se sitia
inmediatamente en primer plano, recibe figura, cuando se refuerza, a través de ella,
la tendencia a autorrealizarse de todo el organismo. En el tirén de la autorrealizacion

el ser humano se hace creativo.

Influencia de la psicologia de la «Gestalt»

La psicologia de la Gestalt de la escuela de Berlin, con sus representantes
Wertheimer (1880-1943), Kohler (1887-1967), Koffka (1886-1941) y Kurt Lewin
(1890-1947), que como ya se ha mencionado fueron coetaneos de Goldstein, tuvo
una gran influencia sobre su trabajo. Ellos se opusieron, en los aflos anteriores a la
primera guerra mundial, a la psicologia atomista experimental de G.E. Muller (1850-
1943) y de Wundt (1832- 1920) y desarrollaron principios de la psicologia de la

Gestalt como «tendencia hacia una buena figura (Gestalt)», «fenédmeno de figura y
fondo» y las «leyes de la Gestalt» derivadas de aqui, como, p. €j., pregnancia,
proximidad, conjunto cerrado, contraste, constancia, variabilidad, estabilidad,
ambigiedad, etc. Defendian la concepcion de un campo de percepcion unitario del
ser humano y diferenciaban en este campo la «figura» y el «fondo»; sobre esta base
investigaron las propiedades correspondientes a la «figura» y el «fondo» y su

dependencia mutua.

Goldstein dedica a la psicologia de la Gestalt un capitulo completo de su libro



y se ocupa, también fuera de dicho capitulo, de forma intensiva y critica de estos dos
principios fundamentales. La «tendencia hacia una buena Gestalt representa, para él,
«una forma muy determinada de la lucha entre el organismo y el mundo,
precisamente aquella en la que el organismo se realiza mejor en correspondencia
con su ser», y por otra parte: «Ella (la tendencia hacia la buena Gestalt) es la
tendencia hacia un comportamiento excelente, la condicion esencial para la
existencia de un determinado organismo; ella es la expresion especial de la
tendencia general de posibilitar con un empleo minimo de fuerza los mayores
rendimientos, como hemos dicho antes. La pregnancia, la tendencia hacia el
conjunto cerrado y algunas otras cosas mas, que se han elaborado como
caracteristico de la Gestalt, estan contenidas en sus efectos y soélo pueden
entenderse en ellos». A Goldstein lo que le importa constantemente es el contexto
general. EI mismo organismo es para él una «totalidad», una Gestalt esta totalidad es
asimismo una parte de un todo del entorno y simultaneamente concebida en una
constante lucha con este todo del entorno; de aqui se sigue que «la investigacion de
las figuras nos puede ensefiar no soélo algo sobre el ser del organismo, sino también
algo sobre el ser del mundo». El «fendmeno de figura y fondo» tiene asimismo un
valor muy grande en la teoria organismica de Goldstein. Mientras que critica en el
capitulo 10 de su libro la concepcion de la Escuela de Berlin acerca de la «tendencia
hacia la buena Gestalt» y desarrolla una comprension propia (ver antes), acepta sin
oposicion los resultados del «fenémeno de figura y fondo» en su teoria: «Los
rendimientos en los distintos puntos del organismo se producen con tanta mas
precision cuanto mas se apartan del resto del organismo, cuanto mas estan en
“primer plano” frente al “fondo”, que representa el resto del organismo, cuanto mejor
y mas precisa se estructura la relacién entre el proceso proximo (“proceso de primer
plano”) y el proceso en el resto del sistema (“proceso de fondo”). Sean cuales sean
los rendimientos que analicemos segun la estructura de su sucesion, topamos
siempre con la misma estructura. Estoy por ello inclinado a contemplar la estructura
de excitacion correspondiente, en forma de un suceso ‘primer plano — fondo”, como
la forma fundamental de suceso nervioso en general». De este modo la «figura» y el
«fonio» son componentes solidos de una «teoria de la totalidad del organismo» el
espiritu, el cuerpo y el alma aparecen en ella no como «tres esferas aisladas del
ser», sino «como singularidades, ya que cada vez aparece una o la otra, mas o

menos como “figura”, en primer piano mientras que las otras constituyen entonces el



fondo».

Trasfondo filos6fico y comprension de la ciencia

No es facil clasificar a Kurt Goldstein en el contexto de una psicologia existencialista
0 mas tarde humanistica. Fue coetaneo de Husserl, Heidegger, Jaspers, y
Weizscker, Scheler, Buytendijk, Buber, Cassirer, Binswanger, Wertheimer, Kohler y
Koffka, que nacieron todos entre 1874 y 1889. A pesar de que las influencias de
Husserl y Heidegger son visibles, no se refiere en su obra principal a ellos.

El punto de contacto mas claro con Heidegger se muestra en la concepcion
goldsteniana del «elegir» y «decidir»; Goidstein menciona aqui también la posibilidad
asi como la obligacion de la decision, habla del «conocimiento de un rasgo humano
importante, que es la de su posibilidad y necesidad de decidir libremente» en el
mismo sentido que Heidegger, llega al resultado de que «. . . el ser humano

(enfermo) tiene que elegir».

También su comprension del «ser» como «ser en el mundo», sus notas sobre
el «ser en el tiempo», acerca del «ser decaido» y del «ser» recuerdan mucho a
Heidegger. En su introduccién se encuentra una posible explicacién de por qué no se
hace publica esta relacion con Heidegger. Goldstein escribe: «Se me puede quizés
reprochar haber citado en la presente exposicién poco las visiones de otros autores,
si bien hay sin duda algunas vinculaciones, incluso adopciones, de dichas visiones, a
este respecto afirmo: Mi intencidn es la clarificacion de principios no la exposicién

histérica de su aparicion.

«El experto vera la relacién, posiblemente mejor que yo mismo. En el trabajo
vivo no hay por qué y no se debe por qué pensar siempre sin cesar si una

concepcion, un procedimiento esta 0 no determinado por otrox.

Si tenemos en cuenta que la obra de Goldstein aparecié en 1934, es decir,
s6lo ocho afios después del Ser y el tiempo de Heidegger, seria explicable que en el
contexto de la afirmacion antes mencionada se haya referido a Heidegger pero no lo
haya mencionado. La relacion con Husserl es mas clara en tanto que Goktstein se
refiere explicitamente a Max Scheler (1874-1928), discipulo de Husserl; Goldstein se

refiere al libro de Scheler El puesto el hombre en el cosmos (1928). Scheler, que se



unié a la fenomenologia de Husserl, desarrolld, a diferencia de la inca formal de
Kant, una ética de los valores propia, una metafisica de la persona, de los actos y de
los valores objetivos. Los «valores» eran el punto de partida para la contestacion de
todas las cuestiones de la vida humana, de la visién del mundo, de la cultura y de la
moral. La concepcion fundamental de Scheler a que los factores bioldgicos y
econdémicos pueden bloquear o liberar las posibilidades de actualizaciéon de dichos

valores, de acuerdo con las condiciones histéricas generales.

Goldstein considera «los andlisis fenomenolégicos de la existencia humana de
Scheler» como «maravillosamente instructivos» aunque le critica, siguiendo
extensamente a Cassirer, en lo referente a que Scheler introduce, a causa de su
modo de aproximacion, una separacién entre «espiritu* y «esfera vital», es decir,
entre espiritu y vida. Goldstein cita a Cassirer: «Si se quiere resolver este acertijo,
hay que acudir a la unidad del fondo del mundo metafisico, que, sin embargo, vincula

y une en un todo lo que es y sera para nosotros absolutamente heterogéneo.

FILOSOFIA

FENOMENOLOGIA EXISTENCIALISTA VITALISMO
M. HEIDEGGER, H.DRIESCH

(M. SCHELER) ( K. JASPERS) ( )

TEORIA ORGANISMICA DE LA
AUTORRELIZACION

(KURT GOLDSTEIN)

ESCUELA DE BERLIN DE PSICOLOGIA DE LA GESTALT

(M. WERTHEIMER, K. KOFFKA, W. KOHLER,
K. LEWIN)

Fig. 4. Puntos de referencia filoséficos, psicoldgicos y pedagégicos de la teoria organismica de la
autorrealizacion de Kurt Goldstein

Al igual que con Binswanger y Boss, se encuentra también en Goldstein una
estrecha relacion entre contenido y método trabajos de investigacion. Goldstein
defiende la importancia del procedimiento empirico, pero resalta siempre la base
sobre la que cabe contemplar los datos; incluso pretende haber introducido el mismo
proceso de la investigacion en el proceso total;, pretende haber llevado «la cuestién



del cae hecho de toda apariencia» al centro de la investigacion haberse distanciado
(como Heidegger) de la filosofia Husserl: «Queremos resaltar de antemano un punto
de vista metodoldgico: no nos vamos a conformar una forma cualquiera de vision
intuitiva Y queremos, como toda ciencia natural,... partir del andlisis aislado, de las *
del organismo» considera que la «primera tarea de la biologia es describir los seres
vivos, de forma sistematica y en su manera de ser asi, de un modo tan claro que
podamos comprenderlos en su singularidad», aunque se opone simultdneamente a
gue se contemplen los «miembros determinables del organismo como unidades
inferiores de actuacion frente a la unidad de accién superior del organismo..., como
limite parcial e inferior frente al “todo” del organismo»: «con una concepcion como
ésta se olvida que los miembros son tan sélo parcialmente aislados del organismo,
gue aparecen cuando a una observacion aislada, que el organismo esta dividido en
miembros, pero que no esta formado por miembros, que los miembros determinados
conducen Unicamente a la totalidad del organismo, pero que ni lo componen ni estan
opuestos a élY En el organismo no hay ni una lucha de las partes ni una del todo con

las partes».

Goldstein quiere con ello fundamentalmente apoyarse en las empiricas,
«obtenidas mediante métodos cientificos», aunque sin llegar a través del
amontonamiento de hechos o datos a una conclusion inductiva, sino —como lo
denominaba Binswanger— «hundirse amorosamente en el ser y el contenido de

cada uno de los fendbmenos».

El procedimiento metodolégico de Goldstein se puede caracterizar del
siguiente modo:

— estudia casos aislados y emplea para ello diversos métodos de

investigacion (entrevista, test, observaciones);

— la unidad de investigacion es toda la persona: dado que el hombre funciona
siempre como un todo organizado debe ser la unidad de investigacion
dicho todo;

— la comprension del comportamiento humano se realiza sobre la base de
principios sisteméticos, como p. ej., «autorrealizacion» o confrontacion con el

mundo».



Contribucién de Goldstein a la psicologia humanistica

La vinculacion de Goldstein con el existencialismo heideggeriano es proxima pero no
puede demostrarse; no existe tampoco ninguna relacion visible entre él y su colega
psiquiatra coetaneo Binswanger. Sélo se ha podido demostrar una relacién con la

fenomenologia, a través del alumno de Husserl, Scheler.

La importancia de Goldstein para la psicologia humanistica se puede resumir en

los siguientes puntos:

1. Eleccion y decision como caracteristica existencial del ser humano. De modo
analogo a Heidegger y Sartre, Goldstein defiende la concepcion de que la
«eleccion» y la «decisién» no sélo representan una «posibilidad» de la existencia
humana, sino que el ser humano, a causa de su ligazén con el mundo asi como

de la tendencia de su organismo a la autorrealizacion, se ve colocado ante la

«necesidad» de tener constantemente que «elegir» y «decidir».

2. Autorrealizacion como proceso organismico y unitario. Para Goldstein el motivo
principal de la vida humana es la «autorrealizacion»; rechaza la suposicion de
varias motivaciones, admite, por ej., Freud; las somete todas a la autorrealizacion;
describe con ello a un ser humano que esta, permanente y constantemente,
orientado al desarrollo de las posibilidades y residen en su interior; mediante este
motivo principal se determina tanto la direccion del desarrollo (del desorden al
orden) como se pone también de manifiesto que el proceso de autorrealizacion es

un proceso unitario y total.

3. Placer por la tension. Una parte esencial de este proceso autorrealizacion es la
confrontacion con el entorno, que dice a «conmociones» y «catastrofes»; el
organismo se presenta frente al entorno inicialmente como un sistema cerrado,
que tiene, en los limites de su sistema, constantemente contacto con el mundo

que le rodea; la tension se define como placentera.

4. Referencia a los principios de la Gestalt. Goldstein integra esencialmente dos
principios de la Gestalt en su teoria del organismo: el «fendbmeno de figura y
fondo» y la «tendencia hacia una buena Gestalt a diferencia de la escuela de

Berlin, que en la investigacion de estos fenomenos se limitd0 a areas des del



organismo como percepcion y aprendizaje, Goldstein queria demostrar la validez

de estos principios para todas las funciones y fenémenos del organismo.

5. Comprension fenomenolégica de la ciencia. La forma de Goldstein de
aproximarse a la ciencia era fundamentalmente fenomenoldgica, a pesar de que
recalcaba siempre que sus estudios descansaban sobre una base empirica. A
pesar de analisis no empezaba con datos sueltos que se llevaban mas tarde a un
contexto, en forma de una conclusion inductiva, contrario: el analisis comienza
con todo el organismo, investiga después en sus diferentes partes; cada uno de
los aspectos parciales siempre se investiga bajo la premisa de su pertenencia a
todo el organismo. Se rechaza con claridad el procedimiento atomistico.

Con esta posicion basica Goldstein es algo asi como un «padre de la psicologia
humanistica. El fue quien, forzado por los nacionalsocialistas a emigrar, llevd en
1935 a los Estados Unidos la teoria del hombre influida tanto por la filosofia
existencialista como por la psicologia de la Gestalt y participé activamente en su
extensién con su trabajo docente en universidades como Harvard, Columbia y

Brandels. Su discipulo mas importante es Fritz Perls.

Kurt Lewin (1890-1947)

Lewin propuso en forma importante la aplicacion de la teoria del campo a todas las
ramas de la psicologia. Para este cientifico, la teoria del campo no representa un
sistema nuevo de psicologia limitado a un contenido especifico; “es un conjunto de
conceptos por medio de los cuales se puede representar la realidad psicolégica”
(19364, pags. 6 y 7). Estos conceptos deberan ser lo suficientemente amplios para
poder aplicarse a todos los tipos de conducta, y al mismo tiempo lo bastante
especificos para representar a una persona definida en una situacién concreta. Lewin
también caracterizd la teoria del campo como un “método para analizar relaciones

causales y para realizar construcciones cientificas” (1951, p. 45).

Las caracteristicas principales de la teoria del campo de Lewin pueden
resumirse como sigue: a) la conducta es una funcion del campo que existe en el
momento en que esta ocurre; b) el analisis se inicia con la situacion como una
totalidad, a partir de la cual se diferencian las partes componentes, y c) la persona

concreta, en una situacion concreta, puede representarse en forma matematica.



Lewin también enfatiza fuerzas internas determinantes de la conducta, que expresan
una preferencia por la descripcion del campo en conceptos psicolégicos mas que en
términos fisicos o fisioldgicos. Un campo se define como “la totalidad de factores
coexistentes concebidos como mutuamente interdependientes” (Lewin 1951).

Los conceptos de la teoria del campo han sido aplicados por este autor a una amplia
variedad de fendmenos psicoldgicos y sociologicos.

La estructura de la personalidad

Lewin mismo nos recuerda que las mateméaticas son el lenguaje apropiado del
discurso cientifico, aunque el tipo de mateméticas utilizadas por €l para representar
los conceptos psicologicos no es el que conoce la mayoria de la gente. Las
matematicas de Lewin no son métricas y, ademas, describen relaciones espaciales
en otros términos, diferentes de los euclidianos. Es esencialmente una mateméatica
para describir interconexiones e intercomunicaciones entre regiones espaciales, sin

tomar en cuenta el tamafio o la forma.

La separacion de la persona del resto del universo se logra dibujando una
figura cerrada; el limite de esta define los de la entidad conocida como persona.
Todo aquello que queda adentro del limite es P (la persona); todo lo que queda fuera
representa a no-P.

No-P no-P

Figura 1
El aspecto significativo de la figura 1 es que presenta un area totalmente

cerrada localizada dentro de un area mayor. De esta manera se conceptualizan dos
propiedades de la persona: a) separacion del resto del mundo por medio de un limite
continuo, y b) inclusién en un area mayor. La primera propiedad es la diferenciacion;
la segunda, la relacion de la parte con el todo. Es decir, que la persona esta
representada como hallandose separada de y, al mismo tiempo, incluida dentro de

una totalidad mayor.

El ambiente psicolégico

El siguiente paso es entonces la representacion de la realidad psicologica y esto se



logra dibujando otra figura cerrada mayor, que rodea a la persona. El tamafio y la
forma de esta figura circundante no importan mientras redna las condiciones de ser
mayor que y de incluir a la persona. Se requiere otra cualidad; esta nueva figura no
puede compartir ninguna seccion del limite del circulo que representa a la persona.

Debe localizarse un espacio entre el limite de la persona y el de la figura mayor.

Tenemos ahora la imagen de un circulo encerrado pero que no toca la elipse
(fig. 2). La region entre los dos perimetros es el ambiente psicologico E. El area total
dentro de la elipse, incluyendo el circulo, es el espacio vital L. El espacio fuera de la
elipse representa los aspectos no psicologicos del universo. Por conveniencia,
llamaremos a esta region mundo fisico, aunque no se restringe a los aspectos

materiales solamente.

No psicolégico No psicolbgico

(P + E = espacio vital, L)
Figura 2

El espacio vital

El espacio vital es el universo del psicélogo; representa la totalidad de la realidad
psicolégica; contiene la totalidad de los posibles hechos que son capaces de
determinar la conducta de un individuo; incluye todo lo que debe conocerse para
entender la conducta concreta de un ser humano en un ambiente psicologico dado,
en un momento dado. La conducta es una funcion del espacio vital: B = F (L). La
tarea de la psicologia dinamica es “derivar en forma univoca la conducta de un
individuo dado, a partir de la totalidad de hechos psicolégicos que existen en el
espacio vital en un momento determinado” (Lewin, 1939 a).

Campo exterior

ESPACIO VITA
Figura 3. Campo exterior

El hecho de que el espacio vital esté rodeado por el mundo fisico no quiere



decir que tal area sea parte del mundo fisico (fig. 3), sino mas bien que el espacio
vital y el espacio mas alla de este, son regiones diferenciadas y separadas de una
totalidad mayor. Que esta totalidad mayor, el universo, sea finito o infinito, caos o
cosmos, no es de importancia para la psicologia, excepto en un aspecto. Los hechos
gue existen en la regién de fuera y los adyacentes al limite del espacio vital, una
zona que Lewin denomina campo exterior del espacio vital, pueden influir en forma
material en el ambiente psicolégico. Esto es, los hechos no psicolégicos pueden, y
en verdad lo hacen, alterar los psicologicos. Lewin ha sugerido que el estudio de los
hechos en el campo exterior puede ser llamado psicologia ecolégica (1951). El
primer paso para hacer una investigacion psicoldgica es establecer la naturaleza de
los acontecimientos que se realizan en el limite del espacio vital, ya que estos
ayudaran a determinar qué es lo que posiblemente puede o no suceder en el espacio

vital.

Los hechos en el medio psicolégico también producen cambios en el mundo
fisico, pues hay una doble comunicacién entre los dos ambitos. Por consiguiente, se
dice que el limite entre el espacio vital y el mundo exterior esta habilitado con una
propiedad: la permeabilidad. Un limite se asemeja a una membrana mas que a una
pared 0 a una barrera rigida. Debera notarse que el mundo fisico no puede
comunicarse directamente con la persona, ni ésta con el mundo exterior. Debe existir
un hecho en el ambiente psicoldgico, a fin de que pueda influir en o ser influido por la
persona. Esto resulta evidente a través del diagrama que sefala que el sujeto se

halla completamente rodeado por el ambiente psicoldgico.

La implicacion de una membrana permeable entre el espacio vital y el mundo
fisico es altamente significativa, ya que un hecho del mundo no psicolégico puede
cambiar en forma radical el curso de los eventos en el espacio vital; predecir a partir
de las leyes psicolégicas Unicamente, resulta por lo general, algo fatil. No se puede
estar seguro de antemano de que un hecho del campo exterior pueda no penetrar el

limite del espacio vital y poner todo de cabeza dentro del ambiente psicolégico.

Deberemos anotar otra propiedad del espacio vital. Aunque la persona esta
rodeada por su ambiente psicologico, no forma parte del mismo, ni esta incluida en
tal atmdsfera. Esa zona termina en el perimetro del circulo, asi como el mundo no
psicologico termina en el litoral de la elipse. Sin embargo, el limite entre el sujeto y el

ambiente también es permeable. Esto significa que los hechos ambientales pueden



influir en el sujeto, P = F (E), y los hechos personales pueden influir en el ambiente,
E=F (P).

La persona diferenciada

Lewin sostiene que la estructura de la persona es heterogénea, y que esta
dividida en partes separadas pero intercomunicadas e interdependientes entre si.
Para representar tal estado de cosas, el area del circulo se divide en zonas.

Primero se fragmenta a la persona en dos partes, trazando un circulo
concéntrico dentro del circulo mayor. La parte externa representa la region
perceptual-motora (P-M), la seccion central significa la regién personal interna (I-P),
gue esta completamente rodeada por el area perceptual motora en forma tal que no

tiene contacto con el limite que separa a la persona del ambiente (Fig. 4).

Perceptual

Personal
Interna

Figura 4

El siguiente paso es dividir la region personal interna en secciones (figura 5)
gue, adyacentes a la region perceptual motora, se llaman celdillas periféricas,
aguellas en el centro del circulo las denotaremos como Lewin no es muy explicito
respecto a la diferenciacion del area perceptual motora en regiones mas pequefias;
cree que el sistema motor actla como una unidad, ya que por lo general puede
ejecutar solo una accion a la vez. En forma semejante, el sistema perceptual por lo
comun funciona de una manera unificada, esto es: una persona puede atender y

percibir solo una cosa a la vez.

Figura 5

Sin embargo, es claro, que el sistema motor debera estar separado del
perceptual ya que son sistemas independientes. En el sistema perceptual motor no
estructurado, cuando la direccion de la influencia es del ambiente a la persona,

entonces la region que rodea la esfera personal interna representa los procesos



perceptuales, y cuando la direccion de la influencia es de la persona al ambiente,

esta misma region representa la motricidad.

Un medio homogéneo o indiferenciado es aquel en el que todos los hechos
influyen de la misma forma sobre la persona. En un ambiente tal, el sujeto tendria
perfecta libertad de movimiento ya que no habria barreras que se lo impidieran. Tal
libertad de movimiento total, obviamente no representa el estado real de las cosas,

por lo que es necesario subdividir el ambiente en regiones (fig. 6)

&

Existe una gama de matrices entre la diferenciacion del ambiente y de la
persona. No es necesario distinguir entre diferentes tipos de regiones ambientales,
pues el medio no contiene nada comparable al estrato perceptual-motor o a la esfera
personal interna. Todas las regiones del ambiente son iguales. En consecuencia,
cualquier patron de lineas utilizado servird a nuestro proposito. Sin embargo se
debera puntualizar en la representacion concreta, en un momento dado, el nimero
exacto y la posicion relativa en la esfera personal interna, deberan ser conocidas si
se quiere comprender la conducta. Un analisis estructural completo y exacto revela la
totalidad de factores psicologicos posibles en una situacion momentanea.

Conexiones entre las regiones

El espacio vital est4 ahora representado por una persona diferenciada, rodeada por
un ambiente diferenciado. Esta diferenciacion ha sido lograda trazando lineas entre
las regiones. Sin embargo, no se intenta que estos limites representen barreras
impenetrables que dividan a la persona y al ambiente en regiones independientes y
desconectadas. La permeabilidad, es una de las propiedades de los limites, siendo
esto asi, el espacio vital consiste en una red de sistemas interconectados de fluido
gue responde rapidamente a cualquier influencia que le llegue, por ser flexible y
blando. Un medio rigido resiste el cambio; es duro y poco elastico (fig. 10). Dos

regiones que estan separadas una de la otra por un ambito cuya cualidad de la



superficie sea extremadamente rigida, no seran capaces de intercomunicarse entre

si.

¢, Qué queremos decir al asentar que las regiones estan conectadas? Para
poder responder a esta pregunta, supongamos que cada una de las subregiones del
ambiente contiene un solo hecho psicolégico, y que el mismo hecho no aparece en
mas de una region a la vez. (Lewin utiliza la palabra hecha para denotar no solo un
objeto observable, sino que también puede no ser directamente observable, aunque

si capaz de inferirse de algo observable.)

En otras palabras, hay fendbmenos empiricos o fenomenolégicos, y hechos
hipotéticos o dinamicos. Cualquier cosa sentida o inferida constituye un hecho en la
terminologia lewiniana. (Un evento, por otro lado, es el resultado de la interaccion de
varios hechos.) Se dice que dos regiones estan conectadas cuando un hecho en una
regidn estd en comunicacion con otro de diferente ambito. Por ejemplo, se afirma que
el sujeto esta conectado con el ambiente porque un fendbmeno del medio puede
alterar, modificar, desplazar, intensificar o disminuir los hechos dentro de la persona.
En palabras mas simples, el ambiente puede cambiar al sujeto y viceversa. Lewin
también apunta que dos regiones estan conectadas cuando los hechos de una son
accesibles a los hechos de la otra. La accesibilidad constituye la contraparte espacial

de la influencia.

Existen varias maneras de representar el grado de influencia o accesibilidad
entre las regiones. Una forma es la de localizar las regiones cerca unas de otras
cuando la influencia reciproca es grande (fig. 7), y localizarlas alejadas, cuando la
influencia es débil (fig. 8). El nimero de regiones que existen entre A y B representa
la extension de su influencia una sobre la otra. Este tipo de representacion puede ser

llamada dimension cercania-lejania.

Figura 7 FIGURA 7
Dos regiones pueden estar muy cercanas una de la otra, hasta el grado de

compartir un limite comun, y aun asi no influir o no ser accesibles una a la otra.



El grado de conexidon o interdependencia no es solo un hecho del nimero de
regiones que deben ser cruzadas; también depende de la fuerza de la resistencia

ofrecida por el limite. Si la resistencia es muy fuerte, no importa qué tan cerca estén

e e

unas de otras las regiones.

&

En tal caso, tendran muy poca influencia una sobre la otra. Por otro lado,

Figura 9 \

g LT

pueden estar muy alejadas y aun ejercer influencia considerable una sobre la otra si

todos los limites intermedios son muy débiles.

La resistencia o permeabilidad de un limite se representa por el ancho de la
linea divisoria. Una linea delgada representa un limite débil, y una linea gruesa
representa un limite impermeable (Fig. 9). Este tipo de representacién se denomina
dimension firmeza-debilidad.

Un limite no es necesariamente permeable en igual grado por ambos lados.

Esto es, un hecho de la region A puede influir en un hecho de la region B, pero
uno de la regiéon B puede no tener influencia sobre un hecho de la region A. No hay
forma de representar esta diferencia de accesibilidad sino haciendo dos dibujos, uno
en el que el limite sea delgado y otro en el que este sea grueso.

Esto es apropiado desde el punto de vista conceptual ya que la influencia de A
sobre B es una situacion psicolégicamente diferente de la influencia de A sobre B.

Una tercera forma de representar las interconexiones regionales consiste en
considerar a la naturaleza del medio, que es nada menos que la cualidad de su
superficie. Lewin ha diferenciado varias propiedades del medio, siendo la mas
importante la dimension fluidez-rigidez. Un ambiente fluido es aquel que responde
rapidamente a cualquier influencia que le llegue, por ser flexible y blando. Un medio
rigido resiste el cambio; es duro y poco elastico (fig. 10). Dos regiones que estan
separadas una de la otra por un ambito cuya cualidad de la superficie sea



extremadamente rigida, no seran capaces de intercomunicarse entre si.

Region fluida

i

Regiodn rigida
Figura 10

Utilizando los conceptos de lejania-cercania, fuerza-debilidad y fluidez-rigidez,
se pueden representar la mayoria de las posibles interconexiones en el espacio vital.

Cuando el limite de una persona esta representado por una linea gruesa, se
puede pensar en un esquizofrénico deteriorado o en un sujeto que esta dormido y
sofiando. Cuando la linea es delgada tenemos la imagen de alguien cuyo ambiente
psicolégico estd de acuerdo con el mundo fisico. El mas ligero cambio en el campo
exterior se refleja en forma inmediata como un cambio del ambiente psicolégico
(Figuras 11y 12).

La figura 13 representa a una persona mas complejamente estructurada. Las
celdillas P1 y P2 estan conectadas en forma cercana, mientras que p2 y p3 estan

separadas por una barrera impermeable. La regién c tiene poca o ninguna

Figura 11

Figura 12

accesibilidad a cualquiera de las otras zonas. Se diria que tal area se encuentra



disociada del resto de la persona. La celdilla cuadriculada es dificil de influir debido a
la cualidad turgente de su superficie, mientras que el area punteada es facil de influir.
La region p4 esta remotamente conectada a pl1, p2 y p3. (La figura 14 representa un

ambiente psicoldgico totalmente estructurado).

Deberia recordarse que estos dibujos representan situaciones momentaneas.
No hay nada fijo o estéatico acerca de ellos y estan cambiando constantemente como
resultado de factores dindmicos. No se puede caracterizar a la persona como siendo
en una forma dada durante un largo periodo. Un limite firme se puede disolver; un
limite débil se puede volver fuerte. Regiones que estaban alejadas pueden
acercarse. Un medio rigido puede suavizarse o viceversa. Aun el numero de
regiones puede aumentar o disminuir de un momento a otro. Por tanto, las
representaciones espaciales estan continuamente pasando de modo debido a que la
realidad psicoldgica esta cambiando constantemente. Lewin no se interesa mucho en

rasgos fijos, habitos rigidos u otras constantes de la personalidad.

Figura 13

Figura 14

El nimero de regiones

El nimero de regiones esta determinado por la masa de hechos psicologicos
separados, que existen en cualquier momento dado. Una region nueva se diferencia
del espacio vital siempre que surja un nuevo fendmeno; una region desaparece,

cuando se esfuma un hecho o cuando se fusiona a otro. Un hecho psicologico esta



coordinado con una region psicolégica. El nUmero de regiones en la persona también

esta determinado por la cantidad de hechos personales que existen.

Los fendbmenos de la region personal interna se llaman necesidades, mientras
gue los hechos del ambiente psicologico se llaman valencias. Cada necesidad ocupa
una region separada en la region personal interna y cada valencia ocupa una region

separada en el ambiente psicolégico.

La persona en el ambiente

Hemos dicho que no existe ninguna diferencia si el circulo se coloca dentro de la
elipse, siempre y cuando sus limites no se toquen. Esto es cierto solo para un
ambiente indiferenciado y homogéneo donde todos los hechos estan en una y la
misma regién; es decir, donde todos son idénticos. En cuanto el ambiente se vuelve
diferenciado en regiones limitadas, entonces si seria importante el plano donde se
coloque el circulo. En cualquier regidon que se establezca, los hechos de esa region
estan mas cerca y tienen mas influencia sobre la persona, que aquellos de cualquier
otro &mbito. Por tanto, la comprensidén de una situacion psicoldgica concreta requiere

gue sepamos en donde esta situada la persona en su ambiente psicologico.

Locomocién y comunicacién

La forma en que las regiones que componen el espacio vital estan conectadas
representa el grado de influencia o accesibilidad entre ellas. Pero, Como es que

ocurre esta influencia o accesibilidad?

Dos regiones estan unidas de cerca, accesibles una a otra, y mutuamente
influidas si se registran locomociones entre ellas facilmente. Locomocion en el
ambiente psicolégico no significa que la persona tenga que hacer un movimiento
fisico a través del espacio; de hecho, la mayoria de las locomociones que son de
interés para el psicélogo requieren muy poco desplazamiento. Hay locomociones
sociales, vocacionales, intelectuales y de muchos otros tipos. Vemos que una de las
propiedades importantes del ambiente psicologico es que constituye una regién en la
que la locomocion resulta posible. “Uno puede tratar cualquier cosa como un
ambiente en el que, hacia el que, o lejos del que la persona, como unidad, puede
ejecutar locomociones” (Lewin, 1936a). Al ejecutar un desplazamiento, la persona

atraviesa un camino a lo largo del ambiente. La direccion y las regiones a través de



las cuales cruza estan determinadas en parte por la fuerza de los limites y la fluidez

de los ambitos, y en parte por factores dinamicos que discutiremos mas adelante.

La influencia de las regiones ambientales unas sobre otras esta expresada por
la facilidad con que una persona se puede mover de una regién a otra. Al respecto
de si la locomocion es también la forma o modo por medio del cual las regiones de la
persona revelan su influencia reciproca, Lewin opina negativamente: “La persona en
si misma no puede... ser considerada como un medio dentro del cual un objeto lleva
al cabo locomociones de una region a otra” (1936a, pag. 168). Se dice que las
regiones de la persona se comunican unas con otras. La perceptual se comunica con
las celdillas periféricas de la region personal interna, y estas a su vez se comunican
con las celdillas localizadas en posicion mas central. Las celdillas personales
internas se pueden comunicar una con otra y con la esfera motora. Qué regiones se
comunicaran una con otra y el camino a través del cual se trasmite la comunicacion a
lo largo de un numero de regiones, esta determinado en parte por aspectos
estructurales tales como la amplitud de los limites y la naturaleza del medio, y en

parte por factores dinamicos.

Se dice que la locomocion y comunicacion son eventos, ya que resultan de
una interaccion de hechos. Debemos recordar que un hecho esta representado por
una region. De acuerdo a esto, un evento representa la interaccion entre dos o mas
regiones. Lewin afirma que para derivar un evento, por ejemplo una locomociéon o
una comunicacion, a partir del espacio vital deberan seguirse tres principios. El
primero es el llamado principio de relacion, que establece que un evento es siempre
el resultado de una interaccién entre dos o mas hechos. Un hecho por si solo no
puede causar un evento; es necesario tener por lo menos dos hechos antes de que

pueda realizarse una locomocion.

El segundo principio, la concreticidad, dice que solo aquellos hechos
concretos pueden tener efectos. Un hecho concreto es el que realmente existe en el
espacio vital. Hechos potenciales o posibles son los que pueden existir alguna vez en
lo futuro, pero que no acontecen ahora, y estos no pueden ser la causa de eventos
actuales. El tercer principio, la contemporaneidad, establece que solo los hechos
actuales pueden producir conducta actual. Aquellos fendmenos que existieron alguna

vez pero que se difuminaron, no pueden influir sobre el presente. Los hechos de la



infancia o nifiez no tienen influjo sobre la conducta del adulto, a menos que hayan
logrado permanecer latentes en alguna forma de existencia, a lo largo de los afios
(Lewin, 19364, pp. 18-36).

Restructuracion del espacio vital

La locomocion y la comunicacion no son los Unicos eventos que pueden ocurrir CoOmo
resultado de que un hecho (region) impacte a otro hecho (regién). Pueden seguir
otras consecuencias; por ejemplo, el nimero de regiones puede aumentar o
disminuir, dependiendo esto de que se afiadan o se quiten hechos del espacio vital.
La posicion relativa de las regiones puede verse alterada, dos regiones que estaban
muy alejadas pueden acercarse Yy viceversa. Pueden ocurrir cambios en los limites;
un limite permeable puede volverse firme y uno firme, débil. Por dltimo, puede haber
alteraciones de las cualidades superficiales de las regiones. Una regién fluida puede
volverse rigida, y una rigida relajarse. Todos estos cambios estructurales

representan la restructuracion del espacio vital (Lewin, 1951, p. 251).

Niveles de realidad

Se requiere una tercera dimension para poder dar una representacion completa del
espacio vital. Esta tercera dimension esta relacionada con los conceptos de grado de
realidad e irrealidad. La realidad consiste en una locomocién real, mientras que la
irrealidad consiste en una locomocion imaginaria. Hay varios grados o niveles entre
la realidad y la imaginacion pura. La planeacién o el pensamiento es un nivel
intermedio entre el nivel mas realista de ejecucion y el mas irrealista de fantasia
pura.

Las locomociones se llevan a cabo con mayor facilidad a medida que uno se
acerca a la irrealidad; los limites se vuelven menos firmes y las cualidades
superficiales de las regiones se vuelven mas fluidas. Lewin cree que el concepto de
niveles de realidad se aplica no solo a la estructura del ambiente sino también a la

estructura de la persona.

Perspectiva o la dimensién del tiempo

Aungue ni el pasado ni el futuro pueden afectar conductas presentes de acuerdo al
principio de contemporaneidad, las actitudes, sentimientos y pensamientos de la
persona acerca del pasado y el futuro pueden tener influencia considerable sobre su

conducta. La esperanza del futuro es ser mucho mas importante para una persona,



gue las dificultades presente. Asi como las expectaciones de las cosas que ocurriran
pueden aligerar problemas actuales, en la misma forma las sombras del pasado
pueden oscurecer el presente. Por tanto, el presente debera representarse

conteniendo tanto un pasado y un futuro psicoldgico (Lewin, 1951, pags. 53-56).

Esta dimensién puede ser larga o corta, bien definida o borrosa; su estructura
puede ser simple o compleja y sus limites pueden ser débiles o fuertes.

La dinamica de la personalidad

Una buena representacion estructural de la persona y su ambiente contiene todos los
hechos que uno necesita saber para explicar cualquier posible tipo de conducta. Sin
embargo, una vision detallada del espacio vital no nos puede decir como se va a
comportar una persona. Los conceptos estructurales o topolégicos por si solos no
pueden explicar conductas concretas en una situacion psicologica actual. Para este
tipo de comprension se necesitan conceptos dinamicos. Los principales conceptos

dinamicos de Lewin son: energia, tension, necesidad, valencia y fuerza o vector.

Energias

La que ejecuta el trabajo psicoldgico se llama energia psiquica. La energia psiquica
se libera cuando el sistema psiquico (la persona) intenta regresar a un estado de
equilibrio después de haberse encontrado en uno de desequilibrio, que se produce
por un aumento de la tensién en una parte del sistema, en relacion al resto del
mismo, ya sea como resultado de estimulacidén externa o cambio interno. Cuando la
tension del sistema se vuelve a igualar, se detiene la salida de energia y el sistema

total descansa.

Tension

Este es un estado en la persona, o0 mas precisamente, un estado de una regién
personal interna en relacién a otras regiones personales internas. Cuando Lewin se
refiere a las propiedades dinamicas de una region o celdilla de la esfera personal
interna, denomina a esta regidn sistema. La tension tiene dos importantes
propiedades conceptuales. La primera propiedad, que un estado de tensién en un
sistema particular tiende a igualarse a la cantidad de tensién que lo rodea. El medio
psicolégico a través del cual se iguala la tension se denomina proceso. Pensar,

recordar, sentir, percibir, actuar, etcétera, constituyen procesos. Aunque la tensiéon



siempre se mueve hacia una condicién de equilibrio, esta propiedad conceptual se
aplica solo al sistema como totalidad, y no necesariamente a todas las partes del
mismo. Una parte del sistema puede volverse mas y mas tensa durante el tiempo en
el que la totalidad de éste va regresando a una condicién balanceada. Sucede esto
cuando una persona tiene que tomar una ruta mas larga para resolver un problema.
Durante la desviacion, la tensidén puede aumentar en una de las subregiones, aunque

el proceso total eventualmente hara que la persona regrese a un estado de equilibrio.

Estado de equilibrio no quiere decir que el sistema esté libre de tension.
Probablemente ningun organismo puede lograr un estado completamente libre de
tension, y permanecer vivo. Equilibrio significa que la tension a lo largo de todo el
sistema esta igualada o que un subsistema el cual existe una cantidad desigual de
tension estd firmemente aislado del resto de los sistemas personales internos (fig.
15). Tal sistema tenso puede permanecer segregado durante un largo periodo y
constituir una reserva de energia mas o menos permanente. Puede haber un nimero
de tales sistemas tensos firmemente segregados de la personalidad que
proporcionen un aporte continuo de energia para la operacion de los procesos

(@

psicolégicos.

Figura 15

Una persona que ha establecido un equilibrio en un alto nivel de tensién es
considerablemente diferente de otra que ha establecido un equilibrio en un bajo nivel
de tensién. En el primer caso la presion del area motora sera mayor y es probable
gue exista un continuo escape de energia al area mencionada. Una persona tal

presentara gran cantidad de actividad difusa e inquieta.

Una segunda propiedad conceptual de la tension es que ejerce presion sobre
los limites del sistema.

Si este es particularmente firme, la difusion de la tension de un sistema a otros



adyacentes serd impedida; pero si el limite es débil, la fluird con facilidad de tension
un sistema a otros. Por lo general un sistema de tension particular comparte su limite
con mas de otro sistema de tension. En tales casos, la resistencia de una parte del
limite puede ser mas deébil que en otras partes del mismo. Esto permitird que la
tension pase en ciertas direcciones mas facilmente que en otras. En otras palabras,

la comunicaciéon dindmica entre los sistemas es una condicion variable.

Desde el punto de vista dinAmico, un limite es una regién de resistencia.
Como barrera corresponde a una fuerza restrictiva. Lewin piensa que el limite en si

mismo no tiene la propiedad de ser un sistema de tension.

Figura 16

Es mas probable que la fuerza ejercida en la region del limite contra la fuerza
gue esta generada dentro del circulo sea determinada por estados de tension de los

sistemas circundantes (Fig. 16).

Necesidad

Un aumento de la tension o la descarga de la energia en una region personal interna
estan causada por el surgimiento de una necesidad. Una necesidad puede ser una
condicion fisiologica tal como el hambre, la sed, o el sexo; puede ser un deseo por
algo mas complejo, como un trabajo o una esposa; una intencién de hacer algo, tal
como terminar una tarea o cumplir una cita. Una necesidad es, por tanto, un
concepto motivacional y resulta equivalente a términos tales como motivo, deseo,

impulsion y urgencia.

Lewin se abstiene de discutir en forma sistematica la naturaleza, fuente,
namero y tipos de necesidades, porque no estd totalmente satisfecho con el
concepto. El cree que eventualmente el término necesidad sera abolido de la
psicologia en favor de un concepto mas adecuado; uno que sea mas observable y

mensurable. Tampoco cree que valga la pena proponer una lista de necesidades, ya



gue en primer lugar, seria infinitamente larga y, en segundo lugar, lo Unico que
realmente importa es la descripcion psicolégica y su representacion conteniendo
todas las necesidades que existen en el presente, en una situacion momentanea.
Estas son las Unicas necesidades que estan produciendo efectos. En un nivel
abstracto, podriamos decir que cualquiera es capaz de sentir hambres pero que es
sb6lo cuando la pulsion hambre estd trastornando realmente el equilibrio de la

persona, cuando debe ser tomada en cuenta.

Resulta obvio que Lewin es extraordinariamente pluralista en su concepcion
de las necesidades. Hay tantas necesidades como deseos especificos y

distinguibles.

Lewin no intenta reducir el nimero de necesidades especificas a una
necesidad general, ya que, como él dice: “El problema de la emergencia de las
necesidades yace en el cruce de la antropologia cultural, la psicologia del desarrollo
y de la motivacion. Su investigacion ha sido detenida por intentos especulativos
prematuros de sistematizar a las necesidades en unas pocas categorias” (1951, pag.
280).

Cada necesidad es un hecho concreto, y a menos que sea descrita con toda
su particularidad y detalle, uno no sera capaz de entender la verdadera realidad
psicolégica. Al hablar de las necesidades, Lewin establece que se pueden distinguir
tres estados: uno de hambre, otro de saciedad y el Ultimo, de sobresaciedad. “Dichos
estados corresponden a una valencia positiva, neutral y negativa de las regiones de
actividad que estan relacionadas con una necesidad particular” (1951, pag. 282). La
sobresaciedad significa que el objeto anteriormente deseado se ha vuelto
desagradable debido a la continua experiencia con él. Lewin también distingue entre
necesidades y cuasinecesidades. Una necesidad se debe a un estado interno, como
el hambre, mientras que una cuasinecesidad es equivalente a una intencion
especifica, como satisfacer la propia hambre comiendo en un restaurante particular.
Lewin cree que las necesidades de una persona estan determinadas en alto grado

por factores sociales (1951, p. 289).

Tension y acciéon motora

La relacion que existe entre la tension y la accion es la siguiente: la tension que



presiona el limite exterior de la persona no puede producir una locomocién; por tanto,
en vez de eslabonar la necesidad o tension directamente con la accién por medio de
la esfera motriz, Lewin une la necesidad con ciertas propiedades del ambiente que
determinan entonces el tipo de locomocion que ocurrira. Esta es una forma ingeniosa
de conectar a la motivacion con la conducta, para lo que se requieren dos conceptos

adicionales: valencia y fuerza.

Valencia

Una valencia es una propiedad conceptual de una regién del ambiente psicolégico.
Es el valor de esa region para una persona. Hay dos tipos de valores, positivo y
negativo. Una region de valor positivo es la que contiene un objeto-meta que reducira
la tension cuando la persona entre a la region. Una region de valor negativo es una

gue aumentara la tension.

Una valencia esta coordinada con una necesidad. Esto significa que el hecho
de que una region particular del ambiente tenga un valor positivo o0 negativo depende
directamente de un sistema en estado de tension. Las necesidades imparten valores
al ambiente; lo organizan en una red de regiones atractivas y rechazantes. Sin
embargo, esta red de valencias depende también de factores ajenos que no caen
dentro del campo de las leyes psicoldgicas. La presencia o ausencia de objetos
necesitados en si mismos juega una parte importante en la estructuracién del
ambiente psicolégico. Una valencia es una cantidad variable; puede ser débil,
mediana o fuerte. La fuerza de la valencia depende de la fuerza de la necesidad mas

todos los otros factores no psicolégicos mencionados anteriormente.

Una valencia no es una fuerza. Dirige a la persona a través de su ambiente
psicolégico, pero no proporciona el poder motivante para la locomociéon. Como
hemos visto, tampoco produce una locomocion un sistema en estado de tension. Se

requiere otro concepto, el de fuerza o vector.
Fuerza o vector

Una locomocién ocurre cuando una fuerza de suficiente intensidad actia sobre la
persona. Una fuerza esta coordinada con la necesidad, pero no es una tension;

existe en el ambiente psicolégico; mientras que la tension es una propiedad del



sistema personal interno.

Las propiedades conceptuales de la fuerza son direccién, intensidad y punto
de aplicacion.

Estas tres propiedades se representan matematicamente por medio de un
vector. La direccion en la que apunta el vector representa la direccion de la fuerza; la
longitud del vector representa la intensidad de la fuerza, y el lugar donde la punta de
la flecha hace contacto sobre el limite exterior de la persona representa el punto de
aplicacién. Un vector siempre se representa fuera de la persona (figura 17) y nunca
dentro, porque las fuerzas psicolégicas son propiedades del ambiente y no del
sujeto.

Si existe solo un vector actuando sobre la persona, habra una locomocién o
una tendencia a moverse en la direccion del vector. Si dos 0 mas vectores estan
empujando a la persona en diferentes direcciones, la locomocion final sera la

resultante de todas estas fuerzas.

Ahora podemos ver la relacién entre valencia y vector. Una regidén que posee
una valencia positiva es aquella en la que las fuerzas que actian sobre la persona
estan dirigidas hacia esta region. Una region de valencia negativa es aquella en la
gue los vectores apuntan en la direccién opuesta. En otras palabras, la direccion de
un vector esta directamente determinada por la localizacion de una region con una
valencia ya sea positiva 0 negativa. La intensidad de un vector esté relacionada con
la intensidad de la valencia, con la distancia psicologica entre la persona y la

valencia, y con la relativa potencia de otras valencias.

Locomocién

Con todos estos conceptos podemos representar el camino especifico que una
persona realizard al moverse a través de su ambiente psicoldgico. Cualquier
locomocién puede ser perfectamente explicada con los conceptos de necesidad,
tension, fuerza, valencia, barrera, propiedades del medio, dimension de realidad-

irrealidad, y la perspectiva del tiempo.



Restructuracion dinamica del ambiente psicolégico

La dinamica del ambiente psicolégico puede cambiar en cuatro formas
diferentes: a) El valor de la region puede cambiar cuantitativamente; por ejemplo, de
ser menos a mas positiva; o puede cambiar cualitativamente, de positiva a negativa.
Pueden aparecer nuevas valencias y otras pueden desaparecer. b) Los vectores
pueden cambiar en fuerza o en direccion o en ambos aspectos. c¢) Los limites se
pueden volver mas débiles o fuertes, aparecer o desaparecer. d) Las propiedades

materiales de una regién, por ejemplo su fluidez o rigidez, pueden verse alteradas.

La restructuracion del ambiente psicolégico puede llevarse a efecto como
resultado de cambios en los sistemas de tension de la persona, o como resultado de
una locomocion o como resultado de procesos cognoscitivos. La restructuracion
cognoscitiva se lleva al cabo cuando la persona descubre una nueva forma de
resolver un problema (insight), recuerda algo que habia olvidado o percibe algo en su
ambiente que no habia notado antes. La restructuracion también puede resultar de la

intrusion de factores ajenos del campo exterior en el ambiente psicologico.

Retorno al equilibrio

La meta dltima de todos los procesos psicologicos es regresar a la persona a un
estado de equilibrio. Esta meta puede alcanzarse de diferente manera, dependiendo
del proceso particular que esté involucrado.

El desequilibrio se define como un estado de tension desigual a través de los
varios sistemas de la persona. Supongamos que un sistema personal interno se
encuentre en condiciones de alta tension y que todos los demas tienen un nivel bajo
de la misma. Una forma en la que se puede alcanzar el equilibrio es que la tension
del sistema a se difunda a través de los otros sistemas hasta que la tensién en toda
la esfera personal interna sea igualada. Suponiendo que no se pierda energia de la
esfera personal interna, la consecuencia de esta difusién es la de alzar el nivel de
tension del sistema total y aumentar la presion sobre el limite entre el estrato
personal interno y el estrato perceptual motor. Suponiendo que este proceso se
repita una y otra vez, el resultado serd una acumulacién de la tension en la esfera

personal interna. Se dice que esa persona esta bajo gran tension interna. Cuando el



limite de la region personal interna ya no es capaz de resistir la presion ejercida,
habra un repentino escape de energia al area motora, que producira conducta
agitada. Si el limite entre el sistema personal interno y el area perceptual motora es
bastante permeable, la tension puede ser disipada en actividad constante. Esta es
una manera bastante primitiva de reducir la tensiébn que se presenta principalmente

durante la infancia.

El método mas prevalente de regresar a un estado de equilibrio es ejecutando
una locomocién apropiada en el ambiente psicoldgico; esta resultara ser la que lleva
a la persona a la region donde se encuentra el objeto meta satisfactor. Puede ser
necesario, por supuesto, reestructurar el ambiente para poder alcanzar la meta
deseada, y esta reestructuracion quiza involucre algunos de los procesos
cognoscitivos complicados que exijan mucho tiempo.

Se puede reducir la tension y regresar al equilibrio por medio de una
locomocidén sustituta. Este proceso requiere que dos necesidades sean
interdependientes para que la satisfaccion de una descargue la tensién del otro
sistema de necesidad. Por dltimo, una tension puede ser reducida por medio de

locomociones imaginarias.

El desarrollo de la personalidad

Aunque Lewin no rechaza la idea de que la herencia y la maduracién juegan un
papel en el desarrollo, en ninguna parte de sus escritos discute su posible influencia
en detalle, ni les asigna ningun lugar en sus representaciones conceptuales. Esto es
congruente, puesto que Lewin prefiere una teoria puramente psicolégica. Como la
herencia y la maduraciéon caen dentro del reino de los hechos bioldgicos y
consecuentemente existen fuera del espacio vital junto con los fendmenos fisicos y
sociales, son ignorados por Lewin. En algunas ocasiones da a entender que los
cambios organicos pueden influir o acaso influyen sobre el desarrollo psicolégico.

El aprendizaje es explicado por Lewin en términos de cambios que se llevan a
cabo en la conducta y se refiere a ellos como reestructuracibn cognoscitiva,

diferenciacion, integracién y motivacion (1951).

Lewin descubrid, ademas, que los limites o reactivos que han de asociarse



tienen que pertenecer al mismo sistema de tension para que pueda operar conexion

entre ellos.

Lewin se interesa en la recompensa y el castigo no como formadores o
rompedores de habitos, sino como instrumentos que controlan la conducta en la
situacion momentanea concreta. La recompensa y el castigo producen cambios en
los vectores, valencias y limites del ambiente psicolégico y en los sistemas
tensionales de la persona. Lewin reconoce que la recompensa y el castigo pueden
llevar a una transformacion en la valencia de la cosa misma, aunque esto se logra
cuando la recompensa o el castigo se encuentran articulados dentro de una situacion

de tension mayor.
Cambios conductuales

Los cambios conductuales que ocurren durante el desarrollo pueden ser

representados por medio de construcciones del campo. Estos cambios son:

Variedad: a medida que uno se hace mas proyecto, la variedad de sus
actividades, emociones, necesidades, informacion y relaciones sociales aumentan,
por lo menos hasta cierta edad. Posteriormente, la versatilidad de la conducta puede

presentar una restriccion.

Organizacion: no solo las actividades se vuelven mas versatiles con la edad;
también presentan cambios importantes en su organizacion. Una unidad de conducta
dada presenta un aumento en su complejidad. La conducta también se vuelve mas

jerarquizada en su estructura y mas complicada.

Extension de las areas de actividad: el nifio mas grande tiene mas libertad de
movimiento que el bebé. Puede hacer mas cosas. El tiempo se vuelve mas extendido
con la edad, el pequefo es una criatura del presente; a medida que crece, comienza
a pensar en el pasado, hace planes para el futuro y percibe al presente como un

bloque mayor de tiempo.

Interdependencia de la conducta: es facil observar que la conducta del infante
involucra reacciones difusas del cuerpo total. Lewin clasifica esta conducta como un

ejemplo de interdependencia simple o un estado indiferenciado. Al ir aumentando la



madurez, se diferencian de la actividad en masa las formas de acciones
especializadas e independientes. La simple unidad de la conducta infantil produce
una pluralidad de acciones. Se lleva a cabo alguna integracion cuando las acciones
independientes se organizan jerarquicamente, pero la integracion real se logra solo
por medio de lo que Lewin llama interdependencia organizativa, que consiste en la
combinacion e integracion de actividades o necesidades separadas en una totalidad
mayor. Lewin sefiala que la actividad masiva disminuye con la edad, la organizacion
jerarquica aumenta, y el grado de unidad basado en la interdependencia organizativa

fluctla.

Grado de realismo: por lo general una persona se vuelve mas orientada hacia
la realidad a medida que crece. Un nifio pequefio no distingue facilmente entre lo que
es real y lo que es imaginario. No es sino hasta que aprende a establecer diferencias

entre éstas cuando puede desarrollar un sentido de realidad.

Conceptos de desarrollo

Habiendo mencionado algunos de los cambios importantes que suceden durante el
desarrollo, principalmente en variedad, complejidad, extensividad, organizacion,

integracion y realismo, Lewin procede a conceptualizarlos.

Diferenciacién: este es uno de los conceptos clave en la teoria del desarrollo
de la personalidad de Lewin y se aplica a todos los aspectos del espacio vital. Se
define como el aumento en el nimero de las partes de un todo. EI ambiente
psicolégico se vuelve mas diferenciado con la edad. La dimensién tiempo se
diferencia en: pasado remoto, pasado cercano, presente, un futuro cercano y un
futuro lejano. La madurez en el individuo también trae consigo una creciente

diferenciacion de la dimensioén realidad-irrealidad.

Propiedades de los limites: una mayor diferenciacion de la persona y del
ambiente psicologico obviamente significa un aumento en el nimero de limites o
membranas. Pero no todos los limites son iguales, varian en su fuerza. En general,
se puede decir que los limites del nifio son menos firmes que los de un adulto.
Durante las primeras semanas de vida, virtualmente no existen limites entre el
infante y su ambiente psicoldgico. La debilidad de las barreras o0 membranas en la

esfera interpersonal del nifio significa que una necesidad puede sustituir con mayor



facilidad a otra, distinto caso que el de los adultos. También es caracteristica del nifio
una debilidad de limites, semejante en lo que se refiere a la dimension realidad-

irrealidad; consecuentemente en la perspectiva del tiempo ocurre lo mismo.

Integracion: la diferenciacion y el cambio en las propiedades de los limites
pueden explicar varios de los hechos del desarrollo; pero no la creciente
organizacion e integracion de la conducta debida a la edad, pues para esto se
requiere otro concepto llamado interdependencia organizativa. A medida que el bebé
madura, la influencia que un sistema tensional tiene sobre sus vecinos, pierde las
caracteristicas de ser mutua y reciproca. En lugar de esta interdependencia simple,
el tipo de relacion que se establece es la del director y el dirigido. El sistema de
tension a dirige al sistema tensional b en forma de ayudar a para que descargue su
tension, sin que necesariamente esta situacion lleve a una igualdad final entre los
dos.

En la interdependencia organizativa la tension no se difunde de una regién a la
otra en base a la sola proximidad. Se desarrolla la selectividad en forma tal que
aguellos sistemas que se encuentran alejados unos de otros pueden dominarse o
dirigirse solo uno a otro. Se puede establecer una jerarquia total de relaciones de
dominio-subordinacién; la region a puede regular a la regién b, b puede regular a c, y
asi sucesivamente. Esto explicaria, entre otras cosas, la habilidad que tiene una
persona mayor para organizar y ejecutar un complicado plan de accién; una

capacidad que parece ser deficiente en los nifios.

Etapas del desarrollo

El desarrollo es para Lewin un proceso continuo en el que resulta dificil reconocer
etapas discretas. Afirma que ocurren importantes cambios en el desarrollo, alrededor
de los tres afios de edad; y que esto es seguido por un periodo de estabilidad relativa
hasta la adolescencia, periodo de reorganizacion dinamica que culmina en la
estabilidad del adulto (1951). Sefala que las primeras regiones que se diferencian en

el bebé son aquellas que tienen que ver con la alimentacién y la eliminacién.

Regresion

Lewin distingue entre retrogresion y regresion. La retrogresion se refiere al retorno a

una forma de conducta anterior en la historia de la vida de la persona, mientras que



la regresion se refiere a cualquier viraje hacia una forma de conducta mas primitiva,

sin tomar en cuenta si la persona se ha comportado en esa forma con anterioridad.
Alfred Adler (1870-1937)

Adler rechazé al sexualismo de Freud y dejé al grupo de psicoanalistas vieneses
para formar su propia aproximacion psicoanalitica.

La evolucion en el pensamiento de Adler se refleja en los cambios que hizo en
la estructura tedrica de la conducta humana. Absorto en la idea de que el hombre es
un animal agresivo, concepto que gradualmente lo llevé a alejarse de la idea de que
el sexo constituye el principal motivador real del hombre, pas6 a considerar a este
como un complejo de caracteristicas que buscan el poder como motivacion real del

hombre en su afan de superioridad.

En la misma forma, modific6 sus ideas del hombre como animal lujurioso,
guiado por oportunidades de expresar sus deseos lubricos, la idea de que es un
animal socialmente responsable. El creia que el hombre tenia desde el nacimiento,
una conciencia social y que solo se requiere que se despierte estq para hacerlo
responsable del bienestar de otros hombres asi como del suyo propio. Al final, Adler
creyd que el animal humano poseia un interés social profundamente arraigado por

Sus congéneres.

Otros cambios reflejan en Adler en su desarrollo del complejo de inferioridad
organica hasta la teoria mas amplia y comprensiva de que el hombre esta
esencialmente gobernado por un sentimiento de inferioridad y remueve en la vida
tratando de lograr cosas nuevas y mejores, motivado por el deseo de sobreponerse a
su debilidad basica. La inferioridad organica significa que el hombre nace como un
organo basicamente inferior en el cuerpo. Al ser este érgano mas débil sirve como un

instrumento de compensacion para sobreponer obstaculos.

Es muy importante el papel del 6rgano mas deébil en la provision de una

racionalizacion de las fallas que se presentan al ejecutar tareas dificiles u onerosas.

Descripcion de la conducta humana

Dividiremos el trabajo de Adler en siete partes: a) complejo de inferioridad; b)

complejo de superioridad; c) estilo de vida; d) self creativo; e) self consciente; f)



metas ficticias; y g) interés social.

Complejo de Inferioridad. Adler pensé que el hombre nace sintiéndose
incompleto e irrealizado, con un profundo sentimiento de inferioridad. Todo lo que se
encuentra frente al recién nacido es mejor, es mas grande; mayor y mas completo
que él. Para el neonato tal estado de cosas dificilmente tiene importancia en su lucha
por la existencia. Sin embargo a medida de que sigue viviendo, su sistema
perceptual le hace darse cuenta de su papel inferior en la sociedad. A medida de que
el hombre avanza del primer al cuarto afio de su vida, le estad siendo recordado
continuamente que la mayor parte del mundo que lo rodea puede alcanzar cosas,
tirarlas, prepararlas, y controlarlas mejor que él. El sentirse inferior le hace desear
emular las fuerzas y capacidades de otros que lo rodean. En algunos casos
anormales el nifilo puede permanecer en un nivel inferior, ser incapaz de tratar algo
nuevo; o digamos, regresar a un papel mucho mas inferior. Sin embargo, estas tres
anormalidades son raras. La mayor parte de la humanidad quiere ir mas alla de
donde est4, como el nifio que desea ser mas completo de lo que es en cualquier
momento dado su desarrollo. Las mesetas o valles en el desarrollo, aunque son
bastante normales, no duran mucho tiempo. Una vez que se llega a una meseta en el
desarrollo hacia mas y mejores habilidades y poderes, el hombre tiene solo un
sentimiento temporal de satisfaccion y éxito. En el momento que el ser humano
puede ver algo mejor y mayor mas alla de donde se encuentra, vuelve a sentirse
inferior, irrealizado e incompleto. Se reinicia todo el proceso, que parte de la
inferioridad al esfuerzo por nuevos logros, al seguimiento de un nuevo nivel (sea
simbdlico o real) de inferioridad inevitable. Esto, segun Adler es de lo que esta hecha
la vida. Este sentimiento de inferioridad introducido en el nacimiento es lo que nos
mantiene viviendo a traves de las eras. Asi pues, el hombre va herido biolégicamente
por el sentimiento de inferioridad.

En una época que precedi6é a la medicina psicosomética, Adler se dio cuenta
de que muchos de sus pacientes parecian localizar sus quejas y enfermedades en
regiones especificas del cuerpo. Descubrié también que el hombre tiende a utilizar su
enfermedad para resolver sus problemas no fisicos. Con frecuencia, las quejas y
sindrome que Adler pensé que el hombre nace con un 6érgano potencialmente débil
en su cuerpo. La angustia, el curso natural de los eventos de la vida, o cualquiera de

sus mdultiples causas podian producir un resquebrajamiento del drgano



potencialmente débil. Como resultado total de este hecho el deseo de compensar su
debilidad tratando de tener éxito. La compensacion de un organo inferior con
frecuencia determina que el estilo de vida y la manera en la que el individuo iba a

luchar por la superioridad.

La inferioridad organica también se interpretd posteriormente como un
instrumento usado para evadir tareas dolorosas e insuperables, tal como el individuo
las concebia dentro de su marco de referencia personal. Segun esta interpretacion,
el hombre nacia con un 6rgano potencialmente débil que vendria a rescatarlo cuando
las presiones de la vida se le volvieran demasiado dificiles de sobrellevar. Si el afan
de superioridad se veia bloqueado o era totalmente inaccesible para el individuo, él
podria buscar y excusar su inferioridad diciendo que su 6rgano débil estd enfermo. El
organo inferior, por supuesto varia de un individuo a otro. Habiendo asociado la
inferioridad a las condiciones organicas, Adler creé lo que él llamé protesta
masculina. Por alguna razén, Adler asocié la inferioridad con la debilidad y la
feminidad. Por tanto, la inferioridad era lo mismo que la feminidad. Se consideré que
tanto los hombres como las mujeres protestaban contra las debilidades, las mujeres
debido a su debilidad inherente como lo femenino de la especie y los hombres
debido a su asociacion con la feminidad, que connotaba inferioridad. Adler mismo
estaba insatisfecho con este concepto trunco. Gradualmente lo ampli6é y fortalecio
para incluir la idea generalizada de que la humanidad es inferior en el nacimiento, y
gue la inferioridad no tiene nada que ver con la feminidad, sino con el resultado de
una condicion hereditaria, seguida después del nacimiento, por un sentimiento de ser

incompleto.

Complejo de superioridad Tratar este principio como entidad separada de la
anterior no es conveniente, ya que ambos estan tan entrelazados, que al hablar de
uno inmediatamente sale a relucir el otro; son altamente complementarios. Debido a
la forma en que operan en la vida del hombre, la separacibn semantica no es

permisible; sin embargo la haremos con fines didacticos.

Adler subrayé que el hombre es un animal agresivo y tiene que serlo para
poder sobrevivir. Durante la fase de la protesta masculina desarroll6 gradualmente,

debido a la terapia aplicada a sus clientes, la idea de la creencia de que el hombre es



algo mas que un animal agresivo, que es mas bien un ser que busca el poder en el
sentido fisico o simbdlico a fin de sobrevivir. Lo que el hombre quiere es el poder.
Esta idea también fue de corta vida en la teoria de Adler. Pronto llegdé al concepto
que continué desarrollando a lo largo de su actividad profesional: que el hombre
simplemente sea ser superior y que este deseo de superioridad surge en sus
sentimientos de saberse inadecuado o inferior. Con el nuevo concepto de
superioridad, Adler continu6 pensando que el deseo de ser superior es una

propiedad universal e intemporal de la personalidad humana.

Para Adler no hay necesidades o pulsiones separadas; solo existe el deseo de
superioridad, que surge en los sentimientos de inferioridad. Los dos principios son
inseparables. Se deberia notar que la superioridad no significa poder sobre otros
hombres. No significa que un ser humano esté necesariamente mas dotado que otro;
indica que cada individuo esta luchando por ser superior dentro de si mismo y no

necesariamente en competencia con otros hombres

Para el adleriano superioridad significa superaciéon del self. El principal motivo
de la vida, la dinamica que describe por qué el hombre hace lo que hace, es la lucha

del hombre por su superioridad.

Estilo de vida. Para que el hombre llegue a la superioridad partiendo de sus
sentimientos de inferioridad, es necesario que conduzca su vida de cierta forma
prescrita. A esta manera de conducir su vida, Adler la llamo estilo de vida; el estilo de
vida que cada humano busca es una combinacion de ambas cosas: la direccion de la
conducta dictada e impulsada desde el interior, y la fuerza de su ambiente que
ayudan, interfieren o remoldean la direccion debido que desde el interno quiere
tomar. La parte mas importante de este sistema dual es el self interno de cada ser
humano. Un evento Unico puede producir una reaccion totalmente diferente dentro de
los selfs internos de dos seres humanos. El aspecto mas importante es que la
conducta estd causada principalmente dentro del self, pero siempre que se halle en
contrajuego con el ambiente. Adler no siente que el hombre sea una hoja que flota
libremente en aguas de la vida, subiendo y bajando, avanzando y retrayéndose de
acuerdo a los dictados de otras fuerzas. El hombre tiene y siempre tendra la

capacidad de interpretar las fuerzas externas por €l mismo; tiene también capacidad



para evitar, atacar, y ser derrotado por las fuerzas externas, La derrota puede ser
gue surjan nuevas direcciones. El ataque directo sobre las fuerzas externas puede
fortalecer o debilitar su estructura interna. Esta evasion puede hacer que surjan
direcciones totalmente nuevas en sus esfuerzos. El aspecto importante de cualquiera
de las variables que puede soportar de las fuerzas externas es la habilidad que
caracteriza al hombre para concluir sus propios asuntos. Adler confiere al hombre
suficiente poder de voluntad; aunque asienta no siempre es totalmente libre de hacer
y arreglar su propia vida. Adler no puede aceptar el punto de vista puramente
ambiental que define al hombre Unicamente como producto de su ambiente. Para
Adler existe demasiado material que nace y se desarrolla dentro del hombre. Este
sistema autooperado es al que llamo estilo de vida.

El estilo de vida de cada ser humano es Unico. Probablemente piensa Adler,
no hay dos hombres que tengan o puedan tener estilos de vida idénticos. Dos
fuerzas, por lo menos, demandan un estilo de vida Unico para cada ser humano
individual. La primera fuerza proviene del pasado hereditario del individuo con todos
los componentes variables inherentes al sistema en el momento del nacimiento. La
segunda fuerza proviene del ambiente oscilante que cada ser humano vive
inmediatamente después de haber nacido. Como no hay dos seres humanos que
puedan ocupar el mismo espacio al mismo tiempo, la atmésfera de cada uno debe,
por tanto, ser diferente. Con medios y sistemas heredados diferentes, no se puede
esperar que dos seres humanos se comporten en la misma forma. Para los
adlerianos, el sexo puede o no ser el sine qua non de la conducta de cualquier

hombre; esto dependera de su particular estilo de vida.

A pesar del hecho de que cada vida es Unica, Adler pensé que existen ciertas
tendencias muy fuertes que son comunes a la gente. Asi como el ser humano
requiere las funciones organicas del corazén, pulmones e higado también tiene

sentimientos de inferioridad, superioridad y un estilo de vida Unico.

Cada persona tiene las mismas metas que desea alcanzar a través de su self
creativo; pero los caminos a que ellos conducen son diferentes. La universalidad de
dichos objetos es la misma. Su conducta en el camino a esos fines siempre es

diferente; sin embargo, se supone que los resortes que ponen en accién al hombre



siempre son los sentimientos de inferioridad y superioridad.

Asi como hay consistencia en los sentimientos de inferioridad y superioridad
de todos, hay también una tremenda cantidad de solidez dentro del estilo de vida de
una persona. La manera de vida con frecuencia prescribe una cualidad interpretativa
singular para todas las experiencias que un hombre puede encontrar. El individuo
cuya forma de vida gira alrededor de sentimientos de rechazo y de no ser querido,
interpreta todas las experiencias de la existencia desde este singular marco de
referencia. Aquellas actividades que no se aplican a tales interpretaciones, son
ignoradas o distorsionadas en forma tal que resultan apropiadas a la interpretacion
deseada. Sin embargo la mayoria de los humanos no tienen estilos de vida tan
contrastantes. Como veremos mas adelante el estilo de vida mejora a través del self
creativo y, particularmente, por el interés social. La mayoria de la gente sigue una
forma de vida que esta moderada por metas mas amplias. Sin embargo, el estilo de
vida basico no es algo amorfo fincado en conceptos vagos, tales como desear, en
una forma borrosa, ser una buena persona. El estilo de vida de un agente
fuertemente interpretativo y acaparador; controla todas las acciones de la existencia
en una forma determinada y continua operando a lo largo de los afios y aun

permanece constante a su nucleo central. Es la fuerza unificadora de la vida.

Desde el nacimiento hasta la edad de 5 o 6 afios mas o menos, el estilo de
vida se va fijando. Basado en las capacidades heredadas por el nifio y el uso e
interpretacion que el nifio haga de estas capacidades, se va formando el estilo de
vida durante estos afios y de acuerdo a las teorias de Adler, rara vez cambian. Lo
gue puede cambiar (y con frecuencia sucede), es la forma de expresion que el
individuo utiliza para lograr las metas deseadas. Cambiar deliberadamente el estilo
de vida de otro es algo mas que imposible. Cambiar el propio estilo de vida (que es
esencialmente la Unica forma en la que puede cambiar) es doloroso, ya que en el
momento del cambio uno ya no tiene estilo de vida—y de ello resulta una situacion
intolerable. Adler cree que la forma mas practica de cambiar es dirigir el estilo basico
hacia fines que topen paulatinamente con menos frustraciones. Resulta, entonces,
basicamente que el estilo de vida pertenece constantemente a lo largo de la
existencia del hombre. Lo que cambia pues, son las formas de lograr metas y la

maquinaria de interpretacion que utiliza el individuo para satisfacer su propio estilo de



vida. Es posible cambiar la manera de ser basica, pero Adler piensa que el costo
emocional, el esfuerzo que significa esto en energia con frecuencia decide que lo
mejor es dejarla como esta. Ademas, los éxitos acumulados en un estilo de vida lleno
de fallas, hacen que el cambio sea un riesgo peligroso. Es mucho mas f4cil continuar
con el antiguo y conocido que se vuelve mas mecanico y fijo a medida que la vida

avanza con los afos, que tratar de cambiarlo.

Desarrollo del estilo de vida. ¢Qué fuerzas son las que crean una forma casi
inmutable de vivir? ¢ Por qué hay tantos estilos de vida diferentes en los nifios de una
misma familia donde el ambiente puede ser tan semejante? La respuesta yace en el
sentimiento universal de inferioridad con el que todos los hombres nacen en la
garantizada lucha por la superioridad. Sin embargo, como estas son caracteristicas
universales, las tonalidades individuales deben provenir de otras fuentes; estas
fuentes, que Adler cree que explican la unicidad de las personalidades del hombre,
surgen de las diferentes condiciones fisicas, psicoldgicas y socioldgicas de cada ser
humano. Al tratar de sobreponerse a un conjunto diferente de estas tres influencias,
el hombre surge también como diferente de todos los demas. Algunos de los factores
especificos que llevan a un estilo de vida inadecuado que hace que se difiera uno de
otro, son las experiencias de la nifiez; el nimero de hermanos y hermanas que se
tenga, asi como el orden del nacimiento dentro de la familia, se le llama psicologia

posicional.

Adler pensé que hay tres factores, los cuales, a menos que se corrijan 0 se
compensen, crearan estilos de vida inoperantes en la sociedad y hardn para el
individuo y para otros, que la vida sea infeliz y desgraciada. Estos tres factores son:
inferioridades de naturaleza organica o mental, nifiez consentida e indulgente, y

rechazo en la nifez.

El nifio fisicamente impedido, puede de manera comprensible tener mayores
sentimientos de inferioridad que aquel fisicamente normal. Que logre o no la
superioridad, o que la logre con un éxito rotundo, el hecho de que su inhabilidad
fisica es instrumental en la formulacién de su estilo de vida, es innegable. Algunos
nifios con debilidades organicas nunca superan sus sentimientos de inferioridad y

sucumben a un estilo de vida derrotado y sujeto a todos los peligros de la existencia.



Otros compensan tan fuertemente una inferioridad organica, que logran un grado de
superioridad mas alla del que se pudiera esperar en funcion de la anormalidad de su
talento. El estilo de vida se forma a través de la debilidad orgénica del individuo. En
algunos casos surge un patron de vida inadecuado como fruto de una inferioridad
organica que es demasiado restrictiva o aislante como para sobreponerse a ella. En
otros casos, la misma inferioridad organica proporciona fuerza adicional y actividad

de meta compensatoria, dando como resultado una superioridad dentro del self.

El impedimento mental como sentimiento de inferioridad opera en forma mas
severa en nuestra sociedad por varias razones. Primero, la compensacion es mucho
mas dificil de lograr por un cerebro limitado que por uno normal, debido a la dificultad
en la comprension. Segundo, la variedad de comprension para la compensacion esta
mas limitada en las actividades mentales que en las actividades fisicas. Tercero, la
sociedad moderna opera mas sobre la base del poder cerebral que sobre el poder
fisico. Cuarto, la sociedad entiende y tolera menos las actividades compensatorias
del que es inferior desde un punto de vista mental, que las del que es inferior desde
el punto de vista fisico (pero mentalmente normal). El resultado final es que se puede
esperar encontrar, y de hecho se encuentran, estilos de vida mas inadecuados entre
los mentalmente impedidos, que entre los fisicamente impedidos. Pero,
independientemente de lo que haga, la personalidad mentalmente impedida
establece su estilo de vida con base a la incapacidad que hereda y mediante la lucha

hacia la superioridad que puede realizar a partir de ellas.

El grado en el que ambos tipos (impedidos fisicos o mentales) pueden lograr
la superioridad, de acuerdo con Adler, depende de la cantidad de aliento y direccién
realistica que el nifio recibe de sus padres o de otras figuras adultas de su medio.
Adler piensa que es particularmente importante que los padres se constituyan como
excelentes modelos. No es tanto en funcion de la técnica que ellos utilicen, sino del
estilo propio de vida de los padres, como el nifio que esta fisica o mentalmente
impedido gana su mayor fuerza en el logro de la superioridad sobre las inferioridades
propias. Debido a que cada nifio tiene un estilo de vida diferente, las técnicas son tan
variadas como el nimero de nifios a los que se apliquen. Consecuentemente, Adler
enfatiz6 el modelo parenteral como el aspecto basico para la lucha por la
superioridad del nifio.



Vemos que un estilo de vida inadecuado puede resultar de los patrones
conductuales que el infante forma en sus primeros afios. Adler piensa que el
pequefio demasiado consentido es un lisiado desde el punto de vista psicoldgico,
dirigido a una vida con una falta total de superioridad real del self. Sucumbir con
demasiada frecuencia ante los deseos del nifio, piensa Adler, lo priva a éste de la
valiosa oportunidad de ejercer y desarrollar un sentimiento de superioridad dentro de
si mismo privado de uno de los restos que le procura un buen desarrollo el nifio se
enfrasca en un estilo de vida que es bueno para nada, resulta, ahora de menos
valores para si mismo y de casi ningun valor del mundo en general Adler pensé que
el niflo no puede, de ninguna manera, desarrollar un estilo de vida propio,
completamente independiente de aquellas que lo cuidan. Cuando un ser humano no
tiene nada por qué luchar debido a que todos los problemas le han sido solventados
o disminuidos, no puede de ninguna manera aprender a sobreponerse a las
dificultades a que se enfrente posteriormente en la vida. La relacion entre la
inferioridad y la superioridad esta trastornada por la superioridad artificial provista por
los padres de buenas intenciones. Adler considera que la personalidad consentida es
el azote de la sociedad. Innumerables veces habléo en contra de las exigencias
egocéntricas de ese tipo de personas cuyo estilo de vida gira alrededor de la
usurpacion para lograr una falsa superioridad, en vez de desarrollar dentro de si
mismos la gran lucha para emerger de la inferioridad hacia la superioridad. De este
grupo de la sociedad vinieron muchos de los individuos potencialmente peligrosos

cuyas exigencias sobre los demas no cesan en la etapa adulta.

El nifilo rechazado sufre de la misma manera durante su desarrollo por un
estilo de vida. Aunque su estilo inadecuado es tan dafino y doloroso para si mismo
como sucede con la personalidad mimada, actia con menos friccibn hacia la
sociedad. Su contribucion al grupo es menor; pero la pérdida real proviene de la falta
de triunfos obtenidos en la vida. El rechazo lo obliga a tomarse a si mismo como
modelo. El ensayo y error producto de su propia direccion puede ser tan costoso
para su lucha, que finalmente opta por desertar. Aun los éxitos que alcance lograr no
parecen ser reforzados por los demas. El resultado final es un estilo de vida languido
e indiferente que no proporcionara alegria a si mismo ni placer a los demas.

Las condiciones sociolégicas también pueden operar con igual fuerza en el



moldeamiento de un estilo de vida inadecuado a pesar de la normalidad de las
condiciones fisicas y psicolégicas. Como ejemplo, tenemos que la pobreza sofocante
de formar y modelar el estilo de vida tan severamente como para privarlo en forma
completa de cualquier enriquecimiento u oportunidad para crecer. En forma inversa,
un ambiente temprano enriquecido y estimulante puede fomentar un estilo de vida
adaptable a multiples condiciones en los afios posteriores. La reciprocidad entre el

self y las fuerzas sociales nunca termina.

Sin embargo, Adler se sentia insatisfecho con los aspectos mecanicistas de la
aproximacion al estilo de vida en el camino de la inferioridad a la superioridad,
realizado por el hombre. Regresando a algunas de las ideas del hombre como una
estructura dindmica, unificadora, altamente interpretativa, Adler dio un paso mas y

desarrollo el concepto del self creativo.

Self creativo

El hombre es mas que un producto de su ambiente, mas que un animal totalmente
predispuesto y confinado por su pasado instintivo hereditario. EI hombre es un
interpretador de la vida. Con esto quiere decir Adler que el hombre crea una
estructura self (de si mismo) a partir de su pasado hereditario, interpreta las
impresiones que recibe durante el transcurso de su vida, busca nuevas experiencias
para realizar sus deseos de superioridad y retne todo esto para crear un self que es
diferente de cualquier otro self y que describe su propio y particular estilo de vida. El
self creativo es un paso adicional mas alla del estilo de vida. El ultimo es reactivo y
mecanico. Sin embargo, el self creativo es algo mas que esto; es original, inventivo y

crea algo que nunca antes existid: una nueva personalidad; crea un self

Self consciente

Adler en su obra nunca expreso en forma abierta discusiones al respecto de su
creencia de que el hombre es un animal consciente, que se da cuenta de las cosas;
sin embargo, esto es evidentemente a lo largo de su trabajo. Pienso que el hombre
se da cuenta de todo lo que esta haciendo y en base al autoexamen puede deducir el
porqué de haber actuado en cierta forma prescrita. La conciencia es el nacleo de la
personalidad. EI hombre se da cuenta de lo que estd haciendo cada dia, y nada

como el inconsciente, preconsciente o0 subconsciente merodea por debajo de su



personalidad, listo para irrumpir en cualquier momento dado. ElI hecho de que el
hombre pueda pasar inadvertido en cualquier momento una memoria del pasado, no
quiso significar para Adler que el pretérito no notado esta enterrado en un mar de

fuerzas reprimidas.

El animal humano con su tipo de cerebro puede realizar solo unos cuantos
procesos mentales al mismo tiempo. Aquellas cosas que no se encuentran en un
estado de darse cuenta en un momento dado, pueden concientizarse a voluntad del
hombre. La memoria es un mecanismo de la mente, y como todos los procesos,
puede no operar en forma eficiente. La ineficiencia de ella (el olvido) es producto de
la falta de bienestar orgénico, junto con un pobre entrenamiento o falta de practica de
las funciones respectivas. Las diferencias individuales también entran en juego.
Consecuentemente, aquello de lo que el hombre no se da cuenta, puede traerse a la

conciencia si las funciones mentales son eficientes.

Metas ficticias. Aunque Adler pensé que el pasado es en realidad importante
ya que de este surge el estilo de vida y el self creativo, es el futuro el que moldea lo
gue el hombre hard con su self creativo en cualquier momento dado. El pasado
puede establecer el escenario y en esta forma limitar las acciones de los actores,
pero el futuro determina lo que los actores haran. El pasado es prélogo, pero el
futuro es la escena. Adler dice: "Solo la meta final puede explicar la conducta del
hombre." Esta puede ser una ficcion debido a que ha sido fabricada como un ideal
gue se desea alcanzar; constituye una ficcibn porque esta alejada de la realidad y
seré inalcanzable por el self creativo que lucha por la superioridad.

Las metas ficticias son inseparables del estilo de vida y del self creativo.

El hombre se mueve hacia la superioridad a través de su estilo de vida y del
self creativo, partiendo de su sentimiento de inferioridad, impulsado y atraido por sus

metas ficticias.

El finalista ficticio, como Adler alguna vez denomino a las metas fantasticas,
es una fuerza que opera en la conducta diaria del individuo. No es un ideal que flota
mas alld de su alcance. El hombre a través de su self creativo, crea su propia meta
ficticia partiendo de su habilidad natural y de sus experiencias propias. La

personalidad humana se da cuenta de su meta ficticia y continuamente interpretara



los sucesos diarios de su vida a la luz de ella.

Interés social. En 1929, Adler extendio su teoria para asentar que el hombre
también es un ser humano socialmente interesado. Afirmaba que este nace con un
interés en los seres sociales. Este interés en las criaturas semejantes es universal.
Como todos los instintos, necesita un contacto para ponerlo en accion. Adler
establecié que este contacto con otros seres humanos es una condicidn automatica.
El hombre tiene que ser criado por el hombre tan definitivamente como que tiene que
nacer del hombre. Para empezar, un ser humano esta predispuesto a interesarse en
las criaturas humanas que se le parecen. El interés reside en el ambiente social que

lo rodea; todavia no es un interés social, como se desarrollara posteriormente.

El nifio se da cuenta de su madre, de su padre, de otros seres humanos
semejantes que los rodean, y también se da cuenta del importante hecho de que
todos estos hacen las cosas para é€l. Ellos (la gente en general) lo alimentan, lo
bafan, lo visten, le dan solo cuando el dolor interfiere con su estado normal de
existencia. Adler pensoé que estos cuidados que se prodigan al nifio, deben causarle
alguna impresion, y que lo mas légico sea la sensacion de que el mundo es bueno
con él y que se ayuda a sus semejantes. Gradualmente, a medida que el nifio es
sacado de su estado animal, la predisposicion hacia otras personas se educa hasta
formar una preocupacion del bienestar de los otros. Ser criado por animales

socializados, convierte al bebe también en un animal socializado.

El proceso de socializacion lleva una gran cantidad de tiempo y de esfuerzo
continuo. Toda la conducta que el nifio realiza en su pequefio mundo social que es la
familia, tiene su efecto sobre el curso natural del desarrollo, partiendo de
sentimientos naturales de inferioridad hacia alturas de superioridad. Las cualidades
agresivas de la superioridad se socializan por medio de los esfuerzos del ambiente
gue lo rodea.

Después de 4 6 5 primeros afos formativos y a lo largo de las expe-riencias
de la escuela primaria, el nifio empieza a identificarse con grupos sociales propios.
Mucho del mundo de esa época esta disefiado para ayudarle. Se han construido y
estan funcionando las escuelas, se le han comprado juguetes, se le provee de
oportunidades de recreacion, todo lo cual mantiene y fortalece el sentimiento de



interés social y preocupacion por los semejantes. También se da cuenta de otras

caracteristicas, inadecuadas, de sus iguales.

Por medio de un proceso que empata, aprende lo que se siente ser débil, y
siente que tiene a otros para que lo ayuden. A su vez, el desea ejercer sus
emergentes sentimientos de superioridad para que cuando se presenten las
oportunidades, también él se vuelva y ayude a los menos afortunados. El proceso
enriquece sus sentimientos de superioridad y fortalece el interés social que esta
empezando a desarrollar. A través de los procesos de identificacion, empatia y
cooperacion, el nifio aprende que existe una reciprocidad mutua dentro del mundo:
ayuda tu a otros, ya que puedes necesitar ayuda para lograr la superioridad.

Como el hombre nunca logra la superioridad totalmente (cuando alcanza una
meta ya tiene la siguiente en puerta), se retiene un sentimiento de inadecuacion.
Esta impresion es universal y por tanto, se vuelve un lazo comun entre los hombres.
Unido a otros por Lazos comunes de inadecuacion, el hombre siente que una
sociedad fuerte y perfecta puede ayudarlo a lograr para si mismo un sentimiento mas
completo de superioridad. Posiblemente la sociedad perfecta lo eleve junto con ella
y, a través de la asociacion con ella realice su deseo interno de superioridad. El estilo
de vida y su self creativo ahora incorpora un principio de interés social que permeara

su conducta a lo largo de su existencia.

Ser humano Yy sociedad. Desarrollo social psicolégico-marxista del
neopsicoanalisis en Erich Fromm (1900-1980)

Trasfondo personal y desarrollo profesional

Erich Fromm creci6, como hijo Unico de «dos padres neuréticos y muy asustadizos»
de familias judias muy ortodoxas (en ambas con tradicion de rabinos), en un «mundo
del judaismo tradicional, un mundo fundamentalmente medieval y todavia no

burgués».

Fromm extrajo de este mundo medieval su tradicion, sus admiraciones y sus
modelos; vivia «mitad en este mundo de la auténtica tradicion judia antigua y mitad
en el mundo moderno» y se sentia muy solo en esta situacion: «por ello era un nifio
muy solitario..., y estaba muy abierto a cualquier cosa que pudiese liberarme de esta

soledad». Encontro la liberacion primero en los profetas del Antiguo Testamento y en



la esperanza en el tiempo mesianico. Fromm creia que vendria el Mesias y que haria
un mundo mejor. Tiene importancia, con vistas a su posicién posterior, que aqui se
trataba de una fe arraigada en que el mundo no seria liberado «mediante catastrofes
sino en una gran mejora del mundo». Para Fromm este motivo mesianico llevaba en
si dos aspectos: por un lado, uno religioso, es decir, el apogeo y la perfeccion del ser
humano, la concentracion de la vida en normas espirituales, religiosas y morales; por
otro, un aspecto politico, es decir, el cambio del mundo con la meta en una nueva
estructura de la sociedad, que abriria paso a la manifestacion de estos principios
religiosos. La importancia de esta posicion fundamental de esperanza y optimismo se
ve en el hecho de que Fromm la mantuvo hasta el Ultimo momento; constantemente

ha afirmado que no hay que separar las vidas religiosa y politica.

En cuanto a su interés por el psicoanalisis fue determinante el suicidio de una
conocida de la familia, de 25 afios de edad, que se produjo aproximadamente por la
misma época. La joven, una pintora, por la que Fromm se «sentia fuertemente
atraido», se habia quitado la vida para ser enterrada junto con su padre en la tumba.
Las teorias de Freud fueron una respuesta a esta «experiencia enigmatica y
espantosa de mi juventud». A esto se afiadio, como €l mismo dijo, que «yo me hacia
cada vez mas neurotico; que no me volviese completamente loco, con unos padres

tan asustadizos, se lo debo so6lo a Dios».

Su maestro de Talmud, Rabinkow, que «con la modestia total de su estandar
de vida, convencia siendo él mismo la completa personificacion de una vida
orientada al ser», tuvo una gran influencia sobre el pensamiento de Fromm; este
maestro, que era simultaneamente un pensador socialista muy radical, le ensefio a
entender las antiguas escrituras de un modo universalista, con lo que ejercido una

influencia perdurable en la vida y el pensamiento de Fromm.

La primera guerra mundial fue para él una experiencia decisiva y
trascendental: ¢Como es posible politicamente la guerra y como lo es
humanamente? ¢Qué motiva a los seres humanos? Esta cuestion se hizo para mi
ardiente... ¢ Como es posible que millones de seres humanos maten a otros millones
y se dejen matar por metas que son evidentemente irracionales o por concepciones
politicas por las que ningun ser humano daria la vida —si las reconociese

claramente— que sean necesarios muchos afios e una situacién inhumana para que



ésta se acabe definitivamente?»” Fromm se interesaba principalmente por la
«irracionalidad del comportamiento de la masa humana» y estaba lleno de un deseo

de paz.

Estudio, mas tarde, en Francfort y Heidelberg, las asignaturas de filosofia,
psicologia y sociologia; sus profesores fueron Max Weber, Alfred Weber, Heinrich
Rickert y Karl Jaspers. Durante estos estudios Fromm top6 con los escritos de Karl
Marx. De acuerdo con sus afirmaciones, los escritos de Marx formaban junto con el
Antiguo Testamento y el psicoanalisis, la base fundamental de su pensamiento: «Lo
gue mas me atraia era su filosofia y su vision del socialismo que expresaba de modo
secular la idea de convertirse en uno mismo del ser humano, de su completa
humanizacion, de aquel ser humano para el cual la meta no era tener, lo muerto, lo
acumulado, sino la propia expresion viva... En realidad la transformacién economica
era solo un medio para un fin: lo que a Marx le importaba decisivamente era la

liberacion del hombre en el sentido del humanismo ».

Fromm cree que se entiende a Marx correctamente soélo cuando se
comprende su postura como profundamente humanistica: «<No hay apenas ningun
fildsofo relevante que haya sido tan tergiversado como Marx, tanto por parte de los
comunistas como también por parte de los socialdemdcratas: unos y otros interpretan
a Marx como si se tratara de conseguir que los trabajadores lleguen a vivir tan
dichosos como los burgueses, es decir, burguesia para todos: es la solucién
estalinista y reformista». Fromm se refiere sobre todo a los escritos de juventud de
Marx, que reproduce en el apéndice de su libro Das Menschenbild bei Marx (1963).
Fromm interpreta a Marx como un enemigo y un critico de los valores burgueses, que
vio que no solo los trabajadores, sino todos los seres humanos, viven en la sociedad
capitalista como prisioneros, con la diferencia de que el trabajador es el que esta
mas alienado y por ello el que vive con mayor infelicidad de todos: «Lo que le
importaba a Marx era situar de nuevo al ser humano en el centro, y afirma aun al final
del tercer tomo del Capital que, la tarea es que el hombre viva de tal forma que la
meta de su vida sea el desarrollo completo de todas sus fuerzas como fin absoluto y

no como medio para alcanzar otros fines».

Fromm compara finalmente esta postura de Marx con la definicién del tiempo

mesianico por parte de los filésofos judios de la religibn (como p. ej. Buber) y



demuestra que no existen apenas diferencias. El pathos de Marx era para él un
pathos religioso. A pesar de que Marx criticase la religion con gran mordacidad como
«opio del pueblo», «no la criticé desde un punto de vista ateo-burgués, sino desde
uno ateo-religioso» es decir, mientras el mundo social real esté tan alejado de la
realizacion de los principios de los profetas o de los evangelios, el ser humano
necesitara la religion como institucion que, por un lado, «mantenga viva la idea», y
por el otro, materialice la contradiccion entre la vida social real y la ideologia
religiosa. Lo que, en opinion de Fromm, le importa a Marx es la «realizacién de la
religiosidad en la vida real, que la sociedad esté construida de tal modo que los
principios de la justicia, el amor, la verdad, la productividad y vivacidad interna del ser
humano, del ser y no del poseer, se realicen en la praxis social misma»19 y no, a

modo de sustitucién, en las ideas religiosas.

La cuarta influencia grande e importante provino, para Fromm, del budismo.
En la década de los 50 conocié a D.T. Suki que le familiarizdé con las ensefianzas de
la filosofia oriental. Lo que fascinaba a Fromm del budismo era posibilidad de pensar
y vivir de modo religioso sin necesidad de una mistificacion irracionalidad. El budismo
renuncia tanto a la aceptacion de una revelacion como a una autoridad absoluta.
Fromm se ocupé en los ultimos afios de su vida nuevamente y con intensidad de la
religiosidad del budismo: su interés se centraba ahora sobre todo en las posibilidades
terapéuticas de los ejercicios de concentracion, respiracién y movimiento. De esta
forma confluyen en la persona de Erich Fromm las corrientes intelectuales mas
diversas. Su principio relaciona psicologia y sociologia, individuo y sociedad sobre la
base de un método materialista historico; con ello Fromm es el primero que intenta
relacionar religion, psicoanalisis y marxismo de tal forma que tanto la determinacion
social del ser humano, segun Marx, como la resolucion individual mediante el
inconsciente, segun Freud, se puedan contemplar en una dependencia reciproca
entre ellas, sin estar por ello en contra de las ensefianzas de los profetas biblicos u
orientales. Fromm ve lo comdn del budismo, cristianismo, marxismo en que todas
estas corrientes de pensamiento animan al ser humano a vivir en el ser, es decir, a
estructurar la sociedad de tal forma que el ser humano pueda desarrollar sus fuerzas.
El budismo habla en este contexto al mismo tiempo menos de la sociedad, y pone su
punto de mira mas sobre el ser humano individual pero, coincidiendo con el

marxismo Yy el cristianismo, todos resaltan que el hombre «vuelve en si y hace de si



lo que puede hacer de si».

Con esta postura fue Fromm un secesionista el circulo de los colegas de la
denominada «Escuela de Franckfort». Alli trabajo junto a Max Horkheimer, Herbert
Marcuse, Theodor Adorno, Jirgen Habermas, Leo Léwenthal y fue, entre otros,
director de la seccion de psicologia social del Institut fur Sozialforschung.
Simultaneamente era miembro y colaborador del Frankfurter Psychoanalytiches
Institut, anexo al Institut fir Sozialforschung. Esto era importante, pues con ello se
daba por primera vez en Alemania que un instituto psicoanalitico trabajara en el seno
de una universidad. En este instituto trabajaban, bajo la direccion de Karl Landauer,

los psicoanalistas Frieda Fromm-Reichmann, Erich Fromm mismo y Heinrich Mang.

En los afios 1933/34 emigrd practicamente todo el Institut fir Sozialforschung
a los EE.UU., fue recibido primero en la Universidad de Chicago y se trasladd un
poco méas tarde a Nueva York. Fromm continuaba siendo aqui el director de la
seccion mas en Nueva York un consultorio psicoanalitico. Fromm se ocupaba en el
Institut fir Sozialforschung, que se llamaba ahora «International Institute for Social
Research», principalmente de continuar la valoracion del estudio empirico, realizado

todavia en Alemania, Arbeiter und Angesteilte am Vorabend des Dritten Reiches.

Polémicas con el psicoanalisis

Las violentas polémicas acerca de la metodologia del estudio o de su valoracion asi
como de la validez del psicoanalisis clasico condujeron finalmente a la salida de
Fromm del Institut flr Sozialforschung. Trabajo en varias universidades
estadounidenses y participd en las mas diversas fundaciones y nuevas fundaciones

de institutos psicoanaliticos.

En el debate televisivo ya mencionado, Fromm afirmé que fue primero un
«buen alumno», que «no tenia duda alguna» acerca de lo que ensefaba el
psicoanalisis: «Asi fui un buen freudiano a lo largo de toda mi época de estudiante...
y analicé, durante cinco o seis afios, estrictamente segun lo que habia aprendido».
Poco a poco se dio cuenta de que esperaba «oir de los pacientes lo que decian... la
teoria o... el dogma... si era un auténtico analista encontraria también lo correcto, si

tenia tan solo paciencia suficiente. »



En este punto empez6 Fromm su critica. Se apoydé en que se imponia al
paciente la actitud de esperanza de una teoria «Encontraba finalmente que siempre
salia lo que habia esperado y nunca nada nuevo, sino que eran determinados
conceptos rutinarios como el del complejo de Edipo, el miedo a la castracion y todo lo
demasY y que estaba muy contento cuando el paciente traia un suefio que parecia
coincidir con ello; hasta que vi progresivamente que yo conocia en realidad poco
acerca del paciente, solo complejos; este complejo, cualquier complejo y en segundo
lugar, que se hacia aburrido. No tenia relacion viva con el ser humano, no lo veia
como ser humano yY me sentia culpable frente a la regla si hacia cualquier otra
cosa, si habia al paciente de un modo algo mas libre; me habian ensefiado que
habia que permanecer muy pasivo y que la relacion debia ser muy impersonalY Y
entonces empeceé a preguntarme qué es lo que veo en realidad, y empecé a ver al
paciente mas en su totalidad y empecé a liberarme lentamente de la teoria de la
libido que era enormemente minuciosa, y empecé a ver a todo el ser humano la
estructura del ser humano individual, no solo en la familia —esto era la base de
Freud—, sino en la sociedad , bajo el punto de vista de los valores que determinan
su vida; y asi llegue progresivamente a otros resultados, otros métodos, y no he
dejado en realidad nunca de desarrollarme en este aspecto». Fromm se rebeld
contra la concepcion burguesa en la que se basaba el psicoandlisis: La familia como
realidad ultima; en su opinion, Freud nunca vio mas alld» de la misma. Veia a Freud
prisionero en un mundo determinado por la burguesia con sus estructuras de
propiedad, éxito, titulos, etc. Para Fromm, una de las «cosas mas increibles» de esto
es la diferencia entre el hombre y la mujer definida por Freud en su «actitud
masculinamente chauvinista». Compard esta actitud con la «argumentacion contra

los negros o con la de Hitler contra los judios».

La critca de Fromm al psicoanalisis clasico se puede resumir
aproximadamente en los puntos siguientes:

— El ser humano es gobernado por la dinamica del desarrollo de su libido y se
considera en primer lugar independiente de su entorno. Su relacién con la sociedad,
la cultura y la historia es de importancia secundaria en el marco de la satisfaccion de
las inclinaciones. Fromm opone una vision total del ser humano, es decir, el hombre

es para €l (como para también Freud) un ser de necesidades, pero: sus necesidades



resultan de la situacién total de la vida, depende de las relaciones “econémicas y de
las estructuras sociales y no es sélo un ser de instintos determinado Unicamente por

pulsiones.

—La aspiracion, psicolégicamente basada, hacia la satisfaccion (principio del
placer) se dirige a la reduccion de la infelicidad. Desde aqui el principio del placer
muestra una direccién equivocada; pues no se trata de la aspiracion de felicidad,
plenitud, alegria, realizacion, sino siempre de desviar en primer lugar la desgracia;
hay que ver en relacidén con esto la imagen freudiana del ser humano, en la que no
hay sitio para el «ser humano bueno»; pues lo Unico determinante, segun Freud, es
el egoismo del ser humano que debe controlarse mediante la conciencia. Por eso no
puede existir para €l una sociedad libre, sino, en todo caso, una sociedad
«civilizada», que puede realizarse mediante la ayuda de la represion de las

pulsiones.

Fromm tiene aqui una vision fundamentalmente distinta de la energia psico-
organica en el ser humano y de su importancia para el desarrollo humano. Para él el
ser humano es independiente de los instintos y de las pulsiones; en lugar de ello el
hombre tiene un caracter a la vez individual y social, con la tendencia a sobrevivir,
desarrollarse y crecer. Fromm habla en este contexto del «sindrome de crecimiento»
gue apunta a la mayor realizacidén posible del amor a la vida; Unicamente cuando ya
no puede estar en vigor el sindrome de crecimiento, actia el «sindrome de
decadencia», que es en si destructivo y conlleva una tendencia a obstaculizar la vida.
Fromm coincide con Freud en el sentido de que ambas tendencias existen y se
encuentran en contradiccion en el ser humano; en Freud dichas tendencias se
mantienen en lucha igualada y mutua hasta que finalmente la destructiva, la
inclinacion hacia la muerte, vence sobre el amor por lo vivo, el error Fromm lo ve de
otra forma: la tendencia destructiva irrumpe y entra en vigor cuando el ser humano

no ha acertado la tendencia hacia la vida, cuando ha fracasado.
Fromm como psicélogo filosofico y filosofo psicologico
Naturaleza, ser, existencia

Invocando a Marx, Fromm no distingue entre la «naturaleza» y el «ser» del hombre
pues como mostrara siempre un analisis del ser del hombre, «se trata primero de la

naturaleza humana en general (el ser) y después de su naturaleza de ser humano



modificada en cada época historica (naturaleza)», es decir, el «ser» del hombre se
diferencia mediante las diversas formas de su «existencia» histérica. En
correspondencia con esta diferenciacion entre una naturaleza humana en general y
la naturaleza del ser humano definida de forma histérica, Fromm encuentra dos
necesidades diferentes en: las necesidades «constantes», p. ej. Sexualidad y
hambre, como partes integrantes de la naturaleza humana, que puedan experimentar
—segun la cultura—expresiones distintas, y las necesidades «relativas», p. €].
Dinero, estética, valores, que no son partes esenciales de la naturaleza humana, sino
gue aparecen, segun Marx, como expresion de determinadas estructuras sociales (p.

ej. condiciones de produccién o estructura de comunicacion).

De este modo el ser humano esta dotado desde su nacimiento de las necesidades
«constantes» que se desarrollan entonces, segun la situacién histérica, o se amplian
mas adelante con las necesidades «relativas» especificas de la estructura de la
sociedad.

Para Fromm el nacimiento no es un «dia u hora determinado» sino que

prefieren hablar de un proceso en cuyo transcurso aparece una personalidad».

De igual forma el desarrollo y la evolucién de la humanidad proceso. Fromm
defendio por lo tanto una «representacion general de la naturaleza humana», basada

en dos caracteristicas:
1. la decreciente determinacién del comportamiento por los instintos,
2. el crecimiento del cerebro, especialmente del neocortex.

Como consecuencia de ello, se puede definir, de acuerdo con Fromm, al ser
humano como «el primate que inicié su desarrollo en un punto de su evolucion en el
gue la determinacion por los instintos habia alcanzado un punto minimo y el

desarrollo del cerebro un punto maximos.

Las dicotomias existenciales e historicas

Desde esta perspectiva el ser humano es «el mas desvalido y débil de todos los
seres vivos» esto va acompafiado de la conquista de un area completamente nueva

del pensamiento:



El hombre dispone, por un lado, de una «conciencia de si mismo», y por el
otro, de «razonx», es decir, de la capacidad de reconocer el ser de las cosas y no solo
su objeto. El hombre puede tomar conciencia, con la ayuda de esta conciencia, su
razon y su capacidad de representacion (imagination), «de su separacion de la
naturaleza y de otros seres humanos» reconoce su impotencia, su ignorancia, y el
final de su propia existencia: la muerte. De este modo el ser humano es
simultdineamente parte de la naturaleza que le rodea y es separado de ella:
«Arrojado al mundo en un lugar arbitrario y en un instante cualquiera, esta obligado a
dejarlo, como lo quiere la casualidad y contra su voluntad. Dado que es consciente
de si mismo reconoce su impotencia y la limitacién de su existencia. No esta nunca

libre de la dicotomia de su existencia».

Junto a la dicotomia entre la vida y la muerte Fromm menciona otra: la
existente entre el desarrollo de todas las posibilidades que laten en el ser humano y
brevedad de la vida, es decir, se llega a un «conflicto tragico» entre el «derecho de

cada uno a realizar sus posibilidades» y el tiempo de vida del que se dispone.

Otra dicotomia existencial consiste en que el hombre se encuentra solo y esta
simultdneamente en relacidon: «esta solo en cuanto es un ser Unico que no es
idéntico a ningun otro y que es consciente de si mismo como grandeza... Y de todas

formas no puede soportar estar solo, sin relacién con sus congéneres».

Junto a estas «dicotomias existenciales», que estan ligadas genuinamente
con la existencia del hombre y conforman su ser, existen para Fromm las
«dicotomias historicas»; aqui se trata de contradicciones creadas por el mismo
hombre y que por ello él mismo puede resolver, al contrario de las dicotomias
existenciales, que no puede resolver. Aqui existe para Fromm «una Unica solucion:
mirar la verdad de frente» y enfrentarse a las dicotomias existenciales. Fromm
advierte de que no se confie un problema como éste a una fuerza situada fuera del
hombre, como p. ej. la Iglesia, el Estado o los caudillos politicos: «EI hombre debe
aceptar la responsabilidad por si mismo y conformarse con que sélo mediante el
desarrollo de sus propias fuerzas puede dar sentido a su vida». Debe hacer esto, sin
tener la certeza de que las cosas se desarrollaran de forma positiva; debe entrar en

la incerteza y comprender que «su vida tiene tan solo el sentido que él le haya dado,



mediante el desarrollo de sus fuerzas: viviendo de forma productiva».

Esto conduce a una «perturbacion permanente de su equilibrio interno», es
decir, se alternan constantemente fases de equilibrio y de falta de equilibrio, de

certeza e incerteza, de estabilidad e inestabilidad.

Cada vez que su equilibrio interno esta de nuevo perturbado se ve obligado a
buscar uno nuevo. «Lo que se ha visto frecuentemente como tendencia innata del
ser humano al progreso, es en realidad un intento de encontrar un equilibrio nuevo, y
a ser posible mejor». Para Fromm, el «ser» 0 la « naturaleza» del ser humano se
pueden definir, de la mejor forma mediante las «contradicciones» que constituyen la

existencia humana y que llevan constantemente en si la posibilidad de superacion.

Fromm denomina a esto el «proceso del convertirse en mismo», en cuyo
transcurso el ser humano cambia su entorno y simultaneamente se cambia a si

mismo.

Necesidades fisioldgicas y existenciales

Las necesidades que guian al hombre en dicho transcurso son, por un lado, las
«necesidades fisioldgicas» como el hambre, la sed, el suefio, la sexualidad vy, por el
otro, las «necesidades existenciales». Las necesidades fisioldgicas las comparte el
ser humano con los animales; sin embargo, pueden satisfacerse en la medida en la

gue se satisfacen también las necesidades existenciales.

Fromm las describe en diferentes libros y emplea, en parte, conceptos diferentes.
Yo me refiero esencialmente a sus explicaciones en Anatomie der menschlichen

Destruktivitat y Wege aus einer kranken Gesellschaft:

=

necesidad de orientacion y entrega,

2. necesidad de estar arraigado,

3. necesidad de identidad,
4. necesidad de conseguir algo,

5. necesidad de trascendencia.



Para encontrarse a gusto en el mundo, para poder actuar con una meta y de un
modo consecuente, el hombre necesita «un mapa de su mundo natural y social... un
punto fijo... que le permita ordenar todas las impresiones que caen sobre él». Fromm
sefiala que no solo toda cultura debe mostrar un marco de orientacion como éste,
sino también todo hombre (incluso aunque no sea consciente de ello). Ademas el ser
humano necesita la posibilidad de la «entrega total» ya que el objeto de la adoracién
concentra sus energias en una direccion, representa un contrapeso a la experiencia

de la impotencia de una existencia aislada y confiere sentido a la vida en su totalidad.

La necesidad de «estar arraigado» se caracteriza por el hecho de que el hombre
ha experimentado con el nacimiento algo parecido a un desarraigo, es decir, pierde
la seguridad y recogimiento que tenia en el seno materno. EI hombre puede resolver
este problema sélo echando nuevas raices: «Tiene una Unica alternativa: o aferrarse
a su tendencia a regredir y pagar por ella con la... dependencia, o avanzar y
alcanzar, por su propio esfuerzo, nuevas raices en el mundo, viviendo la hermandad

de todos los seres humanos y liberandose del poder del pasado».

Fromm concibe la necesidad de «identidad» o de «unidad» como muy parecida a
las necesidades de estar arraigado y «de estar referido a». El ser humano se
diferencia del animal por poder tener conciencia de si mismo o poder decir y sentir
«y0 soy yo». Ya que ha dejado tras de si la unidad originaria (animal) con la
naturaleza tiene que formarse con la ayuda de la razon y de la capacidad de
representacion, una representacion de si mismo y estar en situacion de «sentir como
el sujeto de su actuacion». Esta necesidad comprende al ser humano como un todo y
se expresa en que desarrolla un empefio de alcanzar la armonia consigo mismo y
con su entorno. Esta necesidad se impone con mayor fuerza donde el ser humano
vive su identidad individual en forma de una actividad productiva, y para Fromm
existe «soOlo un camino hacia la unidad, que puede tener éxito, sin mutilar al ser
humano... sélo a través del desarrollo completo de su razén y su amor». Esta meta,
segun Fromm, es comun a muchas religiones. El budismo, el tacismo, el judaismo
profético y el cristianismo de los evangelios se unen en esta meta, «alcanzar la
vivencia de ser uno, no mediante la regresion a la existencia animal, sino a través de
convertirse completamente en ser humano: ser uno consigo mismo, con los

congéneres, ser uno con la naturaleza.



En la «necesidad de conseguir algo» se producen también grandes coincidencias
con las necesidades ya mencionadas; a pesar de todo Fromm menciona con esta
necesidad un aspecto que no aparecia hasta ahora con esta claridad: la dicotomia
entre el ser humano y la naturaleza. El alejarse del ser humano de la naturaleza
contiene, sin embargo, el aspecto de la superioridad del ser humano sobre la
naturaleza, pero al mismo tiempo también una inferioridad basada en el hecho de
gue el ser humano es «el mas desvalido y débil de todos los seres vivos». Desde
esta posicibn amenazante el ser humano tiene la necesidad de conseguir algo:
«Poder conseguir algo significa, que se es activo y que no solamente actlan los
demas sobre nosotros, que somos activos y no pasivos. El dltimo término demuestra
gue somos. Este principio se puede también formular del siguiente modo: Soy porque

consigo algo».

La necesidad de «trascendencia» va nuevamente mas alla de lo que se ha dicho
sobre el «conseguir». Fromm parte de que no puede bastar al hombre el ser tan sélo
creado, sino «que le empuja a superar el papel de lo creado... convirtiéndose él
mismo en un “creador’». Esto puede hacerlo de dos formas: en la forma productiva
crea él mismo nueva vida y en la forma destructiva la destruye. En ambas formas el
ser humano «trasciende» su propia existencia y se ve, en ultimo extremo, «colocado

ante la eleccién de crear o destruir algo, de amar o de odiar».

En la representacion de las necesidades se encuentran coincidencias con la teoria
de las necesidades de Abraham Maslow, a quien Fromm se refiere explicitamente.
Sin embargo, no quiero profundizar aqui mas y me remito, en este contexto, al
trabajo alin no publicado de Dietrich Junge sobre el tema Bedu fnistheorien in der

Humanistischen Psychologie: Analyse und Kiritik.
Individuo y sociedad

En el libro de Fromm Escape from Freedom trata de la «interaccién entre factores
psicolégicos y socioldgicos». Para Fromm la base real del proceso social es «el
individuo, sus deseos y miedos, sus preferencias y su razon, su tendencia tanto
hacia lo bueno como hacia lo malo» por ello debemos y queremos comprender la
dinamica del proceso social, también la dinamica de los procesos que se producen

en el propio individuo. Dado que Fromm argumenta sobre una base dialéctica



también vale naturalmente lo contrario, es decir, s6lo podemos concebir al ser
humano individual en relacién con la cultura que lo rodea. Al principio de su libro

Escape from Freedom, Fromm formula la tesis de «que el hombre moderno..., no ha
aprendido todavia a expresar completamente sus posibilidades intelectuales,
emocionales y sensoriales. Si bien la libertad le ha posibilitado la independencia y la
racionalidad, sin embargo, le ha aislado y hecho con ello miedoso e impotente. El
hombre no puede soportar este aislamiento y se ve por tanto colocado ante la
alternativa de huir de la carga de su libertad y ponerse de nuevo en dependencia y
sometimiento o avanzar hacia la completa realizaciéon de la libertad positiva que se

basa en la : exclusividad e individualidad del ser humano».

Para Fromm la historia de la humanidad estd acufiada por la aspiraciéon a la
libertad: «A pesar de muchos retrocesos se han librado algunas batallas por la
libertad», y a pesar de ello se ha desarrollado sobre el suelo de la libertad ganada en
cada caso una nueva forma de opresion; aunque los seres humanos hayan hecho
saltar a lo largo de la historia una tras otra las cadenas y se hayan convertido cada
vez mas en sefiores de la naturaleza, no se ha alcanzado nunca lo que se ha sofiado
como expresion de libertad: «EI hombre puede autogobernarse, tomar sus propias
decisiones y pensar y sentir lo que considera correcto». Por esto el establecimiento
del fascismo era para Fromm un reto por partida doble: por un lado como enemigo de
un sistema politico, que tenia que conducir politicamente a la catastrofe, y por el otro,
también como psicélogo; le sobrevino la cuestion de si en el hombre ademas de la
tendencia a la libertad, latia algo mas, algo asi como «anhelo de sumision y la
aspiracion de poder». El establecimiento de un sistema totalitario como éste, en el
que millones de seres humanos renunciaron a la libertad, por la que sus ancestros
habian luchado y dado la vida, exigia otra respuesta que la de que Hitler habia
llegado al poder de forma legal o «con mafia y astucia». Fromm no alza el dedo
indice moral, sino que lo coloca conscientemente en esta herida: «Si queremos evitar
el fascismo, debemos comprenderlo» esto significa para él que debemos investigar
como millones de personas se han encontrado en su interior mas profundo con el

fascismo cercano y real.

La posibilidad para esto la ve en la integracidon del psicoanalisis en el contexto
de una teoria marxista de la sociedad. Fromm, al igual que Karen Horney (1939) y

Harry Stuck Sullivan (1940), critica el psicoanalisis de Freud en cuanto a que tiene



una imagen del ser humano que lo representa como malo y antisocial por naturaleza:
«La sociedad tiene que domesticarlo (al hombre) primero. Debe tolerar, sin embargo,
la satisfaccion directa de algunas tendencias biolégicas, y por lo tanto inextirpables,
pero debe refinar la mayoria de los impulsos basicos humanos y mantenerlos en
orden». Esto conduce, segin Fromm, a que se consideren estaticamente, en lugar
de dinamicamente y vivas, las relaciones del ser humano individual con la sociedad:
«El area de las relaciones interhumanas se parece al mercado: se trata de un
intercambio de satisfacciones, de necesidades biolégicamente determinadas, en el
gue la relacion con otras personas es siempre un medio para un fin y nunca un fin en

si mismo».

Fromm opone una postura no estatica, que ve a los hombres en su «relacion...
con el mundo», es decir, parte, al igual que Freud, de que las necesidades bésicas,
como p. ej. el hambre, la sed y la sexualidad, se encuentran en todos los hombres de
idéntica forma. Existen sin embargo también aspiraciones que determinan las
diferencias en el caracter de las personas, como p. €j., «xamor y odio, la aspiracion de
poder y la exigencia de someterse, la alegria en el disfrute sensorial y el miedo a él»
todas las tendencias han aparecido, para Fromm, en la interaccion con la realidad
social: «Tanto las inclinaciones mas bonitas como también las mas repugnantes del
ser humano no son parte biolégicamente determinada de su naturaleza, sino el

resultado del proceso social que genera al hombre».

El ser humano y la naturaleza se desarrollan y cambian, segin Fromm, en
dependencia e influencia mutuas. Lo pone de manifiesto en el hombre, que «nace
dentro de» una situacion social determinada, crece, tiene que comer y beber y por
ello que trabajar; y trabajar precisamente en las condiciones que le impone su
situacion especifica, es decir, no puede cambiar ni su necesidad de vivir (comer,
beber, etc.) como tampoco el sistema social que el ser humano encuentra: «De este
modo la forma de vida, tal y como esta dada para cada individuo por la singularidad
del sistema econdémico, se convierte en el factor que determina en primer lugar toda
la estructura de su caracter, ya que la tendencia imperativa a la autoconservacion
(comer, beber, etc.) le obliga a aceptar las condiciones bajo las que tiene que vivir».
Solo sobre la base de la aceptacion de la situacion factica puede «intentar junto con

otros traer cambios politicos y econdmicos».



Sin embargo este proceso de cambio no se lleva a cabo sélo en el plano
cultural y sociopolitico fuera del individuo, sino que simultdneamente en el mismo
individuo. Se ve asi que el hombre, en el transcurso de su desarrollo historico y
social, se ha liberado cada vez mas de sus condiciones iniciales. Fromm emplea aqui
como simbolo de la independencia del individuo, primero de la madre y mas tarde de
la sociedad, la imagen del «cordon umbilical», que el hombre desata poco a poco en
un «proceso de individuacion»; pues mientras el hombre «no ha roto completamente

el cordon umbilical que le une con el mundo externo no es todavia libre».

La doble cara de la libertad. Para Fromm este proceso de la individuacion
tiene un caracter dialéctico, pues una libertad creciente va pareja con una seguridad
y recogimiento decrecientes. La dialéctica consiste en el «crecimiento de la fuerza de
uno mismo», acompafiado de un «aislamiento creciente». Fromm pone esto de
manifiesto en el desarrollo del nifio: las condiciones primarias no sélo dan al nifio
seguridad, sino una unidad integrada con el mundo que le rodea. En la medida en
gue el nifio se aleja de este mundo, se da mas cuenta de que esta «solo» y que es
una grandeza separada de todas las demas. Esta independencia de un mundo que
es, en comparacion con la propia existencia individual enormemente fuerte y
poderoso y frecuentemente también amenazante y peligroso, genera un sentimiento
de impotencia y miedo». La libertad ganada es por tanto un «regalo discrepante»,
pues la libertad creciente y la ampliacion de las posibilidades de actuacion a ella
ligadas estan ligadas a un aumento de la propia responsabilidad.

«Libertad de» y «libertad para». A diferencia del animal, cuyo comportamiento
se desarrolla en cadenas estimulo-respuesta ampliamente determinadas, el hombre
tiene que «elegir entre diversas posibilidades». Fromm distingue por ello entre la
«libertad de» y «la «libertad para»; la separacion de las condiciones primarias
corresponde aqui al concepto «libertad de», en el sentido de un «liberarse de»,
mientras que «libertad para» significa la «libertad positiva», es decir, la «posibilidad
de una realizacion positiva». Aqui ve Fromm la relacion productiva del hombre con el
mundo, su «solidaridad activa con todos los congéneres y su estar activo, amor y
trabajo espontéaneos, que le unen nuevamente con el mundo, no a través de

condiciones primarias, sino como individuo libre e independiente».

Y precisamente en este punto da Fromm un paso decisivo: afirma, que el



hombre lleva en si las posibilidades de crear la «libertad para» a partir de la «libertad
de», pero que no decide a este respecto solo sino en conjunto con la situacion
histérica, politica y cultural, en la que cada individuo desarrolla esta lucha por su
libertad: «Sin embargo, cuando las condiciones econdémicas, sociales y politicas no
brindan una base para la realizacion de la individualidad..., entonces la libertad (la
“libertad de”) se convierte en una carga insoportable. Se vuelve sinbnimo de duda, de
una vida sin sentido ni direccion. Se generan entonces poderosas tendencias de huir
de este tipo de libertad hacia la sumisiéon o hacia alguna relacion con las personas y
el mundo, que promete una suavizacion de la inseguridad, incluso cuando quita al

hombre su libertad».

El ser humano individual y la historia. Fromm aborda una tarea muy dificil: intenta
deducir esta dialéctica de la libertad a partir de un analisis histérico de nuestra
sociedad. Analiza las estructuras politicas y econdémicas de la edad media e intenta
unir la esencia de las corrientes pasajeras (renacimiento, reforma, capitalismo
temprano) con la esencia dialéctica de la libertad en el ser humano individual. Lo
esencial en este analisis es que Fromm es mas justo con su forma dialéctica de
aproximarse a cada época histérica que nuestros manuales escolares de historia,
pues pone al descubierto no sélo lo positivo que ha aportado cada época al
desarrollo de la libertad, sino también los efectos negativos, y viceversa: si analiza
una época en cuanto a sus efectos negativos sobre la libertad del individuo, entonces

indica también lo positivo de dicha época:

— EI sistema feudal de la edad media es para Fromm en primer lugar y
primordialmente un sistema social represivo en el que una pequefia capa superior
llevaba una vida materialmente segura y culturalmente creativa a costa del
pueblo. Fromm ve la dialéctica de la libertad en que si bien la libertad de la gran
masa del pueblo estaba completamente oprimida, por otro lado, sin embargo, la
vida reglamentada por normas y jerarquias representaba un sistema ordenado,
gue garantizaba al individuo una gran cantidad de seguridad, mas exactamente,
seguridad psiquica. El individuo estaba libre de responsabilidad, pero no era libre
de desarrollarse personalmente: «Sin embargo, a pesar de que el individuo no
fuese libre en nuestro sentido moderno no estaba ni solo ni aislado. Dado que el
hombre poseia, desde el instante de su nacimiento, un sitio determinado y

definitivo,... estaba arraigado en un todo estructurado. La vida poseia para €l un



sentido que no admitia duda. Todos se identificaban con su papel en la

sociedad».

— Las medidas politicas de Federico (1230 d. C.) tenian como finalidad convertir al
pueblo en una masa sin voluntad, desarmada y apta para pagar impuestos.
Destruyo asi la estructura social de la edad media, con el resultado de que, por
un lado, se redujo aun mas el espacio de juego del individuo, pero, por otro lado,
Fromm ve esta época como la del comienzo de la existencia del individuo tal y
como se concibe en la actualidad: «Aparecié un nuevo despotismo que coincidia
con un nuevo individualismo. Libertad y tirania, individualidad y falta de

orientacion estuvieron inexplicablemente unidas».

— EI capitalismo en sus inicios hacia a los ricos aun mas ricos y a los pobres aun
mas pobres y permiti6 la aparicion de una «capa media» de artesanos y
comerciantes. A pesar de que el renacimiento no fuese una cultura de los pobres
o de la nueva capa media, sino una cultura de los ricos nobles y terratenientes, el
sentimiento de libertad, que penetré con el renacimiento, influenciéo también el
desarrollo de los Otros grupos sociales, es decir, de los pobres y de la nueva
capa media. Fromm indica que se puede ver el caracter dialéctico de la libertad
en todas las agrupaciones sociales: los ricos, que eran los Unicos que podian
aprovechar las posibilidades de la nueva libertad, eran «libres, pero estaban

también mas solos...

La libertad parece haberles traido dos cosas: un creciente sentimiento de fuerza y
al mismo tiempo una mayor soledad, duda y escepticismo y como consecuencia de
todo ello, miedo». Los miembros de las capas media y baja, que se sentian elevados
en la protesta de la reforma de Lutero, si bien estaban muy limitados en su libertad
individual no estaban, sin embargo, solos sino arraigados con seguridad en las
normas y estructuras sociales a ellos asignadas. Se encontraron de nuevo a si
mismos en la protesta de Lutero contra los usos capitalistas en la economia y la
Iglesia (indulgencias) y perdieron, a causa de su identificacion con la tesis de Lutero
de la reforma, la fuerza de un movimiento social de Masas. Desde la postura de la
seguridad psiquica individual lucharon por la ampliacion de su libertad; pues la
libertad era algo que no podian perder sino, en todo caso, ganar.

El espiritu de la libertad, que recorre el renacimiento y la reforma, forma la base



para el desarrollo del capitalismo temprano; para Fromm es caracteristico para los
hombres de este tiempo —sin importar la clase social a la que pertenecian— «el
surgimiento del hombre desde una existencia preindividualista en la que el hombre
percibe como algo aparte». El hombre se ve confrontado con la «doble cara de la
libertad», es decir, el individuo gana libertad a través del papel que se le deja o tiene
gue desempefiar en su sociedad, y pierde simultdneamente o se «libera de» las
ataduras que le ofrecian hasta ahora seguridad y recogimiento. El ser humano ya no
es el centro del mundo, las posibilidades del mundo pasan a primer plano, iguales en
su fascinacion y amenaza: «El individuo esta solo frente al mundo, es un forastero,

arrojado a un mundo ilimitado y amenazador».

El problema de esta libertad de doble cara reside para Fromm en que muchos
hombres logran dar el paso de defenderse de la opresion, es decir, de alcanzar un
trozo de «libertad de», pero no pueden acabar con el aislamiento que
simultaneamente aparece; pues la autentica liberacion no reside en la «libertad de»,
sino en la «libertad para», que se expresa en que el hombre actuando junto con
otros, desarrolla las posibilidades que laten en él; tiene que aceptar conscientemente
la responsabilidad por la forma de aparicion negativa de la «libertad para» como
aislamiento, duda y miedo. Si no lo logra corre el peligro de salir del lodo y caer en el
arroyo, de pasar de la recién superada dependencia de un poder extrafio a la
siguiente dependencia. Para Fromm la historia del ser humano esta exactamente
caracterizada por ello: si bien el paso del feudalismo al capitalismo fue en un
principio una enorme ganancia de libertad, esta libertad se desenmascaro
rapidamente como una «libertad de», que imponia de nuevo a los hombres una
sociedad determinada por el dominio del hombre por el hombre y que, contemplada
individualmente, el hombre superaba con la huida hacia lo autoritario, lo destructivo o

lo conformista.

El ser humano debe realizar su propio yo. Fromm no se detiene, sin embargo, en
mostrarnos este peligro de un circulo vicioso, sino que desarrolla representaciones
concretas acerca de como los hombres y la humanidad pueden lograr transformar la
«libertad de» en una «libertad para», en una «libertad positiva», una forma de
libertad que permite al hombre individual existir como un si mismo independiente,
gue a pesar de su independencia representa una unidad con los demas seres

humanos y la naturaleza. Para Fromm la libertad del individuo no esta en



contradiccion con la vinculacion del individuo en un entorno. Al contrario que los
filosofos del idealismo, que eran de la opinion de que el ser humano sélo podia llegar
a la autorrealizacion a través de la comprension intelectual, Fromm opina que «la
autorrealizaciébn del si mismo no sélo se produce a través de un acto del
pensamiento sino también mediante la realizacidon de toda la personalidad», a través
de que «el hombre exprese activamente todas sus posibilidades emocionales e
intelectuales... con otras palabras: la libertad positiva consiste en la actividad

espontanea de la personalidad total e integrada.

Fromm se refiere a una «actividad creativa» que presupone una personalidad «en
su totalidad»; pues soOlo en la totalidad de su personalidad puede el hombre
desarrollar una actividad espontanea, que le posibilite a si mismo la autorrealizacion
individual con vinculacion simultdnea con el mundo. Esta actividad espontanea, que
le posibilite asimismo o la autorrealizacion individual con vinculacion simultanea con
el mundo. Esta actividad espontanea es, para Fromm, la solucién al problema de la
libertad. Mientras que la libertad negativa (la «libertad de») convierte al hombre en un
ser que aislado, receloso y distanciado, entra en contacto con el entorno de un si
mismo débil y amenazado, la actividad espontdnea es para Fromm la forma
adecuada de «libertad para»; pues «en la realizacion del si mismo se une de nuevo

el hombre con el mundo, con el ser humano y consigo mismo»

Fromm menciona tres componentes de la realizacién espontanea:
1. el amor del hombre,
2. el trabajo del hombre,

3. la singularidad del hombre.

El amor significa en este contexto la dedicacion espontanea a otros seres
humanos con el mantenimiento simultdneo del si mismo individual: «La propiedad
dinamica del amor reside precisamente en esta polaridad, que consiste en que brota
de las necesidades, supera la separacion y permite llegar a ser uno sin perder, a
pesar de ello, la propia individualidad». Fromm separa claramente esta comprension
del amor de aquellas en las que se equipara el amor a la entrega de uno mismo o a

la posesiéon. Correspondientemente, el «trabajo» es expresion de la actividad



espontanea sélo cuando se concibe como «creacion en la que el ser humano se

convierte, en el acto de la creacién, en un acto de la naturaleza».

La «singularidad» del ser humano es la tercera caracteristica de la realizacion
espontanea. Esta singularidad tampoco es en si univoca: por un lado los seres
humanos son iguales al nacer, por el otro, no lo son. La diferencia descansa sobre la
base genética y social diferente para cada ser humano. Son iguales por tener todas
propiedades humanas, por «tener, como seres humanos el mismo destino y el mismo
derecho invariable de libertad y felicidad». A pesar de esta igualdad el si mismo
individual se desarrolla sobre la base de un «crecimiento organico», y corresponde al
«desarrollo de un nucleo que es propio de esta persona y vale sélo por ella». Una
visibn como ésta presupone que se tiene gran respeto frente a la singularidad de
cada ser humano individual, es decir, también frente a si mismo: «Esta atencion
respecto de la singularidad del si mismo y su cuidado es la conquista mas valiosa de

la cultura humana».

Amor, trabajo y singularidad del hombre son por tanto para Fromm las
caracteristicas mas decisorias de una actividad activa, creativa y espontanea. Aqui
ve él la oportunidad de que el hombre pueda alcanzar una liberacion «real», una
libertad que no le «cobre» en seguida de nuevo, sino que le posibilite la realizacion
de si mismo y la simultanea «solidaridad» con los otros hombres: «La dicotomia
fundamental que reside en la libertad —el nacimiento de la individualidad y el dolor
del estar solo— se resuelve, en un plano mas alto, mediante la actividad espontanea
del ser humano. En cada actividad espontanea el ser humano recibe al mundo en si.
Con ello no sélo queda intacto su si mismo, sino que se fortalece y refuerza». La
nueva forma de la seguridad, que resulta de aqui para el individuo, no depende ya de
un poder o autoridad externos; tampoco se trata de una seguridad, que no conoce la
cara tragica del dolor, sino que «la nueva seguridad es dinamica. No se basa en la

proteccidn por otros sino en la actividad espontanea propia».

Fromm liga a esta concepcion la esperanza de que una sociedad cuyos seres
humanos conciban y vivan la libertad como «libertad para», como actividad
espontanea, tendria que estar en disposicion de resolver todos los problemas
econdmicos y sociales y de no poder ofrecer ya una base para sistemas autoritarios.

El hombre tendria la posibilidad de poner el control del aparato econdémico al servicio



del bienestar de todos. Fromm, a la vista de las malas experiencias de que la
humanidad ha hecho en la lucha por la libertad —también en el marco de la
democracia—, vincula la esperanza, que él liga a las sociedades democraticas, con
la advertencia de no caer en la resignacion, sino de enfrentarse ofensivamente con el
presente y el futuro, con las metas y sentido de un si mismo que se autorrealiza
activa y espontaneamente: «La victoria sobre los sistemas autoritarios de todo tipo
sera posible Unicamente cuando la democracia no retroceda, sino que tome la
ofensiva y transforme en realidad lo que pensaban todos los que lucharon en el siglo
pasado por la libertad. Triunfara sobre las fuerzas so6lo cuando pueda llenar a los
seres humanos con la mas fuerte creencia de la que es capaz la inteligencia
humana: con la creencia en la vida, en la verdad y en la libertad como la realizaciéon

activa y espontanea del si mismo individual».

Fromm se muestra fundamentalmente optimista a pesar de que la situacion del
hombre y de la sociedad en la que vive no es muy alentadora. En su libro To have or
to be («Tener o ser»; 1976) escribe que considera casi desesperadas las
perspectivas para el desarrollo hacia un mundo mejor: todos los argumentos hablan
a favor de que la humanidad continda llevando a cabo y consintiendo, contra su
propia conviccion, una politica erigida contra el ser humano, lo que conduce en
ultimo extremo a la gran catastrofe, la guerra nuclear. Sin embargo, la valoracion
«casi desesperada» deja un pequefio juego, a cuyo aprovechamiento nos quiere
alentar Fromm: «Mientras en las cuestiones de la vida exista todavia una pequefia
posibilidad, digamos de un 1 % 6 2 %, no se puede renunciar, hay que intentarlo todo
para evitar la catastrofe; pues cuando se trata de la vida es diferente a cuando se
trata del dinero.., mientras se pueda creer que puede suceder casi un milagro,
mientras no se pueda demostrar que es imposible... hay que hacer el intento... de

despertar a los seres humanos».

Trasfondo filoséfico y comprension de la ciencia

Ya he expuesto antes con detalle, en el marco de la exposiciéon del trasfondo
personal de Fromm y de su carrera profesional, el trasfondo filoséfico. Ahora voy a
tratar principalmente hasta qué punto se puede incluir el pensamiento de Fromm en
la filosofia existencialista y a la fenomenologia. Para Fromm es de importancia

capital el conocimiento de que el ser humano no tiene 0 posee un ser, Sino que «es



un ser y una existencia.

Con su comprensién de la «doble cara de la libertad», basada en ello, Fromm esté
ligado sin duda a los pensadores existencialistas como Kierkegaard, Heidegger,
Jaspers, Sartre y Buber. El propio Fromm mencion6 la proximidad al concepto
heideggeriano de «ser arrojado» y a la comprensién dialégica buberiana de «yo y

ta».

Para él estaban en primer término los escritos de Marx y los de los profetas
del Antiguo Testamento, pues también aqui encontré6 Fromm el pensamiento de que

no es el «tener» sino el «ser» el que distingue la existencia humana.

Erich Fromm
Antiguo Fenomenologia Marxismo Filosofia
Testamento Oriental

(Los Profetas) (Budismo, Zen)

Neopsicoanalisis Socialpsicologico-marxista
(Eriggh Fomm)

Psicoanalisis
(S.Freud)

Fig.7 Punto de referencia filosofica, religiosa y psicoldgica del neopsicoandlisis social psicologico-

marxista de Erich Fromm.

El pensamiento de «ser arrojado» y la posibilidad y necesidad de la eleccion
resultante de él, que representan en ultimo extremo, igual que el «yo y ta» buberiano,
perspectivas de actuacion desde la perspectiva del ser humano individual, aparecen
asimismo en Marx soOlo desde la perspectiva del hombre que actia de forma

colectiva. Fromm esta fascinado por la filosofia marxista, que coincidia ampliamente,



en las cuestiones que a él le interesaban, con las representaciones de los antiguos
profetas, ya que en el Antiguo Testamento se trata, como en Marx, en ultimo
extremo, de la autorrealizacion del ser humano en el sentido del humanismo, es
decir, de una sociedad en la que, en la préctica social y para el bienestar de cada
individuo, se realicen los principios de la justicia, del amor, de la verdad, del ser y no

los principios del tener.

A pesar de existir una gran coincidencia con la filosofia existencialista en
cuanto a la concepcién de la «responsabilidad», en el caso de Fromm, hay que
atribuir ésta probablemente mas a la influencia del pensamiento budista. A Fromm le
fascinaba la posibilidad de pensar y vivir de forma religiosa sin tener que colocar esta
vida bajo la responsabilidad de una autoridad absoluta. Aunque la religion y filosofia
budistas pretenden la «senda del medio» entre el optimismo y el autotormento o los
mandamientos para el sendero de ocho partes hacia el «Nirvana» como llena de
sentido y valiosa, el Unico responsable del camino que recorre el ser humano en su
vida es él mismo. En este contexto se encuentra con mayor rapidez en Fromm un
paralelismo con la comprension existencialista de la «condicion de presente», que se
sedimenta en su critica a la orientacion hacia el pasado del psicoanalisis. Esta claro
gue Fromm concedio gran importancia, a través de la acentuacion de la respiracion y
el movimiento, al aqui y ahora en la situacion terapéutica; creo improbable que se
trate aqui, de una «condicién de presente» proyectada hacia el futuro, en el sentido
de la filosofia existencialista.

Igualmente improbable es que Fromm haya tomado la comprension del «estar
en el mundo» de la filosofia existencialista; es mas probable que se haya orientado
aqui en el concepto marxista del materialismo dialéctico e histérico, que define
siempre la posicion del ser humano en el mundo —de forma parecida a las
representaciones de la filosofia existencialista— dependiendo de la sociedad que le
rodea o de su historia.

Fromm toma —a diferencia de la filosofia existencialista— tanto la acentuacion
de la limitacion econdmica de la existencia humana como también el concepto del
«trabajo», en el sentido de actividad productiva y colectiva, como categoria
fundamental de la existencia histérica del hombre. Ambas corrientes filosoficas

resaltan asimismo la dependencia intelectual del hombre y el mundo asi como



también el caracter orientado hacia la actuacion de esta dependencia reciproca. El
punto de vista es no obstante diferente: mientras que la filosofia existencialista ve el
ensamblaje entre el hombre y el mundo mas bien desde la perspectiva del hombre
individual como individuo, la filosofia marxista contempla siempre al hombre
individual sobre el fondo de su vinculacién histéricamente determinada vy
colectivamente activa. Erich Fromm es el Unico psicélogo humanistico que conozca,

gue se orienta aqui claramente hacia la concepcion marxista.

Correspondientemente, encontramos en Fromm una comprension de la
ciencia influida tanto por el marxismo como por la fenomenologia. Se separa tanto de
los que parten de una «naturaleza rigida e invariable» del ser humano y deducen de
ello que como consecuencia las estructuras e «instituciones sociales existentes» son
también «necesarias e inmodificables», como de los «defensores de una teoria de la
moldeabilidad infinita de la naturaleza humana». Segun esta teoria, el hombre seria,
para Fromm, «s6lo una marioneta de las relaciones sociales». A Fromm le gustaria
—influido por la comprensién fenomenoldgica y marxista de la ciencia— unir ambas
cosas. Parte de gque la naturaleza del ser humano no es rigida y como consecuencia
de ello la cultura del ser humano no puede ser rigida; simultaneamente, la cultura no
es algo fijo a lo que la naturaleza humana se adapte ciegamente: «El ser humano se
puede adaptar casi a todas las relaciones culturales: sin embargo, si éstas
contradicen su naturaleza, aparecen trastornos mentales y emocionales que le
fuerzan poco a poco a cambiar estas relaciones, ya que no puede cambiar su

naturaleza».

Por ello el objeto de la ciencia de los seres humanos debe ser el ser y la
naturaleza humanos. Su meta es obtener respuestas satisfactorias. EI método
consiste en «observar las reacciones del hombre a distintas condiciones individuales
y sociales para llegar a conclusiones acerca de la naturaleza del ser humano, a partir

de la observaciéon de dichas reacciones».

La influencia fenomenolégica se expresa en que Fromm —al igual que
también Goldstein, Buhler, Maslow, Rogers, Cohn, Peris, Binswanger y Boss— parte
de que existe una relacion personal y subjetiva entre el investigador y el objeto de la
investigacién. En una conversacion con H.J. Schultz, Fromm reconoce a la edad de

74 anos: «No he tenido nunca la capacidad, ni la he obtenido hasta el dia de hoy, de



poder pensar sobre cosas que no puedo experimentar, es decir, para mi es dificil el
pensamiento abstracto. Puedo pensar soélo lo que se refiere a algo, lo que he
experimentado en concreto». Concreto significa que Fromm desearia unir la
metodologia fenomenolégica del psicoanalisis con la metodologia marxista del
materialismo historico. En el articulo Uber die Methoden und Aufgabe einer
analytischen Sozialpsychologie, que se hizo famoso en el marco de las controversias
en el seno de la Escuela de Francfort, Fromm escribe que «el proceso social se
puede entender, también sin psicologia, ... desde el conocimiento de las... fuerzas
econOémicas», sin embargo, dado que en Ultimo extremo no son las leyes sociales las
gue actuan sino el ser humano, no pueden faltar, en el analisis psicosocial, los
mecanismos Yy estructuras que se llevan a cabo en el interior de cada ser humano
individual. Para Fromm resulta de la consideracién del psicoanalisis «en el seno del
materialismo historico, un refinamiento del método, una ampliacién del conocimiento
de las fuerzas que actlan en el proceso social, una mayor seguridad, asi como
comprension de los desarrollos histéricos y también el pronéstico de los sucesos

sociales futuros».

El método empleado para la valoracion del estudio Arbeiter und Angesteilte
am Vorabend des Dritten Reiches era comprensible Unicamente sobre el fondo de
esta comprension de la ciencia. Lo especial de este método consistia en que los
cuestionarios compuestos por preguntas abiertas se sometian a una valoracion e
interpretacion psicoanalitica. Como traduccidn consecuente de la comprension
psicoanalitica fundamental del ser humano, de que sus actuaciones estan regidas en
Su mayor parte por el inconsciente, se interpretaron las respuestas del cuestionario
en el sentido del significado que subyace en las respuestas o el uso de determinadas
palabras para poder deducir, a partir de aqui, conclusiones acerca de la estructura
mental o la asignacién de determinados tipos de caracter. Uno de los resultados mas
importantes que produjo esta forma de aproximacion era de importancia politica en el
sentido de que se podia demostrar que un alto porcentaje de los trabajadores y
empleados pertenecientes a los partidos de izquierdas se podia asignar al caracter
de tipo autoritario o ambivalente. Dado que estos resultados existian antes de 1933,
estaba claro para Fromm y sus colegas que estos grupos sociales no querian a
Hitler, pero que, a causa de sus estructuras indeterminadas, no estarian en

condiciones de impedir que Hitler se hiciera con el poder.



Acerca de este método, que emplearon Fromm y sus colaboradores aqui, se
produjeron conflictos en el seno del instituto, sobre todo con Adorno y Marcuse, que
se agudizaron porque Fromm se apartaba cada vez mas del psicoanalisis clasico con
su critica a la teoria de la libido de Freud. Rainer Funk, un buen conocedor de
Fromm, cita una carta sin publicar del afio 1971 de Fromm a Martin Jay: «En los
primeros afios del Instituto, mientras estaba todavia en Francfort... Horkheimer no
tenia todavia objeciones contra mi critica a Freud... Solo en los afios en los que el
Instituto estuvo durante un tiempo en Nueva York,... Horkheimer cambi6 de opinion.
Defendia de pronto el freudianismo ortodoxo y consideraba a Freud como un
auténtico revolucionario, a causa de su concepcion materialista frente a la
sexualidad... Sospecho que esto tiene que ver, en parte, con la influencia de Adorno,
a quien critiqué con vehemencia desde el primer instante de su aparicion en Nueva
York».

Contribucion de Fromm a la psicologia humanistica

Erich Fromm es el filésofo entre los psicélogos humanisticos. Su contribucién es mas
bien de naturaleza teorica. Si bien Fromm trabajé también practicamente la mayor
parte de su vida como psicoanalista e intentd traducir terapéuticamente sus
conceptos tedricos, no existe un procedimiento psicolégico especifico desarrollado
por él. Su profunda polémica con el psicoanalisis no dio como resultado —como p. €].
en los casos de Jung, Adler, Rank y Reich— una alternativa practica al psicoanalisis
clasico; Fromm luch6é mas bien hasta una edad avanzada por dar con un fundamento
tedrico con cuya ayuda se pudiese criticar tanto el psicoanalisis clasico como fundar
una nueva psicologia. Si Fromm hubiese sido mas conocido entre los psicologos de
orientacion humanistica de aquella época hubiese podido colaborar de hecho a que
la fundamentacién tedrica concebida en sus inicios como «tercera fuerza» hubiese

sido mas completa y soélida, de lo que hoy la encontramos.

Las diversas corrientes filosoficas se juntan en Fromm en una vision
humanistica del mundo que a él le hubiese gustado seguramente ver como la base
politico-filos6fica de una revisiéon del psicoandlisis.

La contribucion especifica de Fromm a la psicologia humanistica consiste en que la

enriquecié en una dimension extraordinariamente importante: la contemplacion del



hombre como un ser histérico y politico. Es mérito de Fromm haber unido
conocimientos de Marx con las opiniones del psicoandlisis. Fue el primero en
postular con claridad la mutua dependencia entre las condiciones socioecondémicas y
psiquicas; esto es importante porque eleva con ello la importancia del ser humano
individual en el marco de un analisis social hasta una magnitud de igual rango, es
decir, hay que ver y tomar en serio no so6lo la economia sino también las

necesidades individuales del ser humano.

Fromm no sélo distingue entre necesidades psicolégicas y existenciales
(Maslow lo hace con idéntica profundidad) y no se queda atascado tampoco en el
analisis de la contradiccion entre necesidades individuales y sociales, sino que
avanza hacia una comprension histérica de las necesidades individuales. Segun ello
las necesidades individuales son fundamentalmente el resultado de un proceso
histérico colectivo, perceptibles simultdneamente, de forma concreta y actual, en el

aqui y ahora.

Por ello la autorrealizacién es para Fromm algo distinto que para Goldstein,
Peris, Buhler, Rogers, Maslow y Cohn, para los que es una meta vital que da sentido
(Buhler), miembro superior de una jerarquia de necesidades con la posibilidad de
traspasar las fronteras (Maslow), una tendencia que reside en el interior del
organismo (Goldstein y Perls) o momentos del proceso de la vida, en los que el ser
humano es completamente €l mismo (Rogers) y ha equilibrado sus necesidades y las
de su entorno (Cohn). En todos los casos, con toda la acentuacion —incluso en la
mas seria— de la interaccién entre el individuo y el entorno, en dltimo extremo se
trata de la comprension individualista de la autorrealizacion. Esto no se dice en el
sentido de una devaluacion, sino que debe servir para hacer mas clara la diferencia
con la forma de ver de Fromm. Pues Fromm habla también de «autorrealizacion»,
con la que caracteriza sin embargo el proceso historico y también colectivo del

enfrentamiento permanente del ser humano con la naturaleza.

Fromm cree que so6lo en este enfrentamiento el ser humano individual y la
humanidad en su totalidad tendran la posibilidad de manifestar las propiedades

humanas que pueden lograr y garantizar un desarrollo positivo de la historia humana:

1. el trabajo, la actividad con otros seres humanos con la meta de la satisfaccion



de las necesidades individuales y sociales,

2. el amor en forma de dedicacidn a otros seres humanos con el mantenimiento

simultaneo de un si mismo individual,

3. la unicidad como caracteristica de cada ser humano individual, a pesar de su
igualdad historica (como miembro de la especie humana), diferenciado de

cualquier otro ser humano.

En la valoracion de la contribucion de Fromm a la psicologia humanistica el
concepto de «trabajo» o0 «actividad», como unién entre el ser humano y la
naturaleza, tiene una enorme importancia. El trabajo transforma la relacion del
hombre con la naturaleza. Pone en movimiento la singularidad de su individualidad
para apropiarse de la naturaleza con la ayuda de otros en una forma Util para su vida;
actuando asi a través del trabajo sobre la naturaleza altera su propia naturaleza.

Esta contribucion de Fromm tiene una importancia enorme, porque centra adn
mas la psicologia sobre el individuo, dada originariamente por el psicoandlisis, a su
condicionalidad histérica y posibilita con ello una orientacién realmente completa

hacia una concepcion de la psicologia adecuada a la realidad social”.

El concepto de autorrealizacion como motivacion y necesidad en Abraham
Maslow (1908-1970)

Sobre Maslow he encontrado pocos datos personales. Nacié en 1908 como hijo de
un emigrante ruso judio de Kiev. Fue uno de siete hermanos, era muy timido y
estaba frecuentemente enfermo. Fue un buen colegial, si bien estaba muy aislado a
su origen judio. No se sentia a gusto ni en casa ni en el colegio, por lo que ya desde
nifio pasaba mucho tiempo en la biblioteca y leia. Con su ingreso en la High School
de Brooklyn cambi6 su situacion positivamente. Estudio primero derecho, impulsado
por su padre, si bien lo abandon6é muy pronto pues «los casos parecian tratar sélo de
hombres malos y acerca de los pecados de la humanidad». Se describe a si mismo
como muy timido con las mujeres y califica el primer beso que dio a una de ellas
como una «experiencia cumbre», que actu6 de forma muy liberadora para su
desarrollo moral e intelectual subsiguiente. Finalmente, estudié psicologia, si bien

mas tarde se intereso por la filosofia, la muasica y la politica. Le impresionaron sobre



y le influyeron en su deseo de querer cambiar el mundo, las ideas de pensadores
socialistas como U. Sinclair, E. Debs y N. Thomas «Mis deseos eran definitivamente
utopicos y mesianicos y de reforma del mundo y la gente. » Vio el camino de llevarlo
a cabo en el conductismo. El libro de Skinner, Walde, Dos, dejé una profunda huella
en él.

Como asistente de E.L. Thorndike, empezé a investigar qué medida el
comportamiento humano esta determinado genéticamente o por el entorno; muy a
pesar de Thorndike, Maslow no concluy6 esta investigacion pues los contactos que
tenia ya en esa época con Max Wertheirner, Kurt Koffka, Erich Fromm, Karen
Horney, Kurt Goldsteiny Alfred Adler le condujeron poco a poco al progresivo
abandono del conductismo por su comprension de la ciencia en el sentido de las

ciencias naturales.

Maslow es, desde entonces, una personalidad importante para la psicologia
humanistica. Al igual que Carl Rogers, era un psicologo cientificamente reconocido y
de orientacion cientifica, antes de distanciarse de la concepcion cientifica imperante
del conductismo. Como asistente de Thorndike, y mas tarde de Harry Harlow, se
sentia todavia obligado por la severa metodologia de la psicologia experimental y se
doctord, en 1934, sobre esta base, con una tesis acerca del comportamiento sexual
de los monos. Era, como €l mismo se describe, un investigador entusiasmado y se

habia «unido en cuerpo y alma al conductismo».

Dio clases en el Brooklyn College de Nueva York de 1937 a 1951, antes de
ser llamado en 1951 a ocupar, como profesor de facultad, una plaza en la Brandeis.
En el lapso de unos pocos afos se produjo un giro hacia la cimentacion filoséfica de

de una nueva psicologia.

En su libro Motivation and Personality aparecido en 1954, se opone con
insistencia a la psicologia que trata exclusivamente de la parte negativa de la
personalidad humana. Contra una tendencia como ésta en la psicologia —en su
opinion pesimista y limitada— continda la tradicion goldsteiniana con la investigacion

de lo «bueno» en el hombre con la meta en la autorrealizacion:

«No se podra entender nunca la vida humana, si no se tienen en cuenta sus
mas altas ambiciones El crecimiento, la autorrealizacion, la lucha por la salud, la

identidad y autonomia, la demanda de perfeccion (y otras maneras de formular el



ansia de superacion) deben aceptarse ahora sin duda como una tendencia del ser

humano extendida y quizas universal.

Lateoria de las necesidades humanas

Maslow se ocup6 desde muy pronto de las necesidades humanas. En sus distintos
libros y numerosos articulos se encuentran exposiciones diferentes. Me refiero aqui
en especial a su obra principal, aparecida en 1954, Motivation and Personality y a

Towards a Psychology of Being (1968). Maslow distingue entre necesidades basicas
(basic needs) y metanecesidades (metaneeds). Las necesidades basicas son para él
necesidades de deficiencia (deficience needs) y las metanecesidades las denomina
necesidades de crecimiento (growth needs. Como muestra el esquema de la pagina
siguiente, para Maslow las necesidades mas basicas son las de la supervivencia
fisica, es decir, alimentacion, bebida, alojamiento, vestido, sexualidad, suefio,
oxigeno. A diferencia del psicoandlisis y el conductismo que definen estas
necesidades psicologicas como las Unicas necesidades genética Maslow desarrolld
la visibn de una «jerarquia» de las necesidades, es decir, en cuanto estas
necesidades psicoldgicas estan por ejemplo satisfechas, «aparecen inmediatamente
otras (y mayores) y éstas dominan el organismo, mas y cuando éstas estan por su
parte satisfechas aparecen otras nuevas (y de nuevo mayores) y asi sucesivamente.
Esto es a lo que nos referiamos con la afirmacion de que las necesidades humanas
fundamentales estan organizadas en una jerarquia de hegemonia relativa». En dicha
jerarquia las necesidades psicologicas, las mas importantes y necesarias para la

vida, estan situadas abajo de todo. Le siguen:

Las necesidades de seguridad, las necesidades de amor y pertenencia, las

necesidades de atencion, que Maslow define como necesidades de deficiencia



Autor‘[ealizacién Necesidad

_—r — —>

de: -Totalidad
-Perfeccién

-Cumplimiento
-Justicia -Vida
-Simplicidad -
Belleza -
Bondad -
Singularidad -
Facilidad -
Juegos -
Verdad -
Modestia

Necesidad de atencién

Necesidad de amor y pertenencia
Necesidad de seguridad

Necesidad de seguridad

Necesidad fisiologica
-Alimentacion -

Bebida -Alojamiento
-Vestido -Sexualidad

-Suefio -
Oxigeno

crecimiento

Necesidad de
(Growth Needs/Meta Needs/B-Values/Valores del ser)

Values)-A

Necesidad
DeficienciadeNeeds/Needs/Basic

(Deficiency



antes de que en la jerarquia ascendente sigan las necesidades de crecimiento. Esta
nueva calidad de necesidades falta todavia en la obra Motivation and Personality
aparecida en 1954; aparecen por vez primera en Towards a Psychology of Being en
1968 y completan con ello la teoria de la motivacion de Maslow. En este libro

encontramos por vez primera una relacién de dichas necesidades de crecimiento:

1. «Totalidad (unidad, integracion, tendencia a la singularidad, interconexion,

simplicidad, organizacion, estructura, trascendencia de la dicotomia, orden),

2. Perfeccidon (necesidad, just-right-ness, just-so-ness, lo inevitable, conveniencia,
justicia, plenitud, lo deseable),

3. Cumplimiento (terminacién, lo definitivo, justicia, haber acabado algo [it’s

finished], realizacion, finis y telos, destino, fatalidad),
4. Justicia (honradez, regularidad, legitimidad, lo deseable),

5. Vida (proceso, non-deadness, espontaneidad, autorrealizacion, plena capacidad

de funcionamiento),

6. Simplicidad (honradez, desnudez, esencialidad, estructura abstracta, esencial y

esquematica),

7. Belleza (exactitud, forma, vivacidad, simplicidad, riqueza de contenido, totalidad,
perfeccidn, consumacion, singularidad, honradez),

8. Bondad (rectitud, lo apetecible, lo deseable, justicia, benevolencia, honradez),
9. Singularidad (idiosincrasia, individualidad, incomparabilidad, novedad).

10. Facilidad (sencillez, sin gran fatiga, sin esfuerzo, atractivo, funcionamiento

perfecto y maravilloso),

11. Juego (broma, alegria, entretenimiento, contento, exageracion, facilidad),

12. Verdad, sinceridad, realidad (desnudez, simplicidad, riqueza de contenido, lo
deseable, belleza, puro, limpio y verdadero, integridad, esencialidad),



13. Modestia (autonomia, independencia, ser uno mismo también sin otros, que
autodecide, que trasciende el entorno, separacion, vivir de acuerdo con leyes

propias).»

Al igual que las necesidades psicoldgicas en el escalén mas bajo de la jerarquia, las
necesidades de crecimiento poco forman entre si una jerarquia sino que estan situadas
con iguales derechos en un escaldn de ésta. Sobre todas ellas se encuentra finalmente,
para Maslow, la necesidad de «autorrealizacion» (Self-actualizacion); solo que esta
necesidad «propiamente dicha» puede tener valor, en el pensamiento jerarquico de
Maslow, cuando los escalones de necesidades anteriores de la jerarquia estan
satisfechos «Todas las necesidades basicas deben considerarse como simples
escalones a lo largo del camino hacia la autorrealizacion general, bajo la cual pueden
guedar englobadas todas las necesidades basicas» la autorrealizacion es para Maslow
algo asi como la fuente de la vida: «... parece como si fuese un valor aislado ultimo para
la humanidad, un objetivo lejano hacia el que tienden todos los hombres. Diversos
autores lo designan como autoactualizacion, autorrealizacion, integracion, salud
psicolégica, individuacién, autonomia, creatividad, productividad, pero todos estan de
acuerdo en que esto conduce hacia la realizacion de las potencialidades de la persona,
es decir, a volverse completamente humano, todo lo que una persona puede llegar a

ser».

En la mayor parte de los seres humanos (para Maslow un 99% y para Bugental un
70% de los adultos) este potencial y las posibilidades de autorrealizacion ligadas a ellos
estan casi baldios, porque su vida esta repleta con la lucha por la satisfaccién de las
necesidades fundamentales; estdn completamente ocupados en «prepararse para la
vida», como escribe Maslow en otro sitio, en lugar de «vivir». A pesar de todo «los que
no se autorrealizan» hacen a lo largo de sus vidas frecuentemente experiencias que
abren ante ellos también la sensacion de la autorrealizacion, «se nos recompensa unay
otra vez con estados transitorios de existencia absoluta, mediante experiencias
cumbre», que segun Maslow aparecen no solo en el escalén de las necesidades de
crecimiento sino también en los de las necesidades fundamentales: «El logro de la
satisfaccion de la necesidad nos da muchas experiencias cumbre, cada una de las

cuales es absolutamente placentera, perfecta en si misma y no necesita mas que de



ella misma para dar validez a la vida.

El estudio de la autorrealizacion

El estudio de la autorrealizacion de Maslow se basa en el fundamento de esta teoria de
la necesidad, la motivacion o los valores; Maslow fue el primer psicologo que no realizo
la investigacion de la personalidad sobre la base de estudios en personas enfermas o
mediante experimentos con animales, sino que queria estudiar la autorrealizacion, que
habia postulado como tendencia fundamental sana de la vida humana, en seres
humanos que, segun su opinion, hubiesen alcanzado durante su vida esta meta
Unicamente Ch. Bihler intentd con sus estudios del curso de la vida algo parecido.
Maslow pensaba que los psicélogos que investigan solo personas psiquicamente
enfermas o disminuidas, contribuyen a que la psicologia que practican esté asimismo
enferma y disminuida. Maslow estudié personajes histéricos y vivos tales como Lincoln,
Jefferson, Emiii, Roosevelt, W. James, Albert Schweitzer, Buber, Russell y otros, y el
«analisis holistico» produjo 18 caracteristicas con las que se pueden caracterizar tanto

los seres humanos autorrealizados como también una “sociedad sana”.

1. Una mejor percepcion de la realidad. Ellos consiguen «vivir mas en el mundo
real de la naturaleza que en la confusion, creada por los seres humanos, de conceptos,
abstracciones, esperanzas, creencias y estereotipos, que la mayor parte de los
hombres confunden con el mundo. Pueden por tanto percibir mejor lo que es esto en
lugar de los deseos, esperanzas, miedos, temores, de sus propias teorias u opiniones o
de las de su grupo cultural».

En la entrevista antes mencionada dice a este respecto: «Estaba muy claro en mi
estudio piloto que la caracteristica mas importante de la salud psicolégica es
simplemente la habilidad de percibir con claridad, es decir, de ver la verdad, de penetrar

la falsedad, el error, la hipocresia, etc.»

2. Aceptar (a uno mismo, a otros, la naturaleza). Los «que se autorrealizan» se
aceptan a si mismos con todas sus fortalezas y también con sus debilidades. Aceptan
las propiedades de su naturaleza humana con el mismo escepticismo «con el que se

aceptan las propiedades de la naturaleza. Uno no se queja del agua porque esté



himeda o de la piedra porque sea dura o de los arboles porque sean verdes. Igual que
el nifio contempla el mundo con ojos abiertos, no criticos, sin exigencias y sin culpa,
anota y observa simplemente lo que sucede sin discutir acerca de ello o exigir que se
comporte de otro modo, asi la persona que se autorrealiza tiende a contemplar la
naturaleza humana en él y en los otros de igual modo». Con la autoaceptacion y la

aceptacion de los demas estan estrechamente vinculados:
— la falta de defensa, camuflaje o pose,

— el rechazo contra este «xamaneramiento en los otros.

Mentira, malicia, hipocresia, papel, juego, darse importancia de la forma usual: en una
medida inusual no esta presente en los seres humanos que se autorrealizan».

3. Espontaneidad, sencillez, naturalidad. «Todos los seres que se autorrealizan
se pueden describir como relativamente espontaneos en su comportamiento. Este esta
caracterizado por la sencillez y la naturalidad, asi como por la falta de artificialidad y

afan de notoriedad».

A partir de aqui se produce, segun Maslow, la «diferencia mas profunda entre los
seres gue se autorrealizan y los otros» que consiste en que los primeros «viven» y los
segundos se «preparan para la vida». Los primeros estan dotados de una «motivacion
de crecimiento» y los ultimos de una «motivacion de deficiencia». Los seres humanos
gue se autorrealizan «se desarrollan. Intentan crecer hasta la perfeccion... trabajan, se
esfuerzan y son ambiciosos, si bien en un sentido poco usual. Para ellos la motivacion
es tan soélo despliegue del caracter, expresion de éste, madurez y desarrollo; en una
palabra: autorrealizacién», mientras que la motivacion de «los que no se autorrealizan»
no es otra que la de «una lucha por la satisfaccion de las necesidades fundamentales

gue les faltan.

4. Enfoque de los problemas. Los que se autorrealizan estan «orientados hacia
los problemas y no hacia el yo. No representan en general ningun problema para ellos
mismos y no estan por lo comdn excesivamente preocupados por si mismos. Tienen
por regla general una tarea en la vida, una mision, un problema fuera de si mismos, en

el que emplean muchas de sus energias». «Trabajan en un marco de valores amplio y



no mezquino, universal y no local, en el de los conceptos del siglo y no del momento.
En una palabra: todas estas personas son, en uno u otro sentido, filosofos, aunque a

veces muy sencillos.».

5. La propiedad de la objetividad, la necesidad de un espacio privado. Los que se
autorrealizan pueden «estar solos sin dafio y sin malestar para si mismos»...
«Frecuentemente les es posible estar situados por encima de la lucha, sin participar, sin
estar afectados por lo que en otros crea tormentas... por lo que les es posible aceptar la
felicidad personal sin reaccionar con violencia, como lo hace la persona normal. » El
distanciamiento frecuentemente ligado a ello lo sienten sus congéneres facilmente
como «frialdad, falta de afecto, falta de amistad o incluso enemistad», pues no

corresponde a la norma.

Otra de las caracteristicas de este «estar sobre las cosas», de esta autonomia,
es «la autodecision, el autogobierno; se es una persona que obra de forma activa,
responsable, autodisciplinada y decisiva y no una pieza de ajedrez o alguien desvalido
“determinado” por los demés; se es fuerte y no débil»... Ellos «toman por si mismos sus
decisiones, empiezan por si mismos y son responsables de ellos y de su destreza» al
contrario de los seres humanos que «no toman por si mismo sus decisiones, sino que...
dejan que las tomen por ellos. Por tanto tienden a sentirse desvalidos, débiles y

completamente determinados».

6. Autonomia, independencia de la cultura y del entorno, voluntad, personas que
obran de forma activa. Maslow ha descubierto que «el verdadero problema del
desarrollo humano individual, por ejemplo la autorrealizacién», empieza en realidad
cuando las necesidades elementales estan satisfechas, es decir, «cuando las
deficiencias internas estan satisfechas por elementos de satisfaccion externos». Sélo
entonces no esta ya la «motivacion de deficiencia» sino la «motivacién de crecimiento»
en el centro del desarrollo y posibilita una «independencia relativa respecto del
entorno» en forma de «estabilidad relativa frente a los golpes duros, las privaciones, las
frustraciones y similares». Al contrario, los que no se autorrealizan, cuyo desarrollo
viene determinado principalmente por la motivacion de deficiencia, deben tener siempre
a «otros seres humanos a su disposicion, ya que la mayoria de las satisfacciones de
sus necesidades basicas (amor, seguridad, atencién, prestigio, recogimiento) pueden



venir tan solo de otros seres humanos».

7. Estimacion no utilizada. Ellos tienen «la maravillosa capacidad de
sobreestimar constantemente, sin utilizarlos y de forma ingenua, los bienes de la vida
con veneracion, alegria, sorpresa e inclusive éxtasis, por muy pequefias que dichas
experiencias sean para los demas». Mencionando a Bergson (1859-1941), Maslow se
refiere con ello a la «riqueza de la experiencia subjetiva que representa un aspecto de
la relacion con lo concreto y no utilizado de la realidad per se», en contraposicion con
experiencias que resultan de la ordenacion de «una experiencia rica en una u otra
categoria o rubrica, tan pronto como ésta ya no se presenta como ventajosa O

provechosa, o amenazadora o implicada de alguna otra manera con el yo».

Maslow lamenta en este contexto que la mayor parte de los seres humanos no
sean ya capaces de valorar los logros de la sociedad ni los individuales por pura
costumbre: «Nos damos cuenta de su valor real cuando los hemos perdido», escribe
Maslow y pone como ejemplo destacado la muerte de parientes y amigos, a los que «se

les ama y valora por desgracia mas tras su muerte que durante su vida».

8. La experiencia mistica, la experiencia cumbre (peak-experience). Invocando a
William James (1842-1910), Maslow parte de que en realidad todos los seres humanos
gue se autorrealizan conocen las experiencias misticas, de naturaleza mas o menos
religiosa u otra. Las describe como «sensaciones del horizonte ilimitado que se abre a
la vision, al sentimiento de ser simultaneamente mas poderoso y también mas desvalido
gue antes, al sentimiento de mayor éxtasis y veneracion y gran sorpresa, la pérdida del
sentido para la posicion en el tiempo y en el espacio». A pesar de todo, Maslow
diferencia entre «los que tienen experiencia cumbre» y «los que no la tienen» y agrupa
la diferencia de tal modo, «que los que se autorrealizan y no tienen experiencia cumbre
parecen tener la tendencia de ser seres humanos practicos y efectivos, mesomorfos,
gue viven en el mundo y tienen éxito en él. Los que tienen experiencia cumbre parecen
vivir fuera del area del ser, de la poesia, de la estética, de los simbolos, de la
trascendencia, de la “religion” de tipo mistico, personal y no institucionalizada, y de la

experiencia final».

9. Sentimiento de comunidad. Maslow ha tomado este concepto de Adler (1870-



1937); para él es «la unica (palabra) disponible que describe para la humanidad el tipo
de sentimiento de los probando que se autorrealizan. Ellos sienten, en general, por el
ser humano un sentimiento profundo de identificacion, simpatia y afecto a pesar de un
ocasional disgusto, impaciencia o asco». Tienen el destino de ser comprendidos por
pocos de sus congéneres, lo que conduce a que estén «frecuentemente tristes,

desesperados e incluso coléricos sobre las deficiencias de los seres humanos medios».

10. Las relaciones interpersonales. Las relaciones de los hombres que se
autorrealizan son «mas profundas y valiosas» que las de los otros hombres. «Son
capaces de mas afecto; mayor amor, mas perfecta identificacion y de retirar la frontera
del yo mas de lo que los demas seres humanos consideran posible»; de todas formas,
sucede que «tienen estas relaciones especialmente profundas Unicamente con pocos
individuos. EIl circulo de sus amigos es mas bien pequefio. Los que les aman

profundamente son poco numerosos».

11. La estructura democratica del caracter. «<Pueden ser amables con todas las
personas de cualquier caracter y lo son, independientemente de su clase, educacion,
credo politico, raza o color de la piel. De hecho, frecuentemente no parecen darse
cuenta de las diferencias que para la persona media son tan claras e importantes. »
Estan abiertos y a favor de aprender algo de cada uno: «Profesan un respeto sincero
por el carpintero competente en su oficio; o por cualquiera que es maestro en su oficio o

gremio».

12. Diferencia entre medio y fin, bueno y malo. «Los que se autorrealizan
muestran una fuerte inclinacién ética, tienen normas morales definitivas, hacen lo

correcto y no lo erréneo.

No hace falta decirlo, pero sus puntos de vista acerca de lo correcto y lo erréneo, de lo

bueno y lo malo, no coinciden a menudo con lo convencional».

13. Sentido filoséfico, no hostil del humor. Los que se autorrealizan «no rien con
los chistes hostiles (hacer reir a alguien hiriendo a otro), con los chistes de superioridad
(reirse de la superioridad de otro) o los de rebeliébn contra la autoridad (los menos

divertidos, edipicos, chistes sucios)», su humor es mas bien de tipo filoséfico, del que



«provoca mas bien una sonrisa que una risa»; se trata de un humor «que se basa en la
situacion y no es algo afadido a ella, que es mas bien espontaneo que planificado y
gue frecuentemente no puede ser repetido. No deberia continuar sorprendiéndonos que
nuestro ser humano medio, acostumbrado a los libros de chistes y a la risotada,

califique a nuestra persona de prueba de mas bien sobria y seria».

14. Creatividad. «Todo (el que se autorrealiza) muestra de una u otra forma una
especial creatividad u originalidad o capacidad de invencién.» Maslow distingue esto de
las capacidades del «genio» y parte de que la creatividad es «mas una caracteristica
fundamental de la naturaleza humana fundamental», «una potencialidad que todos los
seres humanos reciben al nacer». Por desgracia, la mayor parte de los seres humanos
pierden esta capacidad a causa de la adaptacion, «pero unos pocos parecen haber
conservado esta forma fresca e ingenua de contemplar la vida o, si la han perdido, de

redescubrirla mas tarde a lo largo de su vida».

15. Resistencia a la adaptacion, la trascendencia de toda cultura particular.
«Los seres que se autorrealizan no estan bien adaptados», a pesar de ello se mueven
fundamentalmente dentro de las reglas de cada una de las culturas, ya que la
«aceptacion tolerante de las inofensivas costumbres populares no significa su
aceptacion o la identificacion con ellas». Ellos no son impacientes en lo que respecta a
los cambios sociales necesarios, lo que les pone en situacién de «aceptar la lentitud del
cambio junto con su incuestionable oportunidad y necesidad» o disponer de «decision y
coraje» cuando es necesario. No se «oponen a las luchas en si sino a la lucha

ineficaz».

16. Las imperfecciones de los seres humanos que se auto- realizan. Los seres
humanos que se autorrealizan «muestran muchos de los pequefios defectos humanos.
Estan sobrecargados igualmente de costumbres tontas, derrochadoras o impensadas.
Pueden ser aburridos, testarudos e irritantes. No estan en modo alguno libre de una
vanidad bastante superficial, de orgullo, de toma de partido por sus obras, su familia,
amigo e hijos. Las expresiones de ira no son infrecuentes». A menudo conmocionan
también a otros seres humanos, e incluso buenos conocidos y amigos con una
«inesperada falta de escrupulos» o con formas de comportamiento que «torturan,

conmocionan, insultan o hieren a otros».



17. Valores y autorrealizacion. Maslow ha determinado que lo que define un
«valor» esti esencialmente vinculado al fendmeno de la «aceptacion», descrito en el
punto 2, como una de las caracteristicas del ser humano que se autorrealiza. Bajo el
punto de vista de la aceptacion, muchos de los problemas se vuelven superfluos: «La
atribucion de este conocimiento a niveles mas profundos ha sugerido en el autor la
opinion de que muchas de las cosas que tienen apariencia moral, ética y valor son
simplemente un producto secundario de la psicopatologia de la mediania que penetra

por todas partes».

18. La eliminacion de dicotomias en la autorrealizacion. Maslow indica que los
estudios sobre los seres humanos que se autorrealizan han arrojado un resultado
principal, que es que en estas personas «han desaparecido las polaridades y las
contradicciones se pueden considerar fundidas en el interior unas con otras, para dar
lugar a una unidad». Las consecuencias para una sociedad, cuya estabilidad descansa
esencialmente en el cuidado de dichas dicotomias, son brutales; pues la cuestion de lo
gue es un ser humano bueno, y lo que uno malo esta caduca, ya que un hombre es
siempre simultaneamente bueno y malo, activo y pasivo, serio y lleno de humor, mistico
y realista y «funde también lo comunitivo, lo estimulante y lo emocional en una unidad
organismica... lo mas alto y lo mas bajo no estan en contradiccion, sino en acuerdo, y
miles de dilemas filosoficos serios tienen de pronto mas de dos aspectos, o

paraddgjicamente ninguno».

No en vano Maslow se refiere en la introduccién de Motivacién and Personality al
ultimo capitulo de la primera edicién, pues aqui se encuentra un parrafo que comprende
en forma abreviada su posicion: «Permitame intentar ahora exponer, de forma breve e
inicialmente dogmética, la esencia de esta nueva concepcion del ser humano
psiquidtricamente sano, importante de todo es el convencimiento de que el ser humano
posee una naturaleza esencial (es decir, una naturaleza real propia tan sélo de él), una
especie de esqueleto de estructura psiquica que se puede tratar y discutir igual que la
estructura fisica, que tiene necesidades, capacidades e inclinaciones genéticamente
ancladas, algunas de las cuales son patrimonio de toda la especie humana y traspasan
todas las barreras especificas de la cultura y otras, sin embargo, caracterizan tan sélo al

individuo. Estas necesidades son segun su apariencia mas bien buenas o neutras que



malas. Segundo, se defiende la concepcién de que un desarrollo completamente sano,
normal y deseable consiste en realizar dicha naturaleza, establecer las condicione y
desarrollarse hasta la madurez a través de caminos que dicta esta naturaleza esencial
oculta, tapada y que se ve con poca claridad y que ha de nacer desde el interior en
lugar de ser conformada desde fuera. Tercero, ahora se puede reconocer con claridad
gue la psicopatologia resulta en general de la negacion, el fracaso o a concepcién, ¢a
gué podemos denominar suefio: todo lo que contribuye a un desarrollo deseable en la
direccién de la realizacion de la naturaleza interna del ser humano. ¢Qué es malo o
anormal? Todo lo que oprime, reprime 0 niega la naturaleza esencial del ser humano.
¢ Qué es psicopatico (psicopatolégico)? Todo lo que perturba, reprime o altera la
marcha de la autorrealizacion. ¢Qué es psicoterapia o en general una terapia de la
forma que sea? Cualquier medio que ayuda a llevar de nuevo a la persona a la senda
de la autorrealizacion y del desarrollo a lo largo de las directrices dictadas por su

naturaleza interna».

Trasfondo filosofico y comprension de la ciencia

El trasfondo filoséfico es semejante al de Goldstein; ambos fueron colegas en la
universidad de Brandeis. La amistad personal entre ellos se advierte en el libro de
Maslow Toward a Psychology of Being (1968) «dedicado a Kurt Goldstein». Maslow se
refiere también a las corrientes filosoficas de la filosofia existencialista y la
fenomenologia. Se encuentran referencias a Bergson, Kierkegaard y Buber; a James se
le menciona. Como representante de la corriente fenomenoldgica, en Motivation and
Personality, mientras que la relacion con Husserl se puede demostrar Unicamente en el
indice bibliografico. A Boss, un representante del «analisis de la existencia», se le
encuentra solo en el indice bibliografico. En la pag. 9 de Toward a Psycbology of Being
hay una referencia a Heidegger, donde queda claro que Maslow al hablar de la
psicologia existencialista se refiere a dos cosas: «Primero, es una ampliacion radical del
concepto de identidad y la experiencia de identidad como conditio sine qua non de la
naturaleza humana. » Escribe que puede trabajar mejor con estos conceptos (identidad
y experiencia) y que los entiende mejor que «términos como esencia, existencia,
ontologia y demas» y sefiala, refiriendose a otros psicélogos como p. ej. Rogers, May,
Allport, Goldstein, Fromm, Horney y Erikson, que estos conceptos estadounidenses de

identidad «son mas empiricos que p. €j., los de los alemanes, Heidegger, Jaspers».



Se percibe otra vinculacion mas con la filosofia heideggenana en el empleo del
concepto «eleccion», de la «libre eleccion» (free choice) en relaciéon con «posibilidad»,
«decision» y «salud», que en Goldstein se incorporé todavia en el sentido de
Heidegger, y en Maslow tiene el sentido abreviado de libertad del individuo para poder
elegir una posibilidad entre varias.

Existe una excepcion: en la definicion de «autorrealizacion» Maslow insiste en
gue esta necesidad la tiene el ser humano casi desde el nacimiento y deja entrever
brevemente a Heidegger cuando afirma que: «Lo que un ser humano puede ser, lo

tiene que ser».

Lucho con decisién contra la vision «de que la naturaleza humana esta en altimo
extremo y en el fondo podrida y es mala. Una creencia como ésta ya no es un asunto
de gusto personal. Se puede mantener en adelante Unicamente mediante ceguera
resuelta e ignorancia, a través de la resistencia a considerar los hechos. Hay que
considerarla por ello como proyeccion personal y no como una posicion filoséfica o
psicologica bien meditada». Cuando Maslow recalca tanto lo «bueno», no trata de
ignorar lo «malo» o las caras negativas del ser humano, sino que —y esto es asimismo
pensamiento existencialista— lo que le interesa es que la percepcion y atencion de la
psicologia deben dedicarse en igual medida y con seriedad a ambos aspectos de la
existencia humana.

El libro Motivation and Personality fue para Maslow «esencialmente, un intento
de construir sobre las psicologias clasicas de las que se disponia, mas que de refutarlas

0 crear otras psicologias que compitiesen con ellas».

Maslow acentla también que acepta «el espiritu empirico y experimental» de los
conductistas y «el desenmascaramiento y la investigacion en profundidad» del
psicoanalisis, si bien dirige sus ataques contra «las imagenes del ser humano que
crearon» y Continla: «Esto significa que el libro presentaba otra filosofia de la
naturaleza humana, una nueva imagen del ser humano». Ya en el prélogo de la edicion
alemana recopila su postura una primera vez: «Si hubiese tenido que resumir la tesis

del presente libro en una sola frase hubiese dicho que, ademas de lo que las



psicologias de aquel tiempo habian anunciado sobre la naturaleza humana, que el ser
humano posee también una naturaleza superior y que ésta es instintoide, es decir, una
parte de su ser, habria resaltado el ser profundamente unitario del hombre, en
contraposicion al procedimiento analitico, diseccionador, atomistico y newtoniano del

conductismo y del psicoanalisis freudiano»

Filosofia Fenomenologica
existencialista (E. Husserl. W. James Filosofia Oriental
(H. Bergson M. Buber M. Merteaus-Penty) (Budismo Zen)
M. Herdegger)

— ——

Autorrealizacién como motivacion y Necesidad
(Abraham Maslow)

Analisis de la Conductismo Psicologia de la Psicologia
existencia (E. Thorndike y Gestal (M. organismica
(M. Boss) H. Harlow) Westhermer) comprension

fenomenologica
de la ciencia (K.
Gosdstein)

Maslow se sirve —de acuerdo con su orientacion filosofica— de una metodologia
analitico-holistica que concede gran importancia al analisis de fendbmenos aislados,
pero que pretende simultdneamente haber abalizado cada fenémeno aislado <<como
una expresiéon de todo el organismo». Una caracteristica esencial de la personalidad es
para él, en la practica, «que debe existir una investigacion anterior 0 una comprension
de todo el organismo y que nosotros investigamos entonces el papel que juega nuestra
parte del todo en la organizacién y la dinamica del organismo en su totalidad». La
semejanza con Goldstein es sorprendente, y Maslow escribe en sus explicaciones



acerca del punto de vista dindmico-holistico, que su punto de vista «se puede

denominar también organismico en el sentido goldsteiniano».

Maslow llama la atenciéon especialmente sobre la persona del cientifico: pues el
cientifico mismo es siempre también parte de la investigacion, ya que la persona del
gue investiga esta siempre en relacion y actlia siempre sobre el objeto que investiga por

él tratado; de este modo los resultados de la investigacion del cientifico estan influidos,

p. €j:

— por una percepcion selectiva segun los deseos, esperanzas, temores y expectativas
del cientifico respecto de sus investigaciones,

— por el papel y el status de cada cientifico en particular,

— por la motivacion y meta que subyace a cada objetivo de investigacién particular, etc.

En el acceso psicoldgico de Maslow a la ciencia, los valores adoptan una posicion
importante. Las necesidades del ser humano son la base de la ciencia a la que imponen
metas, y la satisfaccion de dichas necesidades «es un “valor’». Estos valores no
pueden eliminarse de la actuacion cientifica en el sentido de una ciencia libre de
valores. Lo Unico que puede hacerse «para evitar la falsificacion de nuestra percepcion
de la naturaleza, de la sociedad o de nosotros mismos mediante valores humanos, es
ser constantemente y siempre conscientes de dichos valores, entender su influencia
sobre la percepcion y llevar a cabo, con ayuda de dicha comprension, las necesarias
correcciones» . Lo que afirma aqui Maslow recuerda a lo dicho por Heidegger, Merleau-
Ponty y Binswanger y conduce en realidad a que el cientifico vive, él mismo como ser
humano, en medio de seres humanos y de cosas hechas por seres humanos, que el ser
cientifico es un «estar en el mundo», es decir, que él mismo es siempre, en parte o0 en

su totalidad, componente de lo que él investiga en ese momento.

Maslow propone que se considere al hombre como punto de partida de la
investigacion y no a «objetos» cualesquiera, puestos por el hombre en el centro de la
investigacion, ya que asi la investigaciéon humana se convierte obligatoriamente también
en una investigacion acerca del hombre, donde el investigador y el objeto de
investigacion se oponen como sujeto y objeto. Maslow propone por tanto «en lugar de



este punto central impersonal ponemos al ser humano como punto de partida o central.
Intentemos obtener conocimiento acerca de la persona como modelo y a partir de aqui
crear paradigmas o modelos metodologicos, conceptualizacion y

Weltanscbauung de la filosofia y epistemologia». En este contexto menciona a Buber y
toma su concepto del «yo-tu» como patrén de una base adecuada a una investigacion
del ser humano: «En una relaciébn como ésta es caracteristico que el que conoce esté
envuelto en lo que conoce. No esta alejado; esta cerca. No le deja indiferente; le afecta.
No carece de emocionalidad; es emocional. Tiene énfasis, intuicion por el objeto de
conocimiento, es decir, se siente identificado con él, al igual que él en un cierto grado y
en cierta forma idéntico a él. Se interesa». Desde aqui ya no esta lejos el camino hasta
la concepcion de Rogers del papel del terapeuta en la «relacion investigadora» hacia su
cliente, que a partir de sus propias fuerzas encuentra soluciones y pasos hacia el

desarrollo posterior de su personalidad.

En el rechazo de una ciencia libre de valores y abstracta, Maslow se refiere a las
corrientes filoséficas de la filosofia existencialista (Buber y Kierkegaard) y de la
fenomenologia. Respecto a Kierkegaard escribe en The Psychology of Science: «El
ataque a la abstraccion disociada de la concrecion no debe confundirse nunca con el
ataque a la abstraccion jerarquicamente integrada con la concrecion y la experiencia. »
La filosofia existencialista y la fenomenologia son para él «un intento de volver a la vida
misma, es decir, a la experiencia concreta sobre la que deben basarse todas las
abstracciones, si quieren seguir viviendo». Por este motivo, la ciencia no esta tampoco
para Maslow reservada al cientifico, sino que «el artista creativo, el filésofo, el
humanista literario o también el trabajador de la calle pueden asimismo descubrir la

verdad y hay que animarlos a ello con igual intensidad que al cientifico».

Contribucién de Maslow a la psicologia humanistica

A pesar de que Abraham Maslow pertenece, junto a Ruth Cohn, a los representantes
mas jovenes de la psicologia humanistica, es —desde el punto de vista historico— el
mas importante de ellos. Maslow se opone a una psicologia que no contempla al ser
humano en su existencia total sino que, sobre la base de una exigencia cada vez mas
colmada de objetividad, lo reduce progresivamente y lo divide en areas de personalidad

y comportamiento facilmente apreciables en su conjunto Maslow sabe de qué habla ya



gue en definitiva, después de haber sido representante famoso del conductismo,
abandond esta tendencia para adscribirse a la nueva construccion de una «tercera

fuerza» en la psicologia.

Bajo la influencia clara de Goldstein, la base del trabajo teérico de Maslow es el
convencimiento de la totalidad del organismo humano y su afan de autorrealizacion y

crecimiento.

Maslow deja claro que las necesidades biol6gicas, como el hambre y la sed,
pueden contribuir a la autorrealizacién del ser humano s6lo unidas a las necesidades
psiquicas como afecto, amor y reconocimiento, Maslow se opone con ello a la dualidad
espiritu-cuerpo defendida por la filosofia cartesiana, a la que contrapone el principio de

la totalidad del organismo que se autorrealiza.

En este punto coincide no so6lo con Kurt Goldsia sino también con Fritz Peris,
Carl Rogers y Ruth Cohn que desarrollaron sus conceptos asimismo sobre la base de
un organismo que funciona de forma unitaria. La correspondencia entre bueno y malo,
suerte y desgracia, alegria y tristeza y el que sean eficaces para la autorrealizacién sélo
en la unidad como componentes del proceso organismico, relaciona a los
representantes de la psicologia humanistica antes mencionados asi como el
convencimiento claramente expresado por Goldstein y Maslow de que el ser humano no
despliega Unicamente energias para evitar el area incomoda y dolorosa de su
existencia, sino que realiza también pasos activos en la direccion de la obtencion del

placer y la felicidad.

La contribucion especifica de Maslow a la psicologia humanistica no consiste,
por tanto, en el concepto de la autorrealizacion, ni en la exigencia de unidad de cuerpo
y espiritu, ni en la concepcion de que el ser humano no sélo procura una reducciéon de
la tension sino también un aumento de ésta mediante una actuacion activa; la
contribuciéon de Maslow consiste en la acentuacién de uno de los aspectos que en los
otros representantes de la psicologia humanistica o no se encuentra o al margen: la

experiencia cumbre (peak experience).

Maslow fue quien tuvo el valor de extender la exigencia de percepcion unitaria



del organismo humano al area de la percepcion mitica espiritual Amplio la psicologia
humanistica en un aspecto hasta entonces el lugar Unicamente en el area de la religién
y de la filosofia Segun Maslow, las experiencias no accesibles a la razén, como por
ejemplo éxtasis, creatividad, meditacion o telepatia, deben tomarse en el marco del
concepto de la autorrealizacion con la misma seriedad que en el marco de las
experiencias racionalmente comprensibles. De ahi, el concepto de la «experiencia
cumbre» tiene una funcién clave en la teoria maslowiana de la autorrealizacion

organismica, con las implicaciones siguientes:

1. Aquel que concibe las experiencias cumbre como componente «normal» del
mundo, percibe de forma unitaria; no separa una parte de su realidad subjetiva sino que
la une; avanza, en el sentido de Husserl, «hacia las cosas mismas»; su experiencia es
asi unitaria y Unica, posee sus propias leyes y no tiene que dejarse comparar ni asignar
sobre la base del reconocimiento social o cientifico. La experiencia cumbre es para
Maslow, enteramente en el sentido de «estar en el mundo» de Merleau-Ponty, una
fusion corporal con el mundo durante un momento: «parece como si fuera todo lo que

habia en el universo, como si fuera todo de ser, sindnimo del universo».

2. Para Maslow la experiencia cumbre no es Unicamente un estado inhabitual de
la conciencia, sino expresion de una realidad del ser humano que de otro modo
permanece oculta, es decir, la experiencia cumbre completa la realidad del individuo en
un aspecto determinante sin el cual él no podra adoptar nunca un caracter unitario ni
ser jamas realmente una parte del mundo. Con esta comprension universal de la
existencia humana, Maslow se aproxima mucho al pensamiento de la filosofia
existencialista. No sélo en el parentesco conceptual con Jaspers (Jaspers habla de
«situaciones limite»), sino en el con vencimiento de que todas las areas accesibles a la
percepcion, humana sostienen simultaneamente y determinan existencial- mente las
experiencias buenas y dolorosas asi como las misticas. Cuando Maslow dice: «Esto no
es una negacion de lo malo, del dolor o la muerte, sino mas bien una reconciliaciéon con
ellos, una comprensién de su necesidad», queda claro que en todo ello él no pretende
suprimir lo malo y malvado del ser humano mediante la creencia mesidnica ocasional
en lo bueno que hay en el hombre, sino que lo que le importa es el trabajo y la

investigacion para la ampliacion de la imagen del ser humano en la psicologia;



ampliacion en el sentido de permitir una percepcion y experiencia en todas las areas de

la existencia.

Abraham Maslow

Durante toda su carrera como psicologo, Maslow se interes6 profanamente por el
estudio del crecimiento y el desarrollo personal, asi como por la utilizacion de la
Psicologia como una herramienta para promover el bienestar psicolégico y social.
Insistia en que una teoria la personalidad exacta y con posibilidades de perdurar debia
incluir no solamente el abismo, sino también la cima a donde todo individuo puede
llegar. Maslow es uno de los fundadores de la psicologia humanistica. A través de la
teoria y la practica alento el establecimiento de una alternativa para el conductismo y el
psicoanalisis, los cuales han tratado de hacer caso omiso o de disculpar, con
aplicaciones, la creatividad, el amor, el altruismo y otras grandes conquistas sociales e

individuales de la humanidad.

Maslow estaba profundamente interesado en explorar nuevos problemas, nuevos
campos. Su obra es ante todo una recopilacion de pensamientos, opiniones e hipétesis,
mas que un sistema tedrico bien desarrollado. Su enfoque de la Psicologia se puede
sintetizar con la fase inicial del libro que mas influencia ha tenido, Hacia una psicologia
del ser* Ahora esta surgiendo en el horizonte un nuevo concepto la enfermedad y de la
salud del hombre, una Psicologia que yo encuentro tan emocionante y tan llena de
posibilidades maravillosas, que no resisto la tentacion de presentarla publicamente, aun
antes de ser verificada y confirmada, y antes de que pueda ser considerada como un

conocimiento cientifico digno de confianza” (1968, p. 3).

Biografia

Abraham Maslow nacio en la ciudad de Nueva York en 1908 o de una familia de
inmigrantes judios, crecid en Nueva York y asistié a la Universidad de Wisconsin para
llevar a cabo sus estudios pregrado y postgrado. En 1930 recibié su B.A.; en 1931 su
M.A. y 1934 su Ph.D. Estudi6 la conducta de los primates con Harry Harlow y

conductismo con Clark Hull, un eminente psicélogo experimental

Después de recibir su Ph.D., Maslow regres6 a Nueva York para realizar estudios



avanzados en Columbia y luego aceptd una cétedra en el Departamento de Psicologia
de la Universidad de Brooklin. En esa época, Nueva York era un centro intelectual
tremendamente estimulante, que albergaba a muchos de los mas famosos cientificos
gue habian huido de la persecucion nazi. Estudié con varios psicoterapeutas como
Alfred Adler, Erich Fromm y Karen Horney. Recibi6 una gran influencia de Max
Wertheimer, uno de los fundadores de gestaltismo, y de Ruth Benedict, una brillante
antropodloga,

El interés de Maslow por las aplicaciones practicas de la Psicologia se remonta a
los primeros afios de su carrera. Su tesis versé sobre la relacion entre el dominio y el
comportamiento sexual entre primates. Después de retirarse de Wisconsin, inicid una
serie de investigaciones intensas sobre la conducta sexual humana. Sus
investigaciones en esta area estuvieron inspiradas en el concepto psicoanalitico de que
el sexo tiene una importancia fundamental en la conducta humana. Maslow creia que
cualquier paso adelante, en nuestra comprension del funcionamiento sexual, mejoraria
tremendamente el ajuste de los hombres. Durante la Segunda Guerra Mundial, cuando
se cuenta de lo poco que la Psicologia contribuia a los problemas importantes del
mundo, el interés de Maslow cambi6 de la Psicologia experimental a la Psicologia social
y de la personalidad. Deseo dedicarse a “descubrir una Psicologia para la mesa de la
paz”’ (H 1968, p. 54).

Fuera de su trabajo profesional, Maslow patrticipé en algunos negocios familiares
durante una enfermedad prolongada. Su interés por los negocios y por las aplicaciones
practicas de la Psicologia dieron origen, fundamentalmente, a la obra
Manejo de la compilacion de pensamientos y articulos relacionados con la
Administracion y la Psicologia industrial, escritos durante un verano que Maslow paso6
como colaborador visitante en una pequeiia planta industrial de California.

En 1951 se traslad6 a la Universidad de Brandeis, acabada de fundar, donde fue
director del primer Departamento de Psicologia uno de los promotores del desarrollo de
ese centro, donde permanecié hasta 1968, poco antes de su muerte en 1970. Fue
presidente la Asociacion Psicolégica Americana entre 1967 y 1968. Desde 191 hasta

1970 fue socio de la Fundacion de Caridad W. P. Laughlini California.



A pesar de que a Maslow se lo considera como uno de los fundadores de la
Psicologia humanistica, estaba en desacuerdo con las limitaciones de Ila
denominacion. “No debemos decir “Psicologia humanistica”. El adjetivo es innecesario,
pero no vayan a creer ha pensado. (Maslow, soy anticonductista. Yo soy antidoctrinario.

. . Estoy contra todo lo que cierra las puertas e inhibe las posibilidades” (Hall, 1968)

Antecedentes intelectuales
Psicoandlisis

La teoria psicoanalitica ejercié gran influencia en la vida y el pensamiento de Maslow.
Su propio analisis personal lo afecté profundamente y le demostr6 la tremenda
diferencia que habia entre el conocimiento intelectual y la experiencia real. Maslow
creia que el psicoandlisis podia suministrar el mejor sistema para analizar la
Psicopatologia e igualmente la mejor psicoterapia existente. (Esto fue en 1955). Sin
embargo, hallé el sistema psicoanalitico totalmente insatisfactorio como una psicologia
general para todo el pensamiento y la conducta humanas. “Su representacion pictérica
de) hombre es una alabanza desproporcionada y distorsionada de sus flaguezas y
defectos, que pretende describirlo totalmente...

Practicamente, Freud omite o vuelve patolégicas todas las actividades de que el
hombre se enorgullece y que le dan sentido, riqueza y valor a su vida” (Maslow, 1972,
p. 71).

Antropologia social

Cuando era estudiante en Wisconsin, Maslow se interes6 seriamente por la obra de los
antropdlogos sociales, como Malinowski, Mead, Benedict y Linton. En Nueva York tuvo
la oportunidad de estudiar con figuras en el campo de la cultura y de la personalidad, el
cual se interesa por la aplicacion de las teorias psicoanaliticas al andlisis de la conducta
en otras culturas. Por otra parte, Maslow se fascin6 con el libro de Summer,
Costumbres de los pueblos, y n el analisis que dicho autor hizo de las formas en que los
patrones culturales y las prescripciones determinan la conducta humana. Maslow

recibio tanto aliento de Summer que prometio dedicarse a las mismas areas de estudio.

Psicologia de la gestalt



Maslow también fue un asiduo estudiante de la Psicologia de la gestalt. Admiraba
sinceramente a Max Wertheimer, cuya obra sobre el pensamiento productivo esta
intimamente relacionada con los ensayos de Maslow sobre la cognicién y con su obra
sobre la creatividad a Maslow, al igual que para los psicélogos gestaltistas, un elemento
para el pensamiento creativo y para la efectiva solucion de problemas lo constituye la
habilidad de percibir y de pensar en términos de totalidades o de patrones y no sélo de

partes aisladas.

Otra influencia extremadamente importante en el pensamiento de Maslow fue la
obra de Kurt Goldstein, un neuropsiquiatra que asistia en el hecho de que el organismo
es un todo unificado y que sucede en cualquiera de sus partes afecta todo el

organismo.

La obra de Maslow sobre la autoactualizacion fue inspirada en parte por
Goldstein, quien utilizé por primera vez el término. Maslow dedic6 a Goldstein su libro
Hacia una psicologia del ser y en el prefacio decia: “Si tuviera que expresar en una sola
frase lo que significa para mi la Psicologia humanistica, diria que es una integracion de
Goldstein (el gestaltismo) y Freud (las distintas psicologias psicodinamicas), unida toda
con el espiritu cientifico que aprendi de mis profesores en la Universidad de Wisconsin”
(Maslow, 1968, p.v.).

Conceptos principales
Autoactualizacién

Maslow definid, a la autoactualizacion en términos generales, como “el empleo y la
explotacion total de los talentos, capacidades, posibilidades, etc.” (1970, p. 150).
“‘Pienso en el hombre que se autoactualiza no como un hombre ordinario con algo
agregado, sino mas bien como el hombre ordinario a quien no se le ha quitado nada. El
hombre promedio es un ser total con poderes y capacidades amortiguadas e inhibidas’
(Maslow en Lowry, 1973b, p. 91).

Sus investigaciones acerca de la autoactualizacion fueron estimuladas en primer
término por su deseo de comprender mejor a los dos profesores que mas lo alentaron:
Ruth Benedict y Max Wertheimer. Si bien Benedict y Wertheimer eran dos personajes



diferentes y se interesaban en distintos campos de estudio, Maslow creia que
compartian un nivel comun de satisfaccion personal, tanto en su vida profesional como
privada, la cual nunca habia observado en los demas. Maslow vio en Benedict y
Wertheimer no s6lo a dos cientificos brillantes y eminentes, sino a seres humanos

profundamente plenos y creativos

Inicié su propio proyecto de investigacion general tratando de descubrir qué los
hacia tan especiales y conservaba una libreta de notas con todos los datos que podia
acumular sobre su vida personal, actitudes, valores, etc. La comparacién entre Benedict

y Wertheimer fue el primer paso de su eterno estudio sobre la autoactualizacion.

Investigacion sobre la autoactualizacion

Maslow inici6 sus estudios sobre autoactualizacion de manera formal,
examinando la vida, los valores y las actitudes de las personas que consideraba mas
saludables y creativas. Primero observd a quienes en su concepto eran mas
autoactualizantes: o sea, aquéllos que habian alcanzado un nivel de funcionamiento
mas oOptimo, mas eficiente y saludable en comparacion con los hombres o mujeres

promedio.

Sostenia que era mas acertado hacer generalizaciones sobre la naturaleza
humana, partiendo del estudio de los mejores ejemplos que pudiera encontrar y no
basandose en un catdlogo de promesas y fallas de los individuos promedio o
neuroticos. “En verdad, un visitante de Marte que descendiera sobre una colonia de
hombres lisiados desde su nacimiento, enanos y jorobados, no podria deducir cobmo
deberian haber sido. No estudiemos pues a los lisiados, sino al enfoque mas proximo
gue podamos dar a los hombres enteros y sanos. En ellos encontramos diferencias
cualitativas, un diferente sistema de motivacion, emociones, valores, pensamientos y
percepciones. En cierto sentido, solo los santos son el género humano” (Maslow en
Lowry, 1973a, p. 90).

Estudiando a los mejores y mas sanos hombres y mujeres podemos explorar los
limites del potencial humano Si queremos estudiar, por ejemplo, qué tanta velocidad
pueden desarrollar los seres humanos, debemos trabajar con los mejores atletas y

corredores que hay. No tendria sentido someter a la prueba a una “muestra promedio”



cada de todas las poblaciones. Analogamente, Maslow sostenia que para estudiar la
salud y madurez psicolégicas era preciso investigar a la gente mas madura, creativa y
bien integrada;) Maslow siguié dos criterios al incluir a la gente en su estudio inicial.
Primero, todos los sujetos debian estar relativamente libres de problemas nerviosos o
de otros problemas personales importantes. Siendo, todos los que eran sometidos a
estudio debian utilizar, en lo mejor posible talento, sus capacidades y cualquiera de sus

poderes.

Este grupo estaba compuesto de dieciocho personas, nueve de las cuales eran
contempordneas y otras nueve eran figuras historicas en que se incluia a Abraham
Lincoln, Thomas Jefferson, Albert Einstein, Eleanor Roosevelt, Jane Adams, William
James, Albert Schweitzer, Aldous Huxley y Braruch Spinoza

Maslow (1970, pp. 153-172) enumera las siguientes caracteristicas de los
autoactualizantes:

1. Mejor percepcion de la realidad y relaciones mas agradables con ella misma

2. Aceptacion (del si mismo de los demas, de la naturaleza)

3. Espontaneidad y sencillez; naturalidad

4. Concentracion en el problema, en contraposicion al egocentrismo

5. La cualidad del desapego; la necesidad de privacia

6. Autonomia; independencia de la cultura y del medio

7. Sensacion de aprecio permanente

8. Experiencias misticas y culminantes

9. Gemeinschaftsgefiihl (sentimientos de afinidad con los demas)

10. Relaciones interpersonales mas profundas

11. La estructura del caracter democratico



12. Discriminacion entre los medios y los fines; entre lo bueno y lo malo
13. Sentido del humor filoséfico, amigable
14. Creatividad para la autoactualizacion

15. Resistencia a la aculturacion; la trascendencia de cualquier cultura particular.

Maslow indicaba que las personas participantes en la autoactualizacion que él
estudié6 no eran perfectas o estaban libres de defectos importantes. Su vigorosa
consagracion al trabajo y los valores escogidos puede inclusive llevar, a quienes se
actualizan, a volverse totalmente insensibles durante la busqueda de sus propias
metas; trabajo puede anteponerse a los sentimientos o necesidades de los demas. Por
otra parte, estas personas pueden llevar su independencia hasta el punto de chocar con
las relaciones familiares mas convencionales. Quienes se actualizan también
comparten muchos problemas de las personas promedio: culpabilidad, angustia,
tristeza, conflictos, etc.

iNo hay seres humanos perfectos! Podemos encontrar personas buenas
verdaderamente buenas, grandes en realidad. De hecho, existen creadores, videntes,
sabios, santos, y miembros de sectas religiosas opuestas. Esto ciertamente puede
darnos esperanzas para el futuro de la especie humana aunque sean poco comunes y
no las haya por docenas. Pero estas mismas personas pueden, a veces, ser aburridas,
irritables, petulantes, egoista, iracundas o pueden estar deprimidas. Para evitar
desilusionarnos de naturaleza humana, tenemos que renunciar a hacernos ilusiones

respecto ella. (Maslow, 1970, p. 176)

Teoria de la autoactualizacion

En su altimo libro, Los alcances ultimos de la naturaleza humana (1971), Maslow nos
presenta ocho formas de autoactualizacién ocho conductas que llevan a ella. No se
trata de una lista precisa, clara y ajustada en forma l6gica, sino que mas bien

representa la culminacion del pensamiento de Maslow sobre esta teoria.



Primero, autoactualizacion significa experiencia total, vivida y desinteresadamente,
con una concentracion y una absorcion totales” (Maslow, 1971, p. 45). En general,
estamos relativamente ignorantes de lo que pasa en nosotros o a nuestro alrededor.
(La mario parte de los testigos cuentan diferentes versiones del mismo sucesos por
ejemplo). No obstante, todos tenemos momentos de conocimiento maximo e interés

intenso, momentos que Maslow llamaria autoactualizacion.

Si pensamos que la vida es un proceso de alternativas, entonces la
autoactualizacion significa hacer de cada decision una eleccién para el desarrollo. A
menudo tenemos que escoger entre el desarrollo y la seguridad, entre el progreso y
el retroceso Cada alternativa tiene su aspecto positivo y negativo. Escoger la
seguridad es preferir permanecer en lo conocido y en lo familiar, con el riesgo de
volvernos torpes y anticuados. Preferir el desarrollo es abrirnos a experiencias

nuevas y desafiantes, conociendo el riesgo de lo nuevo y lo desconocido.

Actualizarse es volverse real, existir efectivamente y no so6lo en potencia. Por si
mismo, Maslow entiende el meollo o la naturaleza esencial del individuo, incluyendo
nuestro temperamento, nuestro gusto propio y nuestros uUnicos valores. Asi pues,
autoactualizarse es aprender a ponernos en armonia con nuestra naturaleza interior.
Esto significa decidir por uno mismo si nos gusta cierto alimento o determinada

pelicula, sin tener en cuenta las ideas u opiniones de los demas.

La honradez y la responsabilidad por nuestras acciones constituyen dos elementos
esenciales de la autoactualizacion Mas que proponer y dar respuestas generalmente
calculadas para agradar a los demas o para quedar bien, Maslow sostiene que las
respuestas se deben buscar en nosotros mismos. Cada vez que hacemos esto, nos

ponemos en contacto con nuestro propio si mismo.

Los primeros cuatro pasos nos ayudan a desarrollar la capacidad para hacer
‘mejores elecciones para nuestra vida”. Debemos aprender a confiar en nuestros
propios juicios y en nuestros propios instintos y a actuar conforme a ellos. Maslow
cree que esto lleva aleccionar mejor lo que es constitucionalmente correcto para
cada dividuo en cuestiones de arte, musica y alimentos, asi como también en las

elecciones mas importantes para la vida, como escoger cényuge o0 una carrera.



6. La autoactualizacion también es un proceso continuo del desarrollo de nuestros
potenciales. Esto significa emplear nuestras habilidades y nuestra inteligencia y
“trabajar para hacer bien lo que deseamos” (Maslow, 1971, p. 48). Un gran talento o
la inteligencia no son sindbnimos de autoactualizacion; muchas personas bien
dotadas o utilizan sus habilidades con plenitud y otras, que tal vez lo hacen con un
talento promedio, llevan a cabo una tarea tremenda. La autoactualizacion no es una
“cosa” que alguien tiene o no tiene. Constituye un proceso infinito, similar a la senda
budista de la iluminacién. Es una manera continua de estar, vivir, trabajar y tener

relacion con el mundo, no es sélo la realizacién de una tarea.

7. “Las experiencias culminantes son los momentos transitorios la autoactualizacién”
(Maslow, 1971, p. 48). Durante los momentos culminantes es cuando nos sentimos
mas plenos, mas integrados, mas conocedores de nosotros mismos y del mundos
En esos momentos pensamos, actuamos y sentimos en forma mas clara y
precisamos mas afectuosos con los demas y los aceptamos, nos sentimos mas
libres de conflictos y ansiedad y tenemos mas posibilidades d poner nuestras

fuerzas al servicio de las acciones constructivas.

8. Otro paso en la autoactualizacion es el proceso del conocimiento de nuestras
defensas y el trabajo para desistir Necesitamos conocer mas las formas en que
distorsionamos la imagen de nosotros mismos y la del mundo exterior por medio de

la represién la proyeccion y otros mecanismos de defensa.

Autoactualizacion segun la teoria de Goldstein

En virtud de que la obra de Maslow sobre la autoactualizacién una de sus
contribuciones mas importantes para la Psicologia, puede ser til volver la mirada al
concepto original desarrollado por Kurt Goldstein. Su concepto es muy diferente al
ultimo planteado por Maslow. Como neurofisidlogo, consagrado principalmente a
paciente con lesiones cerebrales. Goldstein consideré la autoactualizacidbn como un
proceso fundamental de todo organismo, el cual puede tener efectos positivos o
negativos en el individuo. Goldstein decia g cada organismo tenia un impulso primario;

que “un organismo e gobernado por la tendencia a actualizar, hasta donde sea posible,



sus capacidades individuales, su ‘naturaleza’, en el mundo” (1939 p. 196). Goldstein
sostenia que la descarga de tension constituye un impulso fuerte que sélo se produce
en los organismos enfermos Para un organismo sano, la meta primordial es “la
formacion de un determinado nivel de tension, a saber, que haga posible una actividad
ordenada” (Goldstein, 1939, pp. 195-196). Un impulso como el hambre es un caso
especial de autoactualizacion, en el cual se busca una reduccion de la tensién con el
proposito de regresar al organismo a condiciones Optimas para la posterior expresion de
sus capacidades pero, sélo en una situacion anormal, un impulso asi se vuelve
exigente. Goldstein afirma que un organismo normal puede posponer temporalmente la
comida, el sexo, etc., si estdn presentes otros motivos de distraccion o curiosidad.

Segun la teoria de Goldstein, competir exitosamente con el medio implica cierta
cantidad de incertidumbre y el organismo sano autoactualizante realmente provoca ese
choque al aventurarse a afrontar nuevas situaciones para utilizar sus capacidades Para
Goldstein (y también para Maslow) la autoactualizacion no significa terminar con los
problemas vy las dificultades; por el contrario, el crecimiento con frecuencia puede traer
muchas penas y sufrimientos, La posesion de un aparato digestivo hace de la comida
una necesidad los musculos necesitan movimiento. Un ave necesita volar y un artista
necesita crear, inclusive cuando el acto de la creacion le exige luchar y hacer grandes

esfuerzos.

Experiencias cumbre

Las experiencias cumbre consisten en momentos especialmente alegres vy
emocionantes en la vida de cada individuo. Maslow observa que estas experiencias a
menudo son producto de intensos sentimientos de amor, participacion en el arte o la
musica o de una experienciacion de la belleza abrumadora de la naturaleza. “Todas las
experiencias culminantes pueden entenderse fructiferamente como terminaciones de la
accionY o como la conclusion de los psicélogos gestaltistas o como el paradigma del
tipo de orgasmo completo del que habla Reich o como una descarga total, catarsis,
culminacién, climax, con, exhumacién, vaciamiento o terminacién” (Maslow, 1968, p.
111).

La mayor parte de nosotros hemos tenido varias experiencias cumbre, aunque



no siempre las hayamos concebido como tales. Nuestras reacciones al mirar un
atardecer hermoso o cuando escuchamos una conmovedora pieza musical, son
ejemplos de estas experiencias segun Maslow, las experiencias cumbre pueden ser
producto de sucesos internos y estimulantes. “Parece como si una experiencia de
verdadera excelencia, de verdadera perfeccion... tratara de producir una experiencia
cumbre) (Maslow, 1971, p. 175)4La vida de la mayor parte de las personas esta llena
de largos periodos de relativa distraccion, de falta de participacion e inclusive de tedio.
En contraste, y en su sentido mas amplio, las experiencias cumbre son aquellos
momentos en que participamos activamente, nos emocionamos Yy nos quedamos

abstraidos en el mundo.

Las experiencias cumbre mas potentes son relativamente raras. Los poetas las
describen como momentos de éxtasis, los religiosos como experiencias misticas
profundas. Para Maslow dos “culminaciones” mas elevadas abarcan las “sensaciones
de horizontes ilimites que se abren a la vista, la sensacion de ser a la vez mas poderoso
y mas miserable que nadie, la sensacion de un gran éxtasis, de maravilla y de pavor, la
pérdida de la ubicacion, tanto en el tiempo como en el espacio. . .“ (Maslow, 1970, p.
164).

Experiencias de meseta o planas

Una experiencia cumbre es una “elevacion” que puede durar unos minutos o algunas
horas, pero rara vez mas tiempo. Maslow también analiza una experiencia mas estable
y duradera que denomina “experiencia de meseta”. La experiencia de meseta consiste
en una forma nueva y mas profunda de ver y experimentar el mundo. Implica un cambio
fundamental de actitud, un cambio que afecta la talidad de nuestro punto de vista y crea
una nueva apreciacion y mas intensidad en el conocimiento del mundo. Maslow
experimento personalmente esto, después de su primer ataque cardiaco. Su conciencia
mas intensa de la vida y de la inminente posibilidad de no le origind6 una forma
totalmente nueva de percibir el mundo. (En la seccién sobre la teoria de primera mano

se puede obtener descripcion mas completa.)

Autoactualizacion trascendental



En los niveles mas altos del desarrollo del humanitarismo, el conocimiento se
correlaciona mas positiva que negativamente con una sensacion de misterio, temor,

humildad, ignorancia, reverencia y una sensacion de sacrificio. (Mas10w, 1971, p. 290)

~Maslow descubrié que, al autoactualizarse, algunos individuos estabanpropensos a
tener mas experiencias cumbre, en tanto otros apenas si las tenian. Lleg6é a
distinguir entre los que se autoactualizan y son psicolégicamente sanos (seres
humanos productivos poca o ninguna experiencia de lo trascendental) y aquellos
p quienes la experiencia trascendental era importante o inclusive era punto
central. Maslow decia que, al autoactualizarse, las personas trascendentes se
enteran con mas frecuencia del caracter sagrado de las cosas, que la dimension
trascendental de la vida en medio de sus diarias actitudes. Sus experiencias
cumbre o misticas son Valoradas como aspectos mas importantes de su vida.
Ellas tienden a pensar holisticamente y no sélo como actualizadores “meramente
son mas capaces de trascender las categorias del pasado, el presente futuro y
de lo bueno y lo malo, asi como de percibir una de la aparente complejidad y de
las contradicciones de la y Tienen mas probabilidad de ser innovadoras y
pensadoras origina que sistematizadoras de ideas ajenas. A medida que su
conocimiento se desarrolla, también lo hace su sentido de la humildad y la
ignorancia y es posible que tiendan a mirar el universo cada vez con temor. Las
personas trascendentes tienen mas probabilidades de considerarse como las
portadoras del talento y las habilidades, por durante su trabajo estan menos
preocupadas por el ego. Pueden honestamente: “Soy la mejor persona y por eso
lo debo tener” o, el contrario admitir, “Usted es el mejor para este trabajo y deben

quitarmelo”.

-~ No todo el que ha tenido una experiencia mistica es un autoactualizador
trascendental. Muchos de los que la han tenido no han desarrollado la salud
psicolégica y la productividad que Maslow no dejaba como un aspecto esencial
de la autoactualizaciéon. Sefialé habia podido encontrar personas trascendentes,
tanto entre hombre de negocios, administradores, profesores y politicos como
entre a qué los que habian sido calificados socialmente como tales: poetas
misticos, predicadores, etc.



Jerarquia de las necesidades

Maslow definié la neurosis y el desajuste psicolégico como enfermedades por
deficiencia”; es decir, que eran causadas por la privacion de ciertas necesidades
fundamentales, en la misma forma como la ausencia de ciertas vitaminas origina las
enfermedades. Los mejores ejemplos de necesidades basicas son las necesidades
fisiologicas, como hambre, la sed y el suefio. La privacion conduce finalmente a la
enfermedad, y la satisfaccion de tales necesidades es su uUnico remedio. Las

necesidades basicas (como el hambre) nunca se pueden desconocer por completo.

También es preciso satisfacer ciertas necesidades psicolégicas permanecer
sanos. Para Maslow, las necesidades fundamentales con las siguientes: necesidad de
seguridad, de proteccion y de estabilidad; la necesidad de amor y la sensacién de
pertenencia, asi como la necesidad de respeto por si mismo y de estimacion. Ademas,
cada individuo tiene necesidades de desarrollo: una necesidad de desarrollar los
potenciales y las propias capacidades, asi como una necesidad de autoactualizacion.

Jerarquia de necesidades basicas de Maslow
Fisiologicas

De seguridad

De amor y pertenencia

De estimacion

De autoactualizacion

(Hambre, suefio, etc.)

(Estabilidad, orden)

(Familia, amistad)

(Respeto por si mismo, reconocimiento)



(Desarrollo de las capacidades)

De acuerdo con Maslow, las primeras necesidades son generalmente
dominantes, es decir, deben ser satisfechas antes que cualquier otra de las ya
enumeradas. “Es muy cierto que el hombre vive so6lo pan, cuando no lo hay; pero, ¢qué
sucede con los deseos del hombre cuando hay pan suficiente y su estbmago siempre
esta lleno? Inmediatamente surgen otras necesidades (mayores) y éstas dominan al
organismo mas que el hambre fisiolégica. A su vez, cuando aquéllas han sido
satisfechas, surgen de nuevo otras (y aun mayores) necesidades, y asi sucesivamente”
(Maslow 1970, p. 38)

Metamotivacion

La metamotivacion se refiere a la conducta originada por las necesidades y los valores
del desarrollo. Segun Maslow, esta clase de motivacién es mucho mas comun entre la
gente que se autoactualiza, cual, por definicién, ya ha sido gratificada en sus niveles
inferiores. Meta motivacion a menudo toma la forma de una consagracion hacia ideales
0 metas, a algo “fuera de nosotros mismos”. Maslow, su vez, nos dice que las meta
necesidades son la continuacion de la necesidades basicas y que su frustracion origina
las “meta patologias Metapatologia, significa una falta de valores, de significado y de
plenitud en la vida. Maslow sostiene que un sentido de identidad, un carrera que valga
la pena, asi como la consagracion a un sistema de valores, son cosas tan esenciales

para nuestro bienestar psicoldgico como la seguridad, el amor y la autoestima.

Quejas y metaquejas

Maslow sugiere que hay diferentes niveles de quejas, los cual corresponden a los
diferentes niveles de necesidades que se frustra Por ejemplo, en una fabrica, las quejas
de bajo nivel podrian relacionarse con las condiciones de trabajo que no ofrecen
seguridad, con unos jefes arbitrarios y autoritarios y con la diaria falta de segunda en el
empleo. Estas son quejas relacionadas con las privaciones de las necesidades basicas
de seguridad y proteccion fisica. Un nivel superior de queja podria referirse a la falta de
un justo reconocimiento por nuestro rendimiento, a las amenazas contra nuestro
prestigio, a falta de solidaridad del grupo en el que trabajamos, es decir, son quejas

basadas en la amenaza contra nuestras necesidades de pertenencia o estimacion.



Las metaquejas se refieren a la frustracion de las metanecesidades tales como la
perfeccion, la justicia, la belleza y la verdad Es nivel de queja es un buen indicador de
gue en realidad todo marcha con bastante normalidad. Cuando la gente se queja de la
falta de estética a su alrededor, ello significa que esta relativamente satisfecha en lo

gue se refiere a necesidades basicas.

Maslow supone que nunca deberemos esperar el fin de nuestras quejas; solo
habremos de esperar que adquieran un nivel superior. Las quejas contra la
imperfeccién del mundo, la falta de una justicia perfecta, etc., son indicaciones sanas de
que, a pesar del alto grado de satisfaccidn basica, la gente lucha por obtener una mayor
perfeccion y desarrollo. De hecho, Maslow insinta que la “elevacion” de las quejas de
los miembros de una comunidad constituye una buena medida de su grado de

iluminacion.

Motivacién por deficiencia y por existencia

Maslow ha dicho que la mayoria de los psicologos solo se ocupan de la motivacién que
proviene de la deficiencia, es decir, que se concentran en la conducta orientada hacia la
satisfaccion de una necesidad que se ha privado o se ha frustrado. El hambre, el dolor y

el temor son buenos ejemplos de motivaciones por deficiencia.

Con todo, si observamos de cerca la conducta del hombre o la de los animales,
vemos que hay otra clase de motivacion. Cuando un organismo no tiene hambre, dolor
ni temor, surgen nuevas motivaciones como la curiosidad y la diversion. Bajo estas
circunstancias podemos disfrutar de las actividades como un fin por si mismas y no
siempre solo como un medio para satisfacer una necesidad. “La motivacion por
existencia” se refiere primordialmente al gozo y la satisfaccidén presentes o al deseo de
buscar una meta de valor positivo (motivacion del desarrollo o metamotivacién). Por el
contrario, “la motivacion por deficiencia” incluye la necesidad de cambiar el estado

actual de las cosas porque lo creemos insatisfecho o frustrante.

Las experiencias cumbre se relacionan generalmente con el dominio del ser, y la

Psicologia del ser también tiende a ser mas aplicable a quienes se autoactualizan.



Maslow distingue entre nocion (conocimiento) D y E (deficiencia y existencia), valores D

y E, asi comoamor Dy E.

Nocion (conocimiento) por deficiencia y por existencia

En la nocion por deficiencia, los objetos se consideran sélo como satisfactores de
necesidades, como medios para llegar a otros fines. Esto lo podemos comprobar
especialmente cuando las necesidades son fuertes. Maslow (1970) sefala que las
necesidades fuertes tratan de canalizar el pensamiento y la percepcion, en tal forma
gue el individuo sélo conoce aquellos aspectos del medio que se relacionan con
satisfaccion de la necesidad, Una persona hambrienta va a ver solamente alimentos, un
mendigo solo el dinero. La nocidén por existencia es mas precisa y efectiva por cuanto
quien la percibe tiene menos probabilidades de distorsionar sus percepciones para
satisfacer sus necesidades o deseos. Este tipo de no emite juicios ni compara o evalla:
su actitud fundamental la de apreciacion de lo que es. Los estimulos se siguen en forma

exclusiva y total y la percepcion parece mas rica, mas plena y mas completa.

Quien percibe se mantiene un tanto independiente de lo percibido. Los objetos
exteriores se valoran de y en si mismos mas que por su importancia para los intereses
personales. En realidad, en un atado de nocién por existencia el individuo tiende a
permanecer solo en la contemplacién o en la observacion pasiva y se considera Que su
intervencidn activa carece de importancia o es inadecuada. Una ventaja de la nocion
por deficiencia es que el individuo puede sentirse obligado a actuar y a tratar de

modificar las condiciones existentes.

Valores por deficiencia y por existencia

Maslow no se ocupa de los valores por deficiencia, pero analiza detalladamente los
valores por existencia. - Cree que existen cierto valores inherentes a cada individuo.
Sostiene que “los valores, maximos (existen) dentro de la misma naturaleza humana vy
hay que descubrirlos alli, lo cual esta4 en perfecta contradiccion con las creencias mas
antiguas de que los valores mas altos s6lo pueden venir de un Dios sobrenatural o de

alguna otra fuente fuera de la naturaleza humana misma” (Maslow, 1968, p. 170).



Maslow considera como valores por existencia a los siguientes verdad, virtud,
belleza, integridad, trascendencia dicotdbmica, vivacidad, unicidad, perfeccion,
necesidad, cumplimiento, justicia, orden sencillez, opulencia, facilidad, diversion y

autosuficiencia.

Amor por deficiencia y por existencia

El amor por deficiencia es el amor por el préjimo porque ésta satisface una necesidad.
Mientras mas gratificacion recibimos, tanto mas aumenta esta clase de amor. Es amor
provocado por una necesidad de autoestima o de sexo, por un temor a la soledad, etc.
El amor por existencia es un amor por la esencia, la “existencia’ de los demas. No es
posesivo y se interesa mas por el bien de lo demas que por la satisfaccion egoista. Con
frecuencia Maslow mencionaba el amor por existencia como una demostracion de la
actitud taoista de evitar la interferencia, de dejar que las cosas sean apreciadas lo que
esta en el exterior sin tratar de cambiar y “mejorar” las cosas. El amor por existencia
hacia la naturaleza expresa el aprecio por la belleza de las flores, a las cuales mira y
deja crecer, en tanto que el amor por deficiencia es mas propenso a arrancarlas y hacer
con ellas algun arreglo floral. EI amor por existencia es también el amol ideal,
incondicional, de un padre por su hijo, el cual incluye aun amor y el aprecio por las

pequefias imperfecciones que pueda tener

Maslow afirma que el amor por existencia es mas rico, mas satisfactorio y mas
duradero que el amor por deficiencia; permanece fresco, en tanto que el amor por
deficiencia crece y se vuelve viejo con el tiempo. El amor por existencia puede ser un
estimulo para las experiencias cumbre y a menudo se describe con los mismos

términos exaltados que se usan para expresar experiencias profundamente religiosas.

Eupsiquia

Maslow acufié el término “eupsiquia” para expresar una sociedad ideal como una
alternativa de la utopia, la cual, en su concepto parecia demasiado imaginaria e
impracticable. Creia que una sociedad ideal se podia desarrollar construyendo una
comunidad de individuos psicolégicamente sanos y autoactualizados. Todos los
miembros de la comunidad se comprometerian a buscar el desarrollo personal y el

cumplimiento de su trabajo, asi como la satisfaccion de su vida personal.



Pero inclusive una sociedad ideal no producira individuos autoactualizantes. “un
maestro o0 no cultura no crean a un ser humano no implementan en él la habilidad de
amar, de ser curioso, o de filosofar o simbolizar o de ser creativo. Mas bien permite o
fomenta, estimula o ayuda a lo que se encuentra en estado embrionario a volverse
actual y real (Maslow. 1968: 161)

Maslow también analizé el sistema de administracién psiquica o instructiva en
contra posicion a la autoritaria administracion de los negocios. Los administradores
autoritarios suponen que los obreros y la administracion tienen metas basicamente
diferentes y mutuamente incompatibles, que los obreros desean ganar todo lo que les

sea posible con un minimo esfuerzo y que por ello deben ser estrechamente vigilados.

Los administradores instruidos suponen que los empleados desean ser creativos
y productivos y que necesitan de apoyo y estimulo mas que de la restriccion y el control
de la administracion. Maslow sefiala que el enfoque de la instruccién opera mejor con
los empleados estables y psicolégicamente sanos. Algunas personas hostiles y
suspicaces trabajan mas efectivamente dentro de una estructura autoritaria y sacan
algunas ventajas injustas si se les da mas libertad. La administracion eupsiquica opera
solo con personas que disfrutan y se pueden hacer cargo de la responsabilidad y la
autodireccion, razon por la cual Maslow sugeria que los comunidades eupsiquicas

debian estar compuestas por gente en vias de una autoactualizacion.

Sinergia

El término “sinergia” fue empleado inicialmente por Ruth Benedict, profesora de
Maslow, para hacer referencia al grado de cooperacion interpersonal y armonia dentro
de una sociedad. Sinergia significa accidn combinada o “cooperacién”. También
significa un accién cooperativa de elementos que dan origen a un efecto total, la es

mayor que todos los elementos tomados en forma independiente.

Como antropéloga, Benedict estaba consciente de todos los peligros que tenia el
hecho de emitir juicios de valor al comparar las propiedades y al medir a otras
civilizaciones segun la forma como se conformaran mas estrechamente con nuestras

propias normas culturales. Sin embargo, en su estudio sobre otras civilizaciones,



Benedict observd claramente que los integrantes de algunas sociedades eran mas
felices, mas sanos y mas eficientes que los de otras. Algunos grupos tenian religiones y
costumbres basicamente armonicas y satisfactor para sus miembros, en tanto que las

costumbres, en otros grupos provocaban sospechas, temores y ansiedad.

Bajo las condiciones de una sinergia social baja, el éxito de miembro ocasiona la
pérdida o el fracaso para otros. Por ejemplo, cada cazador comparte su presa
solamente con su familia mas allegada, probablemente la caceria se volvera
fuertemente competitiva hombre que perfeccione sus técnicas de caceria o que
descubra u nueva zona para cazar puede tratar de esconder, de hecho lo hace, sus
colegas, los triunfos que obtenga. Siempre que un cazador ten mucho éxito habra

mucho menos alimento disponible para los otro cazadores y sus familias.

Bajo una sinergia social alta, la cooperacion se maximiza ejemplo puede ser un
grupo similar de cazadores con una son diferencia importante: la accion de compartir
comunalmente de caza. En estas condiciones, cada cazador se beneficia del éxito de la
demas. Bajo una sinergia social alta, el sistema cultural religion refuerza la cooperacion
y los sentimientos positivos entre los individuos, ayudando a minimizar el conflicto y la

discordia.

Maslow también habla de una sinergia en los individuos identificacion con los
demés fomenta una gran sinergia individual el éxito de otro constituye una fuente de
satisfaccion sincera para individuo, entonces la ayuda se ofrece libre y generosamente
cierto sentido, los motivos altruistas y egoistas se fusionan. Al ayuda al préjimo, el

individuo también busca su propia satisfaccion.

La sinergia también puede encontrarse dentro del individuo con una unidad entre
el pensamiento y la accién. Forzarnos a actuar indica cierto conflicto de motivos.
Idealmente, el individuo hace que debe hacer porque quiere hacerlo. La mejor medicina

se toma solamente porque es efectiva, sino también porque tiene un buen sabor.

Psicologia transpersonal

Maslow anuncié el desarrollo del nuevo campo de la Psicologia Transpersonal, en su
prefacio a la segunda edicién de su obra Hacia una psicologia del ser:



Considero, debo decirlo también, que la Psicologia humanistica, de tercera
fuerza, es transitoria y existe una preparacion para una cuarta Psicologia “superior”,
transpersonal, transhumana, concentrada en el cosmos mas que en las necesidades e
intereses humanos que va mas alla de la humanidad, la identidad, la autoactualizacion y
demas... Necesitamos algo “mas gran4 que nosotros”, para que se nos respete y para
consagrarnos con un sentid nuevo, naturalista, empirico, no eclesiastico, tal vez como lo

han Thoreau y Whitman, William James y John Dewey. (1968, pp.r)

Muchos de los temas incluidos en este nuevo campo han sido puntos centrales
para las teorias de Maslow: las experiencias cumbre, los valores por existencia, las
metanecesidades, etc. Anthony Sutich, fundador y primer editor de la
Revista de psicologia transpersonal (Journal of transpersonal psychology, véase
bibliografia), definié a la Psicologia Transpersonal como la investigacion de las “dltimas
capacidades y potenciales humanos” (Sutich, 1969, p. 15), capacidades que no tienen

ningun lugar sistematico en otros enfoques de la Psicologia.

La Psicologia transpersonal incluye el estudio de la religion y de la experiencia
religiosa. Histéricamente, los conceptos sobre el ultimo ; Potencial humano se han
expresado principalmente en términos religiosos y la mayoria de los psicélogos no han
guerido examinar seriamente dicha area en virtud de las formas no cientificas,
dogmaticas y misticas con que se han descrito. La popularidad de las religiones
orientales en Occidente refleja en parte su enfoque menos teologico y mas psicologico
de la naturaleza humana. Estas tradiciones también ofrecen técnicas claramente

definidas para el desarrollo psicologico y espiritual.

Maslow descubri6 una dimension esencialmente religiosa o espiritual en los
individuos autoactualizantes que estudi6. “Hace algunos siglos, estas (personas que se
autoactualizan) hubieran sido descritas como hombres que van por los caminos de Dios
o como hombres-Dios.. Si la religion se define sélo en términos de conducta social,

entonces toda esta es gente religiosa, inclusive los ateos” (Maslow, 1970, p. 169).

Los psicélogos transpersonales han estudiado empiricamente la meditacion, los

ejercicios de respiracion yoga y otras disciplinas. (Para una excelente bibliografia de las



investigaciones sobre la meditacion y otras materias relacionadas, véase Timmons y
Kaiya, 1970; Timmons y Kanellakos, 1974). Otros temas dentro del campo de la
Psicologia transpersonal, incluyen la Parapsicologia, las investigaciones sobre la
naturaleza de la conciencia, la privacion sefiorial y las drogas. (Véase por ejemplo,
Ornstein, 1972, 1973; Tart, 969.)

Dindamica

Desarrollo psicolégico

Maslow enfoca el desarrollo psicolégico en funcion de una sucesiva satisfaccion de las
necesidades “superiores” y mas satisfactorias. La practica de la autoactualizacion no
puede empezar, sino hasta que el individuo esté libre del dominio de las necesidades
inferiores, tales no las necesidades de seguridad y de estimacion. De acuerdo con
Maslow, la primera, frustracion de una necesidad puede fijar al individuo en ese nivel de
funcionamiento. Por ejemplo, una persona que fue muy popular cuando nifio, puede

seguir sufriendo por las necesidades autoestimacion durante toda su vida.

La busqueda de las necesidades superiores es en si un indice salud psicolégica.
Maslow sostiene que las necesidades superiores intensamente mas satisfactorias y que
la metamotivacion indica que individuo ha superado un nivel de deficiencia del

funcionamiento

Maslow subraya que el desarrollo tiene lugar por medio trabajo de la
autoactualizacion. Esta representa una consagracion, largo plazo, al crecimiento y
desarrollo de las capacidades hasta logro su nivel maximo mas que la accion de
contentarse con menos sélo por pereza o falta de confianza en uno mismo. El trabajo
de autoactualizacion implica la seleccion de problemas creativos q valen la pena.
Maslow sostiene que los individuos con tendencia autoactualizante sienten atraccién
por los problemas mas desafiantes intrigantes, por las cosas que exijan sus esfuerzos
mas creativos mejores. Se muestran deseosos de hacer frente a la incertidumbre y la

ambigiedad y prefieren el reto, no asi las soluciones faciles.

Obstéculos para el desarrollo



Maslow manifestaba que la motivacién para el desarrollo era relativamente débil en
comparacion con las necesidades fisiologicas las necesidades de seguridad,
estimacion, etc. El proceso de la actualizacidon puede estar limitado por: 1) las
influencias negativas provenientes de experiencias pasadas y los habitos que de alli
estan, los cuales nos mantienen encerrados en conductas improductividad 2) la
influencia social y la presion de grupo, la cual a menudo opera, contra nuestro propio
gusto y juicio; y 3) las defensas internas nos mantienen fuera del contacto con nosotros

mismos. Los habitos inadecuados también inhiben el desarrollo.

Maslow esto incluye la farmacodependencia o la bebida, la inadecuada y otros
habitos que afectan en forma aversiva la salud eficiencia. Segun él, un medio destructor
0 una educacién autorrigida puede conducir facilmente a patrones de habito
improductivo basados en una orientacion deficiente. En forma similar, cualquier habito
fuerte por lo regular tiende a interferir con el desarrollo psicolégico porque disminuye la
flexibilidad y la franqueza necesaria para actuar mas efectiva y eficientemente en una

diversidad de acciones.

Las presiones de grupo y la propaganda social también limitar al individuo. Estas,
al obrar, disminuyen la autonomia sofocan el juicio independiente cuando el individuo
es presionado instituir las normas sociales externas por su propio juicio o gusto. Una
sociedad también puede inculcar una opinion distorsionada de naturaleza humana; por
ejemplo, la opinibn que existe en Occidente de que la mayoria de los instintos son
esencialmente pecaminosos y tienen que ser continuamente controlados o subyugados.
Maslow afirma que esta actitud negativa frustra el desarrollo y que lo contrario es en
realidad lo correcto; nuestros instintos son esencialmente buenos y los impulsos hacia

el desarrollo son la fuente principal de la motivacion humana.

Maslow considera que las defensas del ego constituyen obstaculos internos para
el desarrollo. El primer paso para ocuparse de las defensas del ego es llegar a
conocerlas y observar debidamente como operan. Luego, cada individuo debe
esforzarse por minimizar las distorsiones creadas por tales defensas. Maslow agrega
dos nuevos mecanismos de defensa a la lista del psicoanalisis tradicional: la
desacralizacion y el “complejo de Jonas”.La desacralizacion se refiere al

empobrecimiento de nuestra vida mediante el rechazo a tratar cualquier cosa con una



seriedad y un interés profundos. Hoy en dia son pocos los simbolos religiosos o
culturales a los que se presta el cuidado y respeto de que alguna vez gozaron y, en
consecuencia, han perdido su poder de emocionar, inspirar o0 inclusive motivarnos.
Maslow suele mencionar a los valores modernos referentes al sexo como un ejemplo de
desacralizacion. Asi como una actitud mas casual hacia el sexo, puede llevar a una
menor frustracion y trauma, también es cierto que la experiencia sexual ha perdido la
capacidad que alguna vez tuvo de inspirar a los artistas, a los escritores y a los

amantes.

* El “complejo de Jonas” se refiere a un rechazo a tratar de damos cuenta de
nuestras capacidades totales. Asi como Jonas se esforz6 para evitar las
responsabilidades de hacerse profeta, asi también mucha gente teme utilizar su
capacidad hasta el maximo; prefiere la seguridad de los logros de nivel promedio que
no sean exigentes, en oposicion a las metas verdaderamente ambiciosas que la
obligaria a proyectarse totalmente. Esta actitud es comudn entre muchos estudiantes que
“aprueban” sus cursos utilizando unicamente a fraccion de su talento y sus habilidades.
Esto también ha sido verdadero para muchas mujeres que han temido que una carrera
llena e éxitos sea en alguna forma incongruente con la feminidad o que a conquista
intelectual pueda hacerlas aparecer menos atractivas a los hombres. (Véase, por

ejemplo, Horner, 1972.)

Estructura

El cuerpo

Maslow no analiza en forma detallada el papel que el cuerpo desempefia en el proceso
de la autoactualizacion. Supone que una vez satisfechas las necesidades fisiologicas, el
individuo queda en libertad para ocuparse de las necesidades superiores dentro de la
jerarquia de las necesidades. Sin embargo, afirma que es importante dar al cuerpo todo
lo que le convenga. “El ascetismo, la abnegacion, el recha deliberado de las exigencias
del organismo, por lo menos en Occidente, tienden a producir un organismo disminuido,
atrofiado lisiado e inclusive en Oriente llevan la autoactualizacién so6lo a un pocos
individuos excepcionalmente fuertes” (Maslow, 1968, p. 199 Maslow menciona la
importancia de la estimulaciéon intensa los sentidos fisicos en las experiencias cumbre

gue a menudo originadas por la belleza natural, el arte, la musica o la experiencia



sexual. También nos dice que la educacion en el terreno del arte y otros medios fisicos
de expresion pueden proporcionar suplemento importante a la educacién tradicional
orientada efectivamente y que los sistemas de ensefianza fisicos de orlen sensorial
requieren el tipo de aprendizaje de participacion activa se debe incluir en todas las

formas educativas.

Las relaciones sociales

De acuerdo con Maslow, el amor y la estimacion son necesidades basicas esenciales
para todo el mundo y estan situadas antes que autoactualizacion dentro de la jerarquia
de necesidades. Con frecuencia deplora la falla de la mayoria de los textos de
Psicologia respecto a mencionar por lo menos la palabra amor, como si los psicologos
consideraran el amor como algo irreal, algo que se debe reducir conceptos como

proyeccion o reforzamiento sexual.

La voluntad

La voluntad es un ingrediente vital en el proceso a largo plazo de la autoactualizacion.
Maslow descubrié que los individuos autoactualizantes trabajan largo tiempo y con
teson para alcanzar las metas que han escogido. “La autoactualizacion significa trabajar
para hacer bien aquello que uno desea. Convertirse en un médico segunda clase no es
un buen camino para la autoactualizacion. Uno quiere ser un profesionista de primera o
tan bueno como les es posible” (Maslow, 1971, p. 48). En virtud de su fe en la salud
bondad esenciales de la naturaleza humana, Maslow prest6 por atencién a la necesidad
que el poder de la voluntad tiene para vencer los instintos o impulsos inaceptables. Para
Maslow, los individuos sanos estan relativamente libres de conflictos internos, excepto
tal vez de la necesidad de vencer los habitos inadecuados. Ellos necesitan utilizar la
voluntad para desarrollar mas sus habilidades y para alcanzar metas muy ambiciosas.

Las emociones

Maslow subrayé la importancia que tienen las emociones positivas en la
autoactualizacion y animo a otros psicologos a emprender investigaciones serias acerca
de la felicidad, la tranquilidad, la alegria, asi como a investigar la diversion, los juegos y
el deporte. Creia que las emociones negativas, la tension y el conflicto agotaban la



energia, e inhibian el funcionamiento efectivo.

El intelecto

Maslow destaca la necesidad del pensamiento holistico, ocupandose de los sistemas de
las relaciones y del todo, mas que de partes individuales. Descubrio que las
experiencias cumbre a menudo, ejemplos asombrosos del pensamiento, el cual ha
transformado las dicotomias usuales que nos ayudan a ver la realidad. Los individuos a
menudo han manifestado observar el pasado, el presente y el futuro como algo Unico;
ven la vida y la mente como parte de un proceso Unico o ven el bien y el mal dentro de
un mismo todo. El pensamiento holistico también se halla en los pensadores creativos
gue son capaces de romper con el pasado y ver mas alla de esas categorias
convencionales al investigar posibles relaciones nuevas esto requiere libertad,
franqueza y una habilidad para tratar la incongruencia y la incertidumbre. Como dicha
ambigledad puede ser amenazadora para alguien, es parte de la alegria esencial de la

solucion de problemas creativos para quienes se autoactualizan.

Maslow (1970) ha escrito que la gente creativa esta mas “centrada en el
problema” que “en los medios”. Las actividades centradas en el problema son
determinadas principalmente por las exigencias y requerimientos de las metas
deseadas. Por otra parte, los individuos centrados en los medios con frecuencia se
interesan tanto por ellos, por la técnica o la metodologia, que estan propensos a realizar
trabajos precisos sobre temas triviales. “La concentracién en el problema” también
contrasta con la “concentracion en el ego”, la cual tiende a desviar nuestra vision para

observar las cosas como podriamos querer que fueran en vez de como son.

El si mismo (self)

Maslow define a si mismo como el punto central interior o la madurez, salud y auto
naturaleza innata del individuo, nuestros propios gustos, valores y metas. La
comprension de nuestra naturaleza interior y nuestra actuacion de acuerdo con ella el

gue no analiza al si mismo como estructura especifica dentro de la personalidad.

El terapeuta

Para Maslow, la psicoterapia es efectiva principalmente porque encierra una relacion

intima y confiada con otro ser humano. Al igual que Adler, Maslow creia que un buen



terapeuta era como un hermano o hermana mayor, alguien que trata a otro en una
forma tierna y carinosa. Propuso el modelo del “ayudante taoista”, alguien capaz él
ayudar sin interferir. Un buen entrenador logra esto cuando trabaja con el estilo natural
de un atleta, con el fin de vigorizar ese estilo en el individuo y mejorarlo; no trata de

forzar a todos los atletas dentro de un mismo molde.

Rara vez analiza en sus obras a la psicoterapia. A pesar de tolerar el
psicoanalisis durante varios afios y haber recibido un entrenamiento psicoterapéutico
informal, su interés se concentro siempre en la investigacion y en los escritos mas que

en la terapia.

Maslow consideraba la terapia como una forma de satisfacer las necesidades
bésicas de amor y estima que se han frustrado virtualmente en todo el que busqué
ayuda psicolégica. Sostenia (1970) que las buenas relaciones humanas podian
proporcionar gran parte del mismo al apoyo que se encuentra en la terapia.

Los buenos terapeutas deben amar y cuidar el ser o la esencia de las personas
con quienes trabajan. Maslow (1971) decia que los que buscan cambiar 0 manipular a
otros, carecen de esta actitud esencial. Por ejemplo, creia que un verdadero amante de
los perros nunca mutilaria las orejas o el rabo de alguno de ellos y que un verdadero
amante de las flores no las cortaria ni las retorceria para hace bonitos arreglos florales.

Evaluacion

La gran fuerza de Maslow consiste en su eterna preocupacion por aquellas areas del
funcionamiento humano que han pasado por alto, casi por completo, la mayoria de los
tedricos. El es uno de los pocos psicologos que han investigado seriamente las

dimensiones positivas de la experiencia humana.

Su trabajo experimental quedd inconcluso en su mayor parte; mejor término para
él podria ser el de “exploratorio” y Maslow fue el primero en reconocerlo: “Precisamente,
no he tenido tiempo de hacer personalmente experimenta méas cuidadosos. Toman
demasiado tiempo en relacion con los afios que al dejado atras y la meta a la cual
quiero llegar. Asi pues, personalmente soélo hago pequefias exploraciones piloto,

‘rapidas y sucias” y sobre todo solamente con unos cuantos sujetos, las cuales no se



pueden publicar, pero que son suficientes para convencerme a mi mismo de que
probablemente son verdaderas y de que algun dia van a confirmarse. Invasiones

rapidas de pequefios comandos, ataques de guerrilla”. (Maslow, 1972, pp. 66-67)

Naturalmente hay algunas desventajas serias en este procedimiento por ejemplo,
los datos que se han deducido de nuestras pequefias en distorsionadas muestras no
son confiables estadisticamente Sin embargo, Maslow nunca pretendid “probar”
experimentalmente o verificar sus ideas. Sus investigaciones fueron mas bien un medio

de aclarar y afiadir algunos detalles a sus teorias

Es méas, Maslow a veces parece mucho mas un filésofo de café se mantiene
apartado de las posibles contradicciones de los hechos o0 experiencias nuevas.
Generalmente fue bastante claro en lo que baba demostrar en sus investigaciones y
rara vez parecia hallar va informacion que pudiera alterar sus ideas preconcebidas. Por
ejemplo, Maslow siempre subrayaba la importancia de los “producto-. 3” positivos de las
experiencias cumbre: experiencias de amor, gran musica, etc. Los productores
negativos tienden a ser dados en los escritos de Maslow, a pesar de que mucha, gente
dice, sus experiencias cumbre mas intensas van precedidas de emociones negativas —
temor, depresibn— que luego son superadas y se vierten en estados fuertemente
positivos. (Véase por ejemplo Variaciones de la experiencia religiosa, de William
James.) Por alguna de las investigaciones de Maslow rara vez parecian poner al

descubierto esta clase de informacién nueva.

Con todo, se trata de criticas bastante triviales sobre Maslow. Su maxima fuerza
estriba en su calidad de pensador psicolégico que continuamente esta dando énfasis a
las dimensiones positivas de la esencia humana, al potencial que los hombres y las
mujeres son es de alcanzar. Maslow se ha convertido virtualmente en fuente inspiracion
para todos los psicologos humanistas. Ha sido calificado como el “psicologo americano
mas grande después de William
(Revista de psicologia transpersonal (1970): 1V). A un que elogio podria considerarse
algo extravagante, ningun psicélogo de orientacion humanistica podria negar la gran
importancia de Maslow pensador original y como pionero de la psicologia potencial del

hombre.



Teoria de primera mano

La cita que transcribimos a continuacion ha sido tomada de la revista de psicologia
transpersonal. Se trata de algunos apartados de las acciones entre Maslow y algunos

otros psicologos.

Descubri que a medida que me volvia mas viejo, mis experiencias cumbre eran
menos intensas y frecuentes. Al discutir este punto con otras personas que se
encontraban en las mismas circunstancias, la reaccién era la misma. Mi impresion es
gue esto tiene que ver con el proceso del envejecimiento, lo cual tiene sentido pues,
hasta cierto punto, he aprendido que me he vuelto un poco temeroso de las
experiencias cumbre porque no sé si mi cuerpo pueda resistirlas. Una experiencia
cumbre puede causar un gran alboroto en el sistema nervioso autbnomo: es posible que
una disminucién de las experiencias cumbre sea una manera natural de proteger el

cuerpo.

Cuando estas descargas emocionales e intensas murieron en mi, sucedié algo
mas que se me ha venido a la conciencia, lo cual es una cosa inapreciable. Sucedi6
una especie de precipitacion de lo que podria llamarse’ sedimentacidén o “precipitacion
radioactiva” de la iluminacion, el discernimiento (insight) y otras experiencias vitales que
fueron muy importantes; esto incluye las experiencias tragicas. El resultado ha sido una
especie d conciencia unitiva que tiene ciertas ventajas y desventajas sobre las
experiencias cumbre. Puedo definir esta conciencia unitiva de una manera muy simple
para mi, como la percepciéon simultanea de lo sagrado y lo ordinario o el tipo de cosa

milagrosa y bastante constante o libre de esfuerzos.

Ahora percibo bajo el aspecto de eternidad y me vuelvo mitico, poético y
simbolico acerca de cosas ordinarias. Como sabemos, en esto consiste la experiencia
Zen. No hay nada exceptuado ni especial, pero vivimos en un mundo de milagros todo
el tiempo. Esto es paradojico, porque se trata de algo milagroso y, sin embargo, no
produce una explosién auténoma. Este tipo de conciencia tiene ciertos elementos en
comun con la experiencia cumbre: pavor, misterio, sorpresa y el choque estético.
Dichos elementos estan presentes, pero tienen un caracter constante mas que del

climax. Ciertamente es una tentacion por utilizar, como una especie de modelo, como



un paradigma de la experiencia cumbre, al orgasmo sexual que constituye el ascenso a
una. cima y a un climax y luego la caida al completarse vy finalizar. Bien, este otro tipo
de experiencia debe tener otro modelo. Las palabras que voy a usar para describir esta
clase de experiencia deben ser una “meseta elevada”. Es vivir en un nivel
constantemente alto, en el sentido de iluminacién o despertar, dentro del Zen; en lo facil
e milagroso, en lo nada especial. Es tomar, mas bien casualmente, la intensidad, la
preciosidad y la belleza de las cosas, pero no sacar mucho de ello porque como
sabemos eso sucede hora tras hora todo el tiempo.

Este tipo de experiencia tiene, en primer lugar, la ventaja de que es mas
voluntaria que una experiencia cumbre. Por ejemplo, para penetrar ser este tipo de
conciencia puedo ir a un museo de arte 0 a una pradera y no a un lugar subterraneo. En
las experiencias de meseta no nos sorprendemos de que ellas sean mas volitivas que
las cumbres. Es mas, creo que se pueden ensefiar las experiencias de meseta;
podriamos tener mas clases de milagros Otro aspecto que he observado es la
posibilidad de sentarnos y observar algo milagroso durante una hora y gozarlo segundo
a segundo. Por el contrario, no podemos tener un orgasmo de una hora. En este
sentido, el tipo de experiencia de meseta es mejor. Por asi decirlo, tiene una gran
ventaja sobre el climax, el orgasmo y la cumbre. El descenso al valle y vivir en la llanura

alta no implica esto. Es mucho mas casual.

Existen algunos otros aspectos de esta experiencia. Puede haber mas serenidad
gue emocionalidad. Estamos propensos a considerar a un individuo emocional como un
tipo explosivo, pero la tranquilidad también tiene que traerse a nuestra Psicologia.

Necesitamos lo sereno y lo fuerte mente emocional.

Mi pregunta es si la experiencia de meseta va a ser observada algun dia con
instrumentos psicofisiolégicos. Veo que las experiencias cumbre tienen algo que ver
con la descarga automatica que debemos ser capaces de contener facilmente si
disponemos de una instrumentacion. Las técnicas para medir las ondas cerebrales y la
biorretroalimentacion tienen mucho parecido a la posibilidad de medir, detectar y
ensefar serenidad, tranquilidad y paz. De ser asi habremos de ser capaces de trabajar
en esto, lo cual significa que podremos estar en condiciones de ensefar serenidad a

nuestros hijos y transmitirsela.



El punto importante que surge de estas experiencias de meseta es que son
esencialmente cognoscitivas. En realidad, casi por definicion, ellas representan un
testimonio del mundo. Su experiencia de meseta es un testimonio de la realidad. Implica
ver lo simbdlico o lo mitico, lo poético, lo trascendente, lo milagroso, lo increible, todo lo
cual, pienso, forma parte del mundo real en lugar de existir solamente para los ojos del

espectador.

Hay una sensacién de certeza respecto a la experiencia de meseta. Parece muy,
pero muy bueno, poder ver el mundo como milagroso y no solamente dentro de lo
concreto, no solamente reducido a lo conductual, no solamente limitado al aqui y ahora.
Como sabernos, si nos quedamos atados al aqui y ahora, eso constituye una reduccion.
Bien, es muy facil empaparnos con nuestras propias palabras y poder seguir hablando
sobre la belleza del mundo, pero la realidad es que esas experiencias de meseta estan
muy bien descritas en muchas literaturas. Esta no es la descripcion general de la
experiencia mistica aguda, sino la forma como aparece el mundo si en realidad tiene
lugar la experiencia mistica. Si la experiencia mistica cambia nuestra vida, podemos
seguir ocupandonos lo que nos interesa tal como lo hicieron los grandes misticos. Por
ejemplo, los grandes misticos pudieron tener revelaciones misticas, pero también
pudieron dirigir sus monasterios. Podemos administrar un almacén de viveres y pagar
las cuentas, pero seguir teniendo este sentido de ser testigos del mundo en la misma
forma en que lo hicimos en los grandes momentos de la percepcion mistica. (Journal of
transpersonal psychology;

(1972): (112-115)

Ejercicios

Un ejercicio de amor por existencia

Para Maslow, el amor por existencia es desinteresado; no exige da a cambio. EI mismo
acto de amor, de apreciar la esencia y la belleza del objeto del amor, es su propia
recompensa. En nuestra diaria experiencia generalmente sentimos una mezcla de amor
de existencia y de deficiencia. Generalmente esperamos y recibimos algo reciprocidad

por nuestros sentimientos amorosos.



Este ejercicio tuvo su origen en una practica cristiana, cuyo objeto era desarrollar
sentimientos de amor puro. Siéntese en un cuarto oscuro enfrente de una vela
encendida. Relajese y poco a poco pdongase en contacto con su cuerpo y su alrededor.

Haga que su cuerpo y su mente se aflojen, haga que estén tranquilos y apacibles.

Mire la llama de la vela. Lleve sentimientos de amor desde el corazén hacia la
llama. Sus sentimientos de amor por ella no tiene relacibn con ningun pensamiento
sobre el valor de la llama misma. Usted ama por amor. (Al principio puede parecer
extrafio tratar amar un objeto inanimado, una simple llama, pero ese es precisamente el
punto: experimentar la sensacion de amar en una situacion en la cual no hay
recompensa, ninguna recompensa aparte del amor en si). Amplie sus sentimientos de

amor hasta incluir todos los objetos que haya en el cuarto.

Analisis de las experiencias cumbre

Trate de recordar claramente una experiencia cumbre que alguna vez haya tenida en su
vida; un momento feliz, dichoso, que surja entre sus recuerdos. TOmese un momento

para revivir la experiencia.

1. ;Qué dio lugar a la experiencia? ¢Hay algo Unico acerca de la situacion que la

origind?

2. ¢,Qué pensd entonces? ¢ Este sentimiento era diferente de la experiencia usual

emocional, fisica o intelectualmente?
3. ¢Usted parecia diferente de si mismo? ¢ El mundo a su alrededor parecia diferente?
4. ¢ Cuanto dur6 la experiencia? ¢ Qué sintié después?

5. ¢ Tuvo la experiencia algunos efectos duraderos? (¢ En actitud o en sus relaciones

con los demas, por ejemplo?)

6. ¢COmo se puede comparar su propia experiencia con las teorias de Maslow en

cuanto a las experiencias cumbre y, naturaleza humana?

Para tener una idea mas clara de las experiencias cumbre compare sus



experiencias con otras. Busque semejanzas Yy diferencias. ¢Son las diferencias el
resultado de situaciones diferentes o son tal y variaciones en su personalidad o en su
formacion? ¢ Qué implican las semejanzas acerca de las ideas de Maslow o acerca del

potencial humano en general?

El «tema» como vinculacion entre el ser humano y el mundo. El concepto de
interaccién centrada en los temas (ICT) en Ruth Cohn

Trasfondo personal

Al igual que la mayoria de las personalidades aqui expuestas, Ruth Cohn tiene también
un pasado amargo. Estudiaba psicologia y literatura en Berlin cuando los
nacionalsocialistas llegaron al poder. Presenci6 los comienzos de la persecucion de los
judios en la universidad: «Cada jueves a las 10 de la mafiana se sacaba con violencia a
los jovenes judios de las aulas y se les golpeaba y pisoteaba sangrientamente afuera...
Lei Mein Kampf. Me enteré de que algunos vecinos judios habian desaparecido de sus

casas. Era alemana y judia. Vi pancartas extendidas sobre la calle: “jJuda revienta!”».

En 1933 huyo6 a Zurich donde continud sus estudios. El abandono de su patria
tenia para la entonces joven de 20 afios algo de definitivo y a la vez de perspectiva de
futuro: «Sabia entonces que no volveria a tener en ningun lugar y nunca mas raices —
raices como las de los arboles en la tierra—; y que ningun suelo podria convertirse ya
para mi en patria, mas que el amor por las personas y sus deseos». No podia
comprender todo lo que sucedia en Alemania y se aplicé en entender lo que sucede en
los hombres que apoyan o0 aceptan un sistema politico como este. El interés por esta
cuestion se basaba —al igual que para Erich Fromm— en el deseo y la utopia de una
sociedad humana de hombres que, sobre la base de estructuras individuales y sociales,
evitase a sus miembros la repeticion, en; futuro, de una catastrofe politica de este tipo y

condujese evolutivamente hacia un orden mundial» centrado en los seres humanos.

En Zurich, Ruth Cohn prosigui6 sus estudios e inicié su formacion psicoanalitica.
Su profesor de analisis fue Medard Boss, quien fundé mas tarde junto con Ludwig
Binswanger la tendencia psicoterapéutica, estrechamente ligada a Heidegger, del
«analisis de la existencia». Ruth Cohn me explicaba en una conversacion personal que,
cuando hizo su andlisis didactico dirigido por Boss, éste estaba todavia estrictamente
orientado hacia el psicoandlisis y que tuvo discusiones personales y teoricas



precisamente en el punto en el que no sélo ella sino mas tarde también Boss se
separaron del psicoanalisis:’ la relacion entre el terapeuta y el cliente.

Cuando Ruth Cohn emigré a Nueva York habia terminado su andlisis didactico y
se puso a trabajar. La huida, la enfermedad, la familia y los hijos «se ocupan» de que
entre los 5 y 45 afios apenas tenga tiempo de leer.

Hacia 1955 descubre el método del «taller de contratransferencia» que gana para ella
una nueva significacion a través de la practica terapéutica. Volveré sobre ello mas

tarde.

Trasfondo psicoldgico

Estimulada por la psicologia de la Gestalt de la Escuela de Berlin (Ruth Cohn asistio
como estudiante a las lecciones de Wolfgang Kéhler) y los trabajos de Kurt Goldstein,
desarroll6 una imagen del mundo y del hombre holistica en un doble sentido: «El
individuo es una totalidad, que es mas que la suma de sus partes, y €l mismo es parte
de una comunidad, que es mas que la suma de todos los individuos». Por tanto a Ruth
Cohn no le interesa solo la totalidad de cada ser humano sino la totalidad de la
comunidad humana asi como la totalidad del mundo: Cada yo vive en muchos “tU”, en
muchos “nosotros” y en el universo». Coincide con Goldstein, quien conocera mas
tarde, en la concepcién de la «realidad total del organismo» y en el convencimiento, a

ella vinculado, de la tendencia de éste a autorrealizarse.

Psicoanalisis

Ruth Cohn lleva a cabo su polémica con el psicoanalisis desde este punto de vista.
Emigra en 1941 con su marido e hijo a Nueva York. Se le impidié ser miembro del «New
York Pychoanalytic Institute» por no ser médico; dirigié grupos de jovenes analistas,
gue se encontraban en formacion, en la «National Psychological Association for
Psychoanalysis» (NPAP), fundada en 1948 por Theodor Reik. Le fue de modo parecido
a como les fue a Rank, Fromm, Perls, Reich, Adier y Jung; no condenaba el
psicoandlisis pero consideraba que necesitaba un cambio y una ampliacion. Su critica

se dirigia, sobre todo, a lo siguientes puntos:

1. Larelacion entre el terapeutay el cliente,



2. El concepto de la resistencia.

1. La relacion entre el terapeuta y el cliente. Ruth Cohn critica, coincidiendo con Perls y
los representantes de la terapia de la vivencia (Whitaker, Malone, Warkentin), la
desigualdad humana entre el terapeuta y el cliente en el transcurso de las sesiones de
psicoandlisis: «Habia una desigualdad angustiosa en nuestra posicion —literal y
simbdlica— él estaba sentado, yo echado; yo me daba a conocer, €l callaba; yo me
abria mas y mas, él permanecia cerrado». El terapeuta no aparecia como ser humano.
El dnico que tenia problemas era el cliente, y durante el trabajo habia tan sélo contacto
en aquellos puntos sobre los que ella y el psicoanalistas tenian «por casualidad» el

mismo pensamiento acerca de los problemas planteados.

Para Ruth Cohn, esta situacion tenia algo de «inquietante —dos formas de
existencia en una habitacién: una que se descubria, una que se cubria». Esta
desigualdad continuaba en las relaciones entre los psicoanalistas, es decir, entre el
profesor y los estudiantes. Para Ruth Cohn el punto central de la critica era el empleo
del concepto freudiano de «transferencia» y «contratransferencia». Los fenomenos de
transferencia son representaciones desfiguradas y formas de comportamiento del
paciente respecto del terapeuta, que provienen de fijaciones de la percepcion y
fantasias de la nifiez temprana; las fijaciones de la infancia o proyecciones que el
analista introduce por su parte en el contacto terapéutico, se designan como
contratransferencias. Mientras que estos conceptos tenian importancia para Freud
Unicamente en la relacion terapéutica dual, Ruth Cohn dio un paso mas alla: formulo la
afirmacion —entretanto, generalmente admitida— de que «las dificultades entre el
paciente y el terapeuta expuestas en asociaciones libres se reflejan en la relacion entre
los miembros del grupo y el terapeuta del que se informa» (de un grupo de formacién
terapéutica). Sin embargo no pudo imponer por aquel entonces en la NPAP su
propuesta de que habia que ensefiar el fendmeno de la contratransferencia en este
sentido. A pesar de ello se decidié a fundar en 1955 —fuera de programa oficial del
instituto de la NPAP— un «taller de contratransferencia» iniciado por candidatos a la
formacién («Un momento estelar de mi vida», Ruth Cohn en una conversacién personal

en enero de 1982). Aqui dirigia un grupo de 7 a 9 analistas que participaban, por regla



general, durante dos afos; si alguien se apartaba, entraba un nuevo miembro en el

grupo.

Crey0 que el mejor método seria dirigir ella misma la primera sesion
presentandose como modelo y seguir la pista de sus propios problemas de
contratransferencia a partir de su caso «Irene». «La vivencia de jah!» fue el resultado
de la interaccion entre sus propias asociaciones y pensamientos y los de los miembros
del grupo: «Los miembros del grupo reaccionaron con sus asociaciones personales; sus
afirmaciones se hicieron cada vez mas espontaneas, libres y menos moderadas. Habia
también preguntas, propuestas e interpretaciones. A pesar de la sensacion de que
“sabian”, sopesaba intelectualmente de forma rapida y exhaustiva lo que se me
presentaba. Contestaba aceptando o rechazando lo que se habia dicho hasta que el
constante crecimiento del movimiento, la excitacion y la tension se descargd en una

idea repentina: habia experimentado Irene como experimenté de nifia a mi padre».

2. El concepto de la resistencia. En el transcurso del taller Cohn topo con otra dificultad:
el hecho de que el grupo se concentrara siempre s6lo sobre un caso determinado,
hacia que se ignorara completamente que a través de este trabajo se producen
simultaneamente fendmenos de transferencia de dinamica de grupos: «Durante todo un
afio no tuve conciencia del hecho de que las transferencias longitudinales formaban en
el grupo un fondo que crecia lentamente y ponia en peligro, con su fuerza volcanica, la
existencia del grupo». Ruth Cohn intenté primeramente reducir la presién del grupo
existente a través de conversaciones, por separado, con miembros del grupo hasta que
llegd por dltimo a la conclusion de «que, ademas del trabajo directo con un caso, hay un
flujo longitudinal constante de transferencias referida al grupo que deben reconocerse y
elaborarse». Aqui reside la clave para el principio «las perturbaciones tienen
preferencia», principio que en su concepcion posterior de la «interaccion centrad en los
temas> (ICT) transforma en uno de los dos «postulados existenciales» fundamentales.
En un articulo aparecido en 1961, tras 6 afios de experiencia el taller de
contratransferencia escribe que el conflicto entre el terapeuta del grupo
(contratransferencia) y la situacion de los se puede resolver, para si misma y respecto

de do en cuenta los siguientes puntos:

1. El analisis de los sentimientos de los miembros del grupo constantemente



preferencia, cuando alguno de los tiene la impresion de que estos sentimientos le

desvian.

2. El empleo de técnicas de terapia de la vivencia, de compafierismo y
ocasionalmente de analisis de grupo es necesario relaciones emocionales perturbadas

en el grupo.

3. Las transferencias longitudinales se funden frecuente- transferencias pasajeras
referidas al caso y pueden aprovecharse y absorberse dentro del trabajo analitico de

contratransferencia.

4. Las representaciones de los casos se retoman siempre de forma inmediata tan

pronto como se hayan resuelto las tensiones emocionales entre los miembros del

grupo.

Terapia de la vivenciay de la «Gestalt»

Junto al psicoanalisis, en la evolucion de la concepcion propia de Ruth Cohn han
desempefado un papel importante el concepto de la terapia de la vivencia, en cuyo

desarrollo colaboro, terapia de la Gestalt’.

Aqui y ahora. El terapeuta de la vivencia se interesa, en primer lugar, por formas
de comportamiento y sentimientos inmediatos y momentaneos, y en segundo hogar por
las relaciones e interpretaciones psicodinamicas: «El trata més del como de las
relaciones de un paciente en el seno de su familia, su puesto de trabajo y en el grupo
gue del porqué>. El terapeuta se define como «compariero» y se introduce de forma
«auténtica y espontanea» en los sucesos del grupo y anima a los miembros del grupo a
percibir la «singularidad» de su personalidad aqui y ahora, con lo que «singularidad» no
se refiere s6lo a los aspectos placenteros, sino también a los dolorosos (p. €j. miedo,
pena, muerte). Este conocimiento de si mismo, constante y radical, del ser humano, con
el objetivo de la «aceptacion de la ambigliedad de la existencia frente a la muerte»,
conduce, mas tarde, a la formulacién del segundo postulado existencial de Ruth Cohn

(sé tu propio amo).

Ademés de la terapia de la vivencia, Ruth Cohn se ha ocupado intensivamente



de la terapia de la Gestalt. Se llama a si misma «alumna de Perls» y menciona a
«Simkins, de quien he aprendido mucho acerca de la terapia de la Gestalt». La terapia
de la Gestalt es para ella una forma de terapia de la vivencia, puesto que la afirmacion
de la realidad del aqui y ahora, la prioridad del como frente al porqué y, no en ultimo
lugar, la exigencia de una relacidén yo-ta entre el terapeuta y el cliente son elementos

gue se recalcan en ambas formas de terapia.

Responsabilidad. El concepto de «responsabilidad» se encuentra por el contrario
con mayor intensidad en la terapia de la Gestalt. La confrontacién con los «asuntos no
resueltos» (Perls) toma un desarrollo positivo cuando el cliente logra encarar de verdad
su dolor, su miedo, sus celos o su ira, es decir, «aceptar la responsabilidad de lo que
es, sea lo que sea». La renuncia a evitar y la completa aceptaciéon de la realidad
posibilitan decisiones con responsabilidad frente a si mismo y frente a otros: «La

realidad es autoridad. Ella nos obliga a tomar posicion».

Ruth Cohn coincide con Perls en que la responsabilidad frente a otros seres
humanos tiene un caracter constructivo sélo cuando va acompafiada de una
responsabilidad constante frente a si mismo, o viceversa: La responsabilidad de uno

frente a si mismo es una forma de la responsabilidad frente a mi entorno.

Ruth Cohn trata en este contexto de la «oracion de la Gestalt» de Fritz Perls.
Duda de que Peris haya dicho realmente la ultima frase «no hay nada que hacer», pues
el empleo del impersonal «hay» se entrega la responsabilidad al entorno, lo que

contradice el concepto existencialista Gestalt de la responsabilidad.

La version de Ruth Cohn de la oracion de la Gestalt dice por tanto: «Yo me
ocupo de mis asuntos, yo soy yo; tu te ocupas de los tuyos, ta eres tl. El mundo es
nuestra tarea; no responde a nuestras expectativas. Pero si nos ocupamos de él, sera

muy bonito, sino, no sera nadax.

En esta modificacion de la oracion de la Gestalt estd contenida también una
preocupacion que esta, para Ruth Cohn, vinculada con la tendencia estadounidense del
«ocupate de lo tuyo». Si bien esta postura es por un lado muy fascinante, pues abre al
ser humano un mundo de posibilidades ilimitadas, persiste por otro lado el peligro de la



superficialidad y la indiferencia frente a la historia, el conocimiento, la cualificacién y la
formacion: «Se expande la supersticion de que la sensitividad y la intuicibn pueden
ocupar el puesto de las capacidades aprendidas». Ella ve en esto que el péndulo bate
hacia el otro lado; en las generaciones anteriores no se consideraban importantes o se
minusvaloraban en parte los sentimientos, la sensitividad y la intuicidn; por contra se
consideraban y respetaban en gran medida el pensamiento y el conocimiento. El
menosprecio del conocimiento y el pensamiento no es, por ello, menos destructivo, para
Ruth Cohn, que mirar con desprecio los sentimientos y la sensitividad: «La
consideracion por la vida es importante. Las capacidades y el conocimiento son
importantes. EI conocimiento sin la consideracion por las personas construye camaras
de gas y fabricas de napalm. La humanidad sin conocimiento no puede cocer pan,
construir casas, hospitales o colegios ni puede curar huesos o almas rotas».

Aqui queda muy claro que Ruth Cohn, si bien valora mucho la responsabilidad frente a
si misma, no quiere que se piense se practiqgue sin una referencia constante a la

responsabilidad frente al entorno.

De laterapia a la pedagogia, del individuo al grupo, el concepto terapéutico-

pedagodgico de lainteraccion centrada en los temas (ICT)

Su intensiva polémica con el psicoandlisis y el interés de Ruth Cohn por las terapias de
la vivencia y de la Gestalt no condujeron a que ella ya no se considerase mas como
psicoanalista, sino sélo a que desarrollase una comprension personal del psicoanalisis
gue llevd «desde una préactica jerarquica y causalistica a las proximidades de las
corrientes humanisticas». Su interés principal se centraba en la cuestion: ¢Como
pueden ser utiles los conocimientos obtenidos «del divan» a mas personas que a los
relativamente pocos pacientes que acuden a la terapia psicoanalitica individual?
Ademas de ello se produjo —animada por el concepto total de la «reeducacion
corporal» de Elsa Gindier, asi como a causa de sus propias experiencias como
profesora de la Bank-Street-School for Early Education de Nueva York— en 1968 «el
deseo de encontrar métodos para mas alla de los pacientes hacer llegar a circulos mas
amplios y en especial al mundo de la educacién, lo que hemos aprendido acerca del

hombre en la terapia de grupo».



Los postulados existenciales de la existencia

La interaccion centrada en los temas es una condicidn para «dirigirse a si mismo y

dirigir grupos».

Se trata de intentar la aplicacién, en forma de una didactica psicoldgica, de
principios filoséficos de una postura fundamentalmente humanistica.

La expresion de la postura fundamental filosoéfica son los «postulados existenciales

de la existencia», como los denomina Ruth Cohn:
1. Sé tu propio amo.

2. Las perturbaciones tienen preferencia.

El primer postulado esta para dos cosas: por un lado, para la responsabilidad ante
mi mismo y frente a mi mundo individual. A este mundo individual pertenecen una
capacidad de percepcion de mis pensamientos, sentimientos y reacciones corporales
asi como su aceptacion, pero la aceptacién no excluye el deseo de cambiar estos
pensamientos, sentimientos o reacciones corporales. Se trata, por otro lado, de mi
responsabilidad frente al entorno. También aqui debo percibir primero las expectativas
gue me llegan desde alli. La aceptacion le dichas expectativas no significa aqui
tampoco su satisfaccion automatica, sino que comprende también decisiones contrarias
dichas expectativas, sélo que puedo y debo responsabilizarme Unicamente yo mismo de
ellas. Ruth Cohn lo expresa de la siguiente manera: «La afirmacién “sé tu propio amo”
en los grupos interaccionales significa: practica el percibirte a ti y a los demas, dedicate
a ti mismo y a los demés la misma atencion humana, respeta todos los hechos de tal
forma que amplies el area de libertad de tus decisiones. Témate ti mismo en serio asi
como tu entorno y tu tarea. Sé tu propio amo significa que reconozco como ser
auténomo psico-biolégico Unico, limitado en cuanto al cuerpo y al espiritu, al espacio y
al tiempo, activo y creador en el proceso de aprendizaje, responsable de su
participacion y mis actuaciones, pero no asi de las de los demas. Ser mi propio amo
significa por tanto comprender y seguir, como ser humano, mis posibilidades y
limitaciones». Como ser humano dependo del intercambio con el entorno, dar y tomar,

pero solo yo soy responsable de lo que doy y que tomo.



El segundo postulado existencial significa: «Ten en cuenta los obstaculos en tu
camino, los tuyos y lo de los demas. Las perturbaciones tienen preferencia».
Generalmente se entiende por «perturbaciones» formas de comportamiento o sucesos
gue son incomodos y molestos y que, sobre la base de este caracter mas bien negativo,
se define como indeseables o «en realidad superfluos». Ruth Cohn tiene aqui una
concepcion completamente distinta de las perturbaciones. Inducida por sus
experiencias con el «taller de contratransferencia», defiende la concepcién de que el
aburrimiento, la falta de concentracion, la falta de atencién, p. ej. en forma de
interrumpir la conversacion, hacer ruidos, habla con el vecino, etc. asi como los golpes
de ventana, el aire viciado o el mal humor, la simpatia por o la antipatia contra un
miembro del grupo, deben percibirse y aceptarse como un fendmeno de la realidad;
pues las «perturbaciones», afirma Ruth Cohn, «no piden permiso, estan ahi», y hay que
reconocer esta realidad de la forma «como es aqui y ahora, incluyendo la posibilidad y
responsabilidad de cambiarla». Ruth Cohn afirma en este contexto que es un «error»
del psicoanalisis pensar que el conflicto pueda resolverse mejor mediante el
reforzamiento consciente de la transferencia; lo que la ha convencido aqui es el
concepto que comparten todos los terapeutas de la vivencia y de la Gestalt asi como los
del psicodrama: la confrontacién inmediata y directa y la elaboracion del sintoma de
transferencia (en lugar de su aumento y posterior elaboracion) esta en el centro. Cohn
decidi6 que este concepto «es técnhicamente mas superior y humanamente mas

simpatico» que el del psicoanalisis.

Equilibrio dinamico entre yo, nosotros y ello

El triangulo dinamico, concebido por Ruth Cohn, sirve a practica e intuitiva para la
traduccion de ambos ‘existenciales de la existencia. Los vértices del triangulo

representan tres factores del proceso de grupo:
1. el yo, es decir, la personalidad del individuo,
2. el nosotros, es decir, el grupo,

3. el ello, es decir, el tema del grupo.



El triAngulo esté inscrito en una esfera (llamada también “globo”) que representa
el entorno cercano y lejano, en el que a el grupo interaccional. «Este entorno esta
formado por el tiempo, el lugar y sus hechos histéricos, sociales y teoldgicos. El
fundamento practico de todo grupo ICT son o las relaciones mutuas entre los puntos del
triangulo. Esta estructura tan sencilla y clarificadora, a primera realidad una cantidad
increible de posibilidades en lo referente al desarrollo del «potencial organismico de
crecimiento» sobre el que se basa Ruth Cohn.

Ello

Yo Nosotros

GLOBO

La tarea del director de grupo (mas tarde también de los miembros del grupo) es
alcanzar el equilibrio entre estos factores. Detras de esto estad la suposicion de que
estos factores se condicionan mutuamente de tal forma que se produce un crecimiento
de la personalidad individual (del yo) s6lo cuando se produce simultdneamente un
crecimiento del contenido (ello) y del grupo (nosotros). Esto es tan dificil porque los
seres humanos no han aprendido, por regla general, a tratar las paradojas existenciales
de sus vidas, es decir, a ser mismo tiempo libre y cautivo autbnomo y dependiente,

unidad psico-biolégica y parte del universo.

El papel del director de grupo

Ruth Cohn no parte para ello tampoco de un equilibrio estadistico, mateméaticamente
exacto sino de un «proceso» en cuyo transcurso se llega a un equilibrio dindmico. El
director procede de acuerdo con la directriz de poner siempre en primer plano
precisamente el factor del triAngulo que menos se distinga.

Ruth Cohn estd a este respecto completamente a favor de la direccion y



estructura de un grupo: «Creo que sélo una estructura fuerte posibilita la libertad». La
estructuracion comienza durante la preparacion del seminario o de un grupo. Las
consideraciones acerca de la puesta de metas de contenido, el tiempo y el lugar son
aqui tan importantes como las cuestiones: «¢Quién quiere tenerme alli y por qué?
¢, Quién no me quiere alli y por qué? ¢Quién me paga y por qué? ¢Qué es lo que se
teme y espera, y quién y por qué?». La planificacion clara y detallada, y sin embargo
abierta, continta siendo para el proceso de aprendizaje en el aqui y ahora una ventaja
estructural del director de grupo, que tiene sentido, es adecuada y constructiva: «Son
tan inservibles una planificacion rigida como la ausencia de planificacion». Para Ruth
Cohn el trabajo con grupos, como p. ej con clases de colegios, no es solo una tarea
psicolégico-pedagodgica simultdneamente, también una tarea politica. Cuando afirma:
«Creo en el socialismo pero no en la dictadura del proletariado>, esto no es otra cosa
gue otra definicion de ICT: critica, odio o desesperacion frente al sistema capitalista
actual proyecto de una sociedad socialista, exigen a diario de cada uno que traslade la
critica y la utopia a la accion y que la responsabilidad por su actuacion. Ruth Cohn no
cree que las revoluciones, que las estructuras econdmicas y politicas, cambien también
a los propios seres humanos en lo referente a su posicion individual; ella parte mas bien

de que un cambio politico estable s6lo cuando, simultdneamente, cada individuo:
— percibe su espacio de decision,
— lollenay
— acepta la responsabilidad de éste.

El maestro tiene, por tal motivo, también una doble tarea:

1. Trabajo publico y cambios constructivos de los sistemas a (trabajo organizativo y

politico)

2. Cambio o transformacion del propio trabajo educativo y de aprendizaje en la practica

escolar».

La politica, la pedagogia y la terapia se unen aqui en una del ser humano que ve

a éste como «yo bioldgico autbnomo>, en la relacion consigo mismo y su organismo y



simultdneamente como «yo socialmente interdependiente» en la relacion con el ta y el
mundo. Vivir ambas caras de la personalidad en equilibrio es para Ruth Cohn un gran
arte y algo garantia de progreso politico. Las generaciones actuales maestros y padres
han tenido pocas oportunidades de experimentar y aprender un comportamiento como
éste en ellos mismos. El auténtico interés de Ruth Cohn es esta especie y con ello,
simultaneamente, en poner de modo profilactico a las préximas generaciones de padres
y una mejor situaciéon frente a sus hijos o alumnos; los grupos ICT, con una estructura

clara y apreciable en su conjunto, son una posibilidad de aprenderlo.

Ruth Cohn exige una relacion positiva del director hacia su funcion como
autoridad. Distingue con claridad entre «tener autoridad» y «ser autoritario». «Ser
autoritario» significa: vencer y convencer a los seres humanos, negarles su propia
responsabilidad. «Tener autoridad» es por el contrario un factor importante en el
acontecer del grupo. Ruth Cohn completa aqui las «variables del terapeuta» dadas a
conocer por Rogers (valoracion, comprensién y autenticidad), con la «direccion»
considerada también como una dimension importante por. Por un lado el director es, a
través de este comportamiento, un ejemplo o modelo para el postulado de ser amo
propio; pues le interesa que los que participan en el grupo descubran también su propio
«tener autoridad», para que asi puedan aceptar la «carga y la dignidad de la

responsabilidad» y el proceso de grupo en «eleccion y decisién» activa.

El director es también modelo para la investigacion de la realidad en el aqui y
ahora; pues la realidad para Ruth Cohn se equipara con la autoridad, y con cada
pedazo de realidad que «hemos investigado e integrado, ganamos un pedazo de
autoridad». Parte de esta realidad es, en opinidbn de Ruth Cohn, el hecho de que la
persona del director recibe en un principio, en relacion con «transferencia» y
«contratransferencia», una importancia especial en el proceso de grupo. Lo quiera o no
quiera percibir: «no se le ve como es en realidad, sino con los 0jos y sentimientos de
transferencias de recuerdos ilusorios» de los participantes al igual que él mismo
transmite sensaciones e ilusiones de su pasado a las relaciones presentes de miembros
del grupo. Para Ruth Cohn, el manejo de estos fendmenos de transferencia forma parte
de las «herramientas esenciales de todos los pedagogos». En el reconocimiento de la

realidad el director debe ir por delante. Si niega esta realidad, sobre la base de un



progresismo mal entendido, el grupo queda sin direccion y «se transforma

irremisiblemente en un grupo de terapia o0 en un seminario académico».

Al inicio de cada grupo ICT, el director es tanto un ejemplo viviente de los
postulados existenciales como un guardian del equilibrio del yo, nosotros y ello.
Mientras que para los maestros el punto central estd mas bien en el ello (tema) y los
terapeutas acentian con mas intensidad el yo individual o el nosotros del grupo, el
director ICT situa el punto central en el equilibrio. Debe tener la habilidad de lograr ver
tanto a los individuos como al grupo como un todo, asi como no perder el tema de vista,
sin olvidarse o ignorarse a si mismo y sus sentimientos e ideas como parte de la
estructura total de relacion. Como se ha mencionado ya, no se puede tratar de lograr en
una unica sesién un equilibrio total entre el yo, nosotros y ello. Se trata mas bien de que
«se mantengan la valoracién positiva del equilibrio dentro de la estructura y el desarrollo

equilibrado del grupo como directriz».

Las reglas auxiliares

Las «reglas auxiliares» creadas por Ruth Cohn apoyan estas con mayor intensidad al
principio de un grupo que en su desarrollo posterior. Se trata de unas reglas que
estructuran fuertemente el comportamiento comunicativo; son algo asi como una
traduccion practica y operacionalizacion de los dos postulados. El director las introduce
al principio del grupo con <<tacto y no de forma autoritaria». Frecuentemente se habla
errénea de los «10 mandamientos» de la ICT; la propia Ruth Cohn menciona 9 reglas
auxiliares en su articulo «sobre el fundamento del sistema interaccional centrado en los
temas: axiomas, postulados, reglas auxiliares», aparecido en 1974, y elimina
inexplicablemente la regla de la «esfera corporal», formulada en otro articulo. Resumo

estas reglas auxiliares en 6 puntos:

1. Represéntate a ti mismo en tus afirmaciones, habla usando el «yo» y no el
«nosotros» 0 el «se»: con los giros generalizadores «nosotros creemos», «se
deberia», «todos saben» o «nadie deberia» el hablante no acepta, frecuentemente,
toda la responsabilidad de lo que quiere decir. Hablar usando el «yo» por el
contrario, conduce a «realizar afirmaciones responsables, evitar proyecciones y

tapar la propia creatividad y errores». Por supuesto existe también la utilizacién con



sentido del «nosotros» y «se», pero, en interés de una experiencia concentrada de
mi propia responsabilidad, se ignora conscientemente al principio este aspecto y se

insiste en «hablar usando el yo sélo el yo».

2. Cuando formules una pregunta di por qué preguntas y lo que la pregunta significa
para ti. Explicate por ti mismo y evita ser entrevistado: Es casi siempre mejor hacer
una declaracion personal que efectuar una pregunta a otros. Mi afirmacion es una
confesion personal que anima a otros participantes a hacer declaraciones propias;
muchas preguntas no son sinceras; plantean indirectamente exigencias a los demas
y evitan una percepcién personal de los sentimientos. «Pueden ser juegos para
evitar, para callar las propias experiencias o servir como herramienta de luchas

inquisitoriales de poder.

3. Contento todo lo que sea posible con las interpretaciones de los demas. Expresa en
lugar de ello tus reacciones personales: La interpretacion del comportamiento de
otras personas tiene sentido sélo cuando se pide, cuando se pregunta por ella. Las
interpretaciones no deseadas provocan la defensa y potencian pocas veces las
relaciones interhumanas. Cuando por el contrario dejo clara, en feedback o sharing,
la significacion que tiene para mi el comportamiento de otro, esta afirmacion es
sobre mi mismo y el otro la puede o no referir a su persona segun lo desee o no.
Sucede algo parecido con las generalizaciones que tienen frecuentemente el efecto
de «interrumpir el proceso de grupo», mientras que las afirmaciones en primera

persona lo potencian.

4. Las perturbaciones tienen preferencia: Aqui aparece el postulado existencial (ver
también 7.3.1.) también como regla auxiliar. Se trata de que todo participante debe
interrumpir la conversacion cuando ya no pueda participar bien. El tema cambia en
ese momento y se vuelve a retomar solo cuando la perturbacion del participante esta

aclarada y él puede volver a colaborar.

5. Vigila que siempre tenga la palabra un solo miembro del grupo, que pueda acabar

de hablar y que le escuches:

Sucede frecuentemente que varios participantes tengan, simultaneamente, la

necesidad imperiosa de decir algo. Ruth Cohn ve como Unica soluciéon que los



participantes aprendan a poner atencion en decir lo que es importante para ellos, pero
gue tomen simultdneamente en serio lo que otros desean decir. La decision acerca de
quién habla no la toma entonces el director sino cada individuo en propia
responsabilidad. Las conversaciones laterales no son una solucion en esas situaciones,
pues 0 son importantes, y pertenecen (como eventuales «perturbaciones») al proceso
del grupo, o no tienen importancia, por lo que pueden suprimirse, pues de lo contrario

sobrecargan de modo innecesario el trabajo del grupo.

6. Observa las sefiales de tu esfera corporal y pon atencion a las sefiales de este tipo

gue se ven en los otros participantes:

Ruth Cohn establece con esta regla un contrapeso frente al olvido del cuerpo en los
grupos de trabajo; quiere activar, con ella, la percepcion de nuestros cuerpos y nuestros

sentimientos y saber que se la entiende como un factor importante del acontecer del

grupo.

¢Comportamiento o método filoséfico?

El peligro estd en dogmatizar y practicar de forma unilateral estas reglas auxiliares y
postulados, p. ej., a modo de material puramente metddico y didactico, con la meta de

motivar a los alumnos, como lo denomina la didactica habitual.

La metodologia y la personalidad del director son sin embargo igualmente
importantes. Cuando conoci yo mismo la ICT y habia juntado experiencias préacticas, vi
el peligro principal en emplear la ICT de forma puramente metddica, es decir, como
«caja de trucos» didactica; para mi era mas importante por el contrario el
«comportamiento personal»; yo partia de que un «comportamiento humanistico basico»
produce de modo casi automatico también la instrumentacion metddica necesaria.
Mantuve correspondencia acerca de ello con Ruth Cohn, la cual contradijo mi opinién.
Escribié que el ICT «no era para ella ni s6lo comportamiento y filosofia ni Unicamente
método. En todo caso cuando, en el sentido original de la palabra methodos, no se ve el
método en el camino. ICT es un comportamiento que sélo puede recibir el nhombre de
ICT, cuando se obtiene mediante un gran niumero de detalles metddicos y técnicos... Lo
gue hace que ICT sea ICT es la combinacion de una conciencia de valores ético-

humana y, siguiendo esta direccién, un instrumental técnico» (en una carta de



septiembre de 1982). Lo determinante para Ruth Cohn no es aqui tampoco el «negro o
blanco», el «esto o aquello» sino el «y», la simultaneidad y el equilibrio del
comportamiento y método. Ningun método puede sustituir el calor personal, la
compenetracion, la tolerancia y una postura humana hacia el hombre. Por ello las reglas
auxiliares son unicamente valiosas en estrecha vinculacion con el fundamento filosofico.
Mediante las reglas auxiliares se puede despertar o potenciar a la vida los postulados
existenciales. No son «magnitudes absolutas. Su absolutizaciébn es un uso impropio y

sirve al espiritu que ellas desean combatirs».

Terapia y pedagogia

Ruth Cohn defendié durante largo tiempo la opinién de que la ICT no tenia un caracter
terapéutico sino «solo» pedagogico. En muchas discusiones con colegas y participantes
en grupos vio, sin embargo, claro que «lo que yo habia considerado como no terapia es
uno de sus elementos terapéuticos esenciales: es decir, el no elaborar un conflicto s6lo
«rasgufiado» que se deja inconsciente». Para ella era la distincién tan importante
porque el ICT debia ser, en primerisima linea, un concepto para un «aprendizaje vivo»
en las escuelas, hospitales, universidades, fabricas, oficinas y administraciones. El
objetivo principal no era la elaboracion de «asuntos sin resolver» del pasado, sino una

concentracion sobre el cambio del presente.

Por ello el tema esta en el punto central de todo grupo interaccional. En las aulas de los
colegios esta frecuentemente dada por el plan marco, en muchas situaciones o en otros
grupos la busqueda del tema es el primer paso del trabajo. Ya que el tema esta definido
como punto central del grupo, a través del que se ligan mutuamente el «yo» y el
«nosotros», es perfectamente posible configurar el trabajo del tema orientdndolo hacia
la autoexperiencia, aunque evitando simultaneamente que «yo» 0O «NOSOtros» se
conviertan en el punto central, es decir, que se forme un grupo terapéutico. Esta es una
decision de Ruth Cohn; ella queria convertir en utiles en todos los sitios las
posibilidades de la terapia de grupo y andar un camino entre la terapia y la pedagogia

usuales.

La psicoterapia sirve para eliminar aspiraciones mal dirigidas y fijadas o para

reactivar posibilidades tapadas; la pedagogia, sin embargo, se orienta hacia la



satisfaccion y la ampliacion del «potencial libre». La pedagogia es para Ruth Cohn algo
asi como la inversion de la terapia, el «arte de sustituir anticipadamente la terapia. La
terapia es una pedagogia posterior». La practica del postulado o la regla auxiliar «las
perturbaciones tienen preferencia» muestra también esta diferencia. Cuando un
miembro del grupo notifica una perturbacion sucede generalmente que la consternacion
personal de uno afecta a todo el grupo. Por un momento el grupo ICT no se diferencia
de un grupo de terapia. Ahora bien, como los fen6menos psicopatolégicos se tratan
Unicamente en su efecto sobre las situaciones presentes y no en su significado
dindmico para la personalidad perturbada, el director tiene la tarea de estructurar la
situacion de tal modo que, si bien se permite que el individuo y el grupo experimenten la
consternacion, el grupo vuelva con teson al contenido del tema. Este principio de
«resistencia ante el contenido», tomado del psicoanalisis, lo contempla Ruth Cohn
«como camino de todo aprendizaje vivo: no se trata de romper o echar a un lado las
perturbaciones de aprendizaje o vida, sino de reconocerlas como parte de la persona» .
De esta forma se definen los «contenidos» y las «sensaciones» como «temas» de igual
valor de un grupo, es decir, la sensacién de no haber entendido algo, de ser tonto, o
también sentimientos sexuales o de afecto hacia miembros del grupo son por supuesto
igualmente parte del proceso de aprendizaje y trabajo como lo son, p. €j., la resolucion

de un problema matematico o aprender vocabulario en el colegio.

Una objecion muy frecuente contra la ICT es que el postulado de que «las
perturbaciones tienen preferencia» abarca un espacio demasiado grande o0 se
«emplea» de tal forma que el grupo no llega nunca a trabajar el contenido. Ruth Cohn

no lo niega, ya que
1. «se requiere practica para no emplear errbneamente esta “regla de peligro™», y

2. el equilibrio entre el yo, nosotros y ello se puede establecer sélo en el transcurso de
un proceso de grupo; el tiempo empleado en ello no est4d «perdido» pues las
«pérdidas» se compensan ampliamente —como muestran las experiencias— en el
transcurso del proceso de trabajo mediante una capacidad de trabajo mas intensiva

de todo el grupo.

Trasfondo filosofico y comprension de la ciencia



También el pensamiento de Ruth Cohn esta impregnado por la filosofia existencialista y
la fenomenoldgica, si bien no se puede hablar de una «influencia» directa. A diferencia
del campo psicolégico, donde es mas facil descubrir las vinculaciones, en el campo
filosofico se puede partir de un interés fundamental de Ruth Cohn por las cuestiones
filosoficas. De este modo conoci6é a Kierkegaard, Heidegger y Jaspers en los cursos y
lecciones de Berlin y Zurich, mientras que a Buber, Sartre y Camus los conocié mas
tarde y a Merleau-Ponty no llegé ni a conocerle. Si bien en sus escritos no se refiere por
su nombre a los representantes de estas corrientes filosoficas y me dijo personalmente
gue de sentirse perteneciente al existencialismo entonces lo seria del «estadounidense
ansioso de vivir» antes que del «europeo desesperado», portan los «axiomas»,
definidos por ella como «fundamento», segin mi opinion, la impronta de la filosofia

existencialista europea.

Autonomia e interdependencia. Para Ruth Cohn la «existencia», en el sentido
heideggeriano, esta caracterizada, porque ella existe como ser humano y porque «yo
SOy porgue vivo y muero». Realmente se trata menos del aspecto del «ser arrojado» de
la existencia humana que del «estar en el mundo»; tanto el ser humano individual como
también el ser humano como parte integrante del entorno constituyen cada uno una
totalidad. El ser humano individual forma una «unidad psicobiolégica» en la totalidad de
sus experiencias, es decir, de sus sensaciones, su pensamiento y su actuacién, como
ser humano individual es un todo autonomo. Simultdneamente forma sin embargo un
todo interdependiente con los congéneres que le rodean asi como con las condiciones
sociales culturales y universales. Cuanto mayor es la conciencia del individuo acerca de
la dependencia y de la falta de libertad que esto supone, tanto mas puede experimentar

e incluso ampliar su autonomia y libertad.

En este contexto debe considerarse la comprension de Ruth Cohn respecto de
las relaciones con otros seres humanos. De manera muy semejante a la concepcion de
Buber, la relacion del «yo» con el «tU» de un opuesto o el «nosotros» de un grupo o el
mundo tiene sentido, da valor y fomenta la personalidad en la medida en que el «yo»

estd empapado por la conciencia de su comnivinculacion.

Finalmente el axioma «autonomia e interdependencia» contiene también el

aspecto de la condicion de presente. Los sucesos de la vida no pueden contemplarse



de forma aislada, sino que se condicionan mutuamente «en el pasado, presente y
futuro». El aqui y ahora del presente esta para Ruth Cohn, sin embargo, en el primer
plano de los sucesos, si bien ella quiere comprender el presente siempre en la totalidad
con el pasado y el futuro. El aqui y ahora no puede arrancarse de este contexto y
transformarse en un fetiche, dado que el sentido y el significado del presente resulta
tanto de las experiencias del pasado como, en mayor medida aun — y aqui veo
semejanzas con la comprension del presente de Heidegger y Sartre— a partir de la

conciencia de las posibilidades del futuro.

Libertad y decision. La libertad de decision es para Ruth Cohn una posibilidad a
la vez que una necesidad. La libertad de la decisién contiene para Ruth Cohn —no en
modo tan extremo como para Sartre, para el que el ser humano esta «condenado a la
libertad», sino mas bien en coincidencia con Heidegger— tanto la posibilidad del ser
humano de cambiar y ampliar las fronteras existentes como la necesidad de hacerlo.
Ruth Cohn nos recuerda nuevamente con este axioma que el ser humano puede
transformar esta decisién en actuacion sélo en el marco de «limites internos y externos
condicionados». Habla de la «paradoja de la libertad en condicionamiento». La paradoja
de esta libertad reside en que ambos, la posibilidad y la necesidad de la decision libre,
se pueden desarrollar solamente en la «falta de libertad» de las condiciones sociales y
universales del «globo». La necesidad de aprovechar el juego de la libertad en el seno
del «globo» y la conciencia de este condicionamiento universal de nuestra libertad son,
para Ruth Cohn, la «base de la responsabilidad humana», a la que el ser humano
puede substraerse s6lo mediante enfermedad social o personal; pues en realidad tiene
gue aceptar esta responsabilidad y comprender, junto a la posibilidad de decidir en
libertad, también la necesidad de su decision individual como expresion de la
responsabilidad social e histérica.



Filosofiaexistencialista
(M Heidegger. M. Buber)

v

Interaccion Centrada en los Temas (ICT)

(Ruth Cohn)
Psicoanalisis Psicologia de Terapia de la Terapia de la Concepto de Psicologia
(S. Freud) la Gestalt. Gestalt Vivienda la reduccidn Organismica
(W. Kohler) (F. Perls) corporal
(R. Cohn (K. Goldstein)
. (E.Gindler)
C. Whitaker
J. Warkentin
T. Malone
H. Mullan
V. Rasentral
V. Satir

Figura 4. Punto de referencias filoséficas psicoldgicas y pedagdgicas de la interaccién centrada en los
temas (ITC) de Ruth Cohn.

Profundo respeto frente a todo lo vivo y su crecimiento. Este axioma se dirige
hacia la cuestion del sentido y el valor de la vida y actuacion humana. «Lo humano es
valioso; lo inhumano es amenazador para el valor» afirma Ruth Cohn y formula con
ello un valor de forma ofensiva: lo humano. A pesar de que la historia demuestra que
los valores éticos de la humanidad fueron pisoteados por las fuerzas econémicas y
politicas a cuya altura no estaban, es importante para ella mantener el sentido de la
vida y los valores. Me explico que en su nuevo libro habia expuesto la tesis de un
«sentido organismico y espiritual de los valores». Vincula con esto el profundo
respeto por la naturaleza asi como la necesidad de «decisiones valoradoras». Ruth
Cohn parte de que este sentido de los valores juega un papel decisivo en la decision
acerca del futuro de nuestro planeta. Si el ser humano consigue rescatar, ampliar y
desarrollar su sentido de los valores entonces aparecera un contrapeso frente a la
creciente fragmentacién y racionalizacion de nuestro mundo; si no lo consigue puede
significar, bajo el simbolo de la amenaza nuclear presente, la destruccion de la

existencia humana.



Comprensién de la ciencia. En lo referente a su comprension de la ciencia, Ruth
Cohn esté orientada fenomenol6gicamente en el sentido de «estar en el mundo». Ella
no cree en la verdad objetiva de los datos de medida. Califica de «extrafios» a los
colegas que afirman que «lo regulable, y experimentalmente repetible podria decir mas
sobre mi ser espiritu y alma que mi realidad de percepcion, pensamiento Yy
sentimiento». Se siente deudora de una ciencia que se ocupa «de todo el ser humano»,
toma en serio los fendbmenos subjetivos y «permanece también abierta a la
investigacion del mundo medible». Reconoce que la denominada perspectiva neutra y
cientifica del positivismo ejerci6 una fuerte influencia sobre la comprension
psicoanalitica de la ciencia. Se defendié con energia contra la exigencia dogmatica de
verdad de muchos psicoanalistas y estd muy desengafiada sobre el hecho de que la
«ciencia de divan» haya sido declarada «vaca sagrada», «mas sagrada todavia que la
santificada ciencia del positivismo cientifico». Segun esta teoria la curacion era

curacion, es decir, era cierta, si se podia explicar mediante la teoria.

Aportacién de Ruth Cohn ala psicologia humanistica

La contribucion de Ruth Cohn a la psicologia humanistica consiste en haber preparado
un mensaje filosofico cristiano-judio que se lleva a la practica en forma de una didactica
psicolégica. Por un lado esta el mensaje de que los seres humanos, que se encuentran
para una «tercera cosa», deben tener en cuenta ciertos valores, si desean que su ser
en comun y su colaboraciéon sea satisfactoria individualmente asi como social- mente
relevante. Lo otro es un concepto pragmatico que debe ayudar a trasladar estos valores

a una actuacion y aprendizaje vivos.

Los valores por ella representados estan muy préoximos al pensamiento de la
filosofia existencialista, si bien a Ruth Cohn le importa hablar menos de la «influencia»
que del «espiritu de la época», que dio, a través de diferentes personas, en lugares
distintos y para disciplinas cientificas diferentes, ideas y conceptos coetdneos

parecidos.

Ruth Cohn es la psicéloga humanistica cuyas polémicas con el psicoanalisis
desembocaron en un concepto terapéutico-pedagogico que no debe servir ya, en su

terapia, solo a seres humanos individuales, sino a todos los grupos sociales en sus



deseos especificos.

Ruth Cohn consigue aqui dar un paso mas alld que, por ejemplo, Carl Rogers.
Mientras que para Rogers era una exigencia importante hacer Gtil el encuentro entre
personas no solo en la terapia sino precisamente también en el aula y en la educacion,
Ruth Cohn da aqui un paso mas alla. Ella parte de que el encuentro entre seres
humanos no se produce de forma abstracta o «simplemente porque si», sino que existe
siempre un motivo, un contenido o un «tema», como ella dice, que une a los seres entre
si. En el encuentro fortuito con un conocido en la calle puede ser el tiempo atmosférico,
en la escuela una unidad didactica sobre peces de colores, en la iglesia el contenido de
un salmo, en el sindicato o en el partido la deliberacién sobre una accion politica, en la
fabrica la organizacion de los turnos, etc. Con la acentuacion del «tema» Ruth Cohn no
reduce en modo alguno la importancia del encuentro entre seres humanos; con la
exigencia de atencién simultdnea y de igual valor a los niveles personales y a los
objetivos de relacion, no sélo a grupos de autoexperiencia o terapia y clases sino en
realidad a todos los grupos formales e informales de nuestra sociedad, la posibilidad de
vincular el trabajo de contenido y la propia experiencia de tal forma que el encuentro de
los seres humanos contribuya en igual medida a la realizacion de metas y valores tanto

de contenido como personales.

Que esta idea salga bien en la practica no es Unicamente responsabilidad del
director del grupo, sino que —y aqui Ruth Cohn es claramente una psicéloga orientada
hacia la filosofia existencialista— cada individuo esta llamado a aceptar responsabilidad
por el proceso de grupo y de trabajo. Este es el punto en el que Ruth Cohn realiza otra
contribucién importante a la teoria y practica de la psicologia humanistica. Como
cofundadora de la terapia de la vivencia las formas de comportamiento y sentimiento
inmediatas y presentes del aqui y ahora se encuentran en el punto central. El logro de
Ruth Cohn es haber propuesto un concepto muy diferenciado del aqui y ahora. Ella
considera el aqui y ahora del acontecer concreto del grupo no como una meta en si
misma o un «fetiche», sino siempre en el sentido de una totalidad entre el pasado, el
presente y el futuro. En la «singularidad» que cada individuo introduce en el acontecer
del grupo mediante el «yo», confluyen tanto las experiencias de la historia de la vida del

individuo como la «ambigiiedad de la existencia frente a la muerte».



Con evidente semejanza respecto del pensamiento de la filosofia existencialista,
a Ruth Cohn le importa la aceptacion de la responsabilidad en un aqui y ahora que
ponga a disposicion y mantenga en un sentido total tanto la dimensién corporal como el

espectro de la experiencia individual.

Ruth Cohn concretiza este aspecto, con mayor claridad, a través de su postulado
«las perturbaciones tienen preferencia»; todo miembro del grupo debe conceder gran
importancia a la percepcion de sus estados placenteros y dolorosos, que si bien se
viven contrapuestos, estan siempre condicionados por el pasado y el futuro. El portazo,
la digresién de los pensamientos, la ternura hacia alguien, la ira contra alguien o el dolor
de estdbmago que se viven en verdad contrapuestas afectan sin embargo de igual modo
al pasado y al futuro del individuo y del grupo. Entrar con esta comprensiéon del aqui y
ahora con su conciencia y propia responsabilidad en la relacién con los seres humanos
y los temas es, para Ruth Cohn, una forma de compromiso social y ético. Ruth Cohn
consigue con ello —junto a Fritz Perls—, de un modo convincente, dar al concepto
psicoanalitico de la resistencia un giro existencialista —aunque ella misma no lo haya
denominado de esta forma— y ponerlo con ello a disposicion de la psicologia

humanistica.

La autorrealizaciéon y el cumplimiento. El concepto del curso de la vida en
Charlotte Buhler (1893-1974)

He encontrado pocos datos personales acerca de Charlotte Buhler. Nacida en Berlin,
estudié psicologia y se doctorado en Munich en 1918. En 1929 se hace cargo de una
catedra en Viena y, tras su emigracion, trabaja en Londres, Oslo y por ultimo en Los
Angeles (EE.UU.). En los afios viene frecuentemente Europa para llevar a cabo giras
para pronunciar conferencias, antes de su regreso definitivo a su patria en la que

muere, en Stuttgart, en 1974.

El curso de la vida del hombre

Su interés psicolégico estuvo dirigido a lo largo de su vida al proceso vital del ser
humano como desarrollo total y con ello cuestiones que afectan de forma muy concreta
a la vida cotidiana de los seres humanos. Intenta, p. ej., descubrir si se puede dividir la

vida de un ser humano en «fases» como, nifiez, adolescencia, fase media de la vida,



vejez y muerte. Pero sobre todo esta en ella —y esto constantemente se deja sin
mencionar la literatura al caracterizar a Ch. Bihler como «psicologa el desarrollo»— la
cuestion del sentido de la vida. Coloco siempre en el centro de su atencién, asi como en
sus estudios sobre el curso de la vida, cuestiones acerca de la «esperanza y el
concepto de la vida»’, «objeto y problemas de la vida», asi como «balance de la vida»
en el sentido de una «vida lograda o malograda»: «Este lograr o malograr, que
experimentamos siempre de nuevo en todas nuestras obras corporales y espirituales,
en nuestras relaciones humanas, en nuestras empresas profesionales y objetivas y del
gue tiene conciencia aquel que escucha siempre en su interior, representa, para el
hombre que piensa, una continuidad y una vivencia de atarse poco a poco a un
resultado total, una vivencia que todo lo abarca». Considera que cuestiones de este tipo
son tan relevantes porque parte de que «una gran mayoria de los seres humanos del
mundo no llega en absoluto a ocuparse de la vida como un todo, sino que tiene que

contentarse con resolver el problema de sobrevivir de un dia a otro».

Autorrealizacion

Buhler ve el sentido de su propio trabajo en valorar los conocimientos y visiones de la
psicologia de tal forma que se puedan derivar de ello «directrices para una actuacion, a
ser posible, constructiva». Por «constructiva» entiende una actuacion que «sea, a largo
plazo, lo méas provechosa posible para el bienestar del que actia y de los demas seres
humanos y que contribuya a la estructuracion satisfactoria de la existencia humana».
«Autorrealizacion en entrega creadora a los demas» es para ella el motivo principal y la
«tendencia fundamental del ser humano que se desarrolla normalmente». Basandose
en Horney y Jung, entiende por ello «la realizacion de las mejores potencialidades de
un individuo que a través de su desarrollo, expresa su propio interior y no sélo a si
mismo, Sin0 que potencia a otros y participa en la creacion cultural». Esto exige una
lucha permanente con altos y bajos, con un constante arriba y abajo: «La imagen del
ser humano que vive de forma constructiva... se demuestra como la de un ser humano
gue logra, incluso con grandes dudas, tras fuertes pérdidas y grandes errores, avanzar,
sincero consigo mismo, comprensivo con los demas, efectivamente constructivo y en

paz interior».

En estas citas queda muy clara la posicion de Buhler, que no sélo quiere que se



contemple al individuo como un «todo», sino que ve, nuevamente, la totalidad individual
incluida en un todo social, que en ultimo término es parte de un todo mundial, del
«universo», «gobernado por un espiritu constructivamente creador, que da sentido y

gue persigue un objetivo».

Las cuatro tendencias fundamentales de la vida

La autorrealizacion exige una lucha de por vida y superacién de dificultades y una
integracion de las diferentes metas y aspiraciones. Buhler habla aqui también de
«estimulos..., que dirigen nuestra motivacion interna bajo tensién interna constante en
diferentes direcciones». A partir de esta tension, que para Buhler, coincidiendo con
Goldstein, tiene también una tendencia placentera, el ser humano tiene que tomar
«decisiones» en un proceso permanente y «elegir» entre cuatro tendencias
fundamentales de la vida, que, en antagonismo mutuo, conducen a la autorrealizacién y

a la consumacion:

1. Tendencia a satisfacer las necesidades, definida como inclinacién a la relajacion,

a la comodidad y a la felicidad.

2. Tendencia a la sexualidad, al reconocimiento del yo, a adaptacion autolimitativa,
definida como tendencia a la limitacion, clasificacion, pertenencia y seguridad.

3. Tendencia a la expansion creadora, definida como tendencia a la expansion y la

trascendencia, a la actuacion creadora, a la autorrealizacion.

4. Tendencia a la integracion y mantenimiento del orden interno, definida como

tendencia a la clasificacion, a la auto- suficiencia, a la paz del espiritu.

Buhler llamo a la meta final de todas estas diferentes ambiciones «consumacion»
(Efullung). Ella entiende por esto una vivencia final que emerge de la conciencia de una
vida esencialmente lograda. «Consumacion» significa para Blhler «una plenitud de lo
vivido, tanto de la dicha como del dolor. Es una riqueza interna, ganada a lo largo de
decenios, que se ha ido acumulando a partir de la vida vivida, cuando se pudo lograr de
forma bien proporcionada, expansién y adaptacion, satisfaccion y orden interno. La
consumacion presupone que se han potenciado las cuatro ambiciones, aunque cada

uno haya favorecido una o la otra y aunque la vida fracase en la completa satisfaccion



de todas».

Buhler ha intentado extraer de muchas conversaciones lo que la gente considera
plenitud o fracaso de su vida. Encontré fundamentalmente cuatro puntos de vista, que,
como se demostrd, «correspondian bien con las cuatro tendencias fundamentales de la

vida que estableci anteriormente de forma tedrica».

1. Felicidad: «La felicidad se relaciona, por una parte, con sucesos felices, como
por ejemplo, con haber encontrado en el momento adecuado a la persona
correcta o haber tenido circunstancias vitales especialmente buenas, o se

menciona también junto a relaciones vitales felices del amor y la comprension»

2. Circunstancias vitales, es decir, la relacion del ser humano con sus condiciones
de vida, que pueden haber sido tan favorables «que el individuo pudo realizar
sus posibilidades, es decir, pudo emplear sus peculiaridades y dotes», o de tal

forma que se tuvo que «adaptar» a condiciones dificiles.

3. Rendimiento, es decir, la mayoria de los consultados indicaron que les satisface
saber que «en la vida, han logrado algo que muestra su esfuerzo como

reconocible y perdurable».

4. Autovaloracion moral, es decir, la mayoria de los seres humanos tiene la
necesidad de que, antes de morir, se reconozca toda su vida como buena y
correcta, en el sentido de «honesta, benéfica o en el sentido de los

mandamientos divinos o de otra forma moral».

Finalmente, Ch. Buhler nos da una respuesta a la cuestion de lo que —aparte del
«espiritu», ya mencionado, que gobierna el universo— da al ser humano la fuerza para
aguantar este proceso constante de eleccion y decision en la lucha entre las tendencias
fundamentales mencionadas, para llegar a la «<consumacién» en la autorrealizaciéon. Su
respuesta es que existe algo parecido a una «fe», que nos da la fuerza para aguantar
este proceso a lo largo de una vida. Con ello no se refiere de forma explicita a la fe
religiosa, sin excluirla por ello. Lo concibe en un sentido general y cita, p. €j., a Huxley
(1957): «Sin nada, no hariamos nada. » Para ella, toda accion esta orientada a metas

gue representan valores y sentido.



Trasfondo filosofico y comprension de la ciencia

La ocupacion con el tema central de su trabajo, la cuestion en sentido de la vida, lleva a
Charlotte Buhler a entrar en con las ideas de la naciente filosofia existencialista mido a
Kierkegaard y Heidegger habla de «ser arrojado»

(Geporfenheit) y del «ser ahi» (Dasein), de la entrega del hombre u «miedo existencial»,
ligada con la cuestion del sentido de vida. El hundimiento de las culturas elevadas y la
creciente esta en cuestion de las autoridades humanas vy religiosas han llenado al ser
humano con profundas dudas sobre si mismo y su propia existencia. Apoyandose
presumiblemente en Buber, la relacion entre el individuo y su entorno es para Bihler
«lucha, frecuentemente desesperada, hacia el encuentro y en el didlogo entre uno
mismo y el mundo». Mediante «decisiones constantemente renovadas» tiene que
mantenerse el «uno mismo que elige» en la lucha que dura desde el nacimiento hasta

la muerte.

El que el ser humano deba verse siempre en «relacion» con el mundo y no exista
nunca como observador desinteresado o neutral, desligado del mundo, permite
reconocer la semejanza entre el pensamiento de Buhler y las ideas de la

fenomenologia.

Para Buhler es la «totalidad de la persona» una doctrina de la psicologia
humanistica, con la que se deslinda de otras tendencias como la psicologia
experimental, el conductismo o el psicoanalisis. La concepcion de la «totalidad» de
Blhler reposa en esencia —como también en Goldstein— sobre los resultados de la
psicologia de la Gestalt. Ch. Blhler se dio a conocer con sus estudios sobre el curso de
la vida; para ella era el curso de la vida de un ser humano una «totalidad» y se
maravillaba de que en la practica psiquiatrica, si bien se daba gran valor a la anamnesis
del paciente, en el tratamiento mismo, en cambio, «raras veces se establecia una
relacion con el curso de la vida como totalidad». Ya en 1933 empezé con estos estudios
e intentd clarificar su significado para la comprension de la vida humana. Con ello se
colocé por encima de las «normas» metddicas de aquel tiempo y afirmé que, junto a los
métodos estadisticos, tenian fundamento cientifico también los denominados estudios
«n = 1» en forma de estudios de comprobaciones «biogréaficas» y «clinicas» asi como

«exploraciones estructuradas»:



«1. Cuando esté claro lo ejemplar del caso, es decir, cuando una persona representa de
forma exhaustiva a una determinada poblacion.

Filosofia existencialista y Fenomenologia
(M. Heideggers M. Rober. S.Kierkegaard)

Autorrealizacién como cumplimiento del curso de la vida
(Chalotte Buhier)

Psicologia Organismica Comprension fenomenoldgica
Psicologia Gestalt de la ciencia.
(K. Goldstein) (G. AIIports)

1. Puntos de referencia filoséficos y psicolégicos del concepto de autorrealizacion de
Charlotte Buhler

2. Cuando existe un alto grado de generalizacion en el seno de una poblacion (es decir,
cuando la variabilidad interpersonal es tan pequefia que da igual la persona que
elijamos para nuestra idea).

3. Cuando la investigacion se centra de forma intensiva con un caso “ideal”, “tipico” o

“representativo”.

4. Cuando los resultados obtenidos sirven para rebatir una relacion universal afirmada

0 supuesta.

5. Cuando las posibilidades de observar un cierto tipo de casos estan limitadas».

En este contexto cita también un estudio de Allport acerca del método de la biografia.
En él Allport propone los siguientes criterios de validez:



— sentimiento de certeza subjetiva,

— conformidad con hechos conocidos, elaboracién espiritual,
— poder de prediccion,

— acuerdo social,

— consistencia interna.

Contribucién de Bihler a la psicologia humanistica

La contribucion de Charlotte Bihler a la «psicologia humanistica» consiste en haber
colocado todo el lapso de la vida del hombre en el centro de la atencion psicolégica v,
mas en concreto, en haber vinculado el método biografico de investigacion en el seno
de la psicologia humanistica haciéndolo ademas «admisible» para el resto de la
psicologia.

Método biografico de investigacion

En un tiempo en el que la psicologia humanistica tenia que luchar todavia por su
fundamentacion tedrica y estaba aun poco representada en las facultades
estadounidenses, se planted la cuestion de la «cientificidad», es decir, durante algun
tiempo la seriedad de esta tendencia estuvo en el centro del debate interdisciplinario. La
psicologia humanistica necesitaba urgentemente métodos y criterios para asegurar la
posicion de sus contenidos. Parecia mas indicado, sobre la base de la estrecha
referencia con la psicologia existencialista, echar mano de su fundamento cientifico-
tedrico, la fenomenologia, y establecerla como fundamento metodoldgico de la
psicologia humanistica. Charlotte Buhler no sélo hizo afirmaciones programaticas en
este sentido, sino que cred un concepto fenomenolégico completamente desarrollado.

Todavia durante las disputas en torno a la validez del método biografico,
empezaron también algunos investigadores de fuera de la psicologia humanistica a
indagar el valor de la investigacion biografica orientada psicolégicamente en los seres
humanos. En su famoso trabajo, publicado en la miscelanea de Bugenthal,

Humanistic Psychology (1967), Buhler menciona tres grupos de investigadores de la
biografia: por un lado, psicélogos, como Henry Murray, que se ocuparon de la
personalidad del individuo como tal; por otro lado, psicélogos de orientacion
psicoanalitica, que intentaron interpretar la vida de personajes historicos relevantes de



acuerdo con la terminologia freudiana, y, finalmente, un grupo orientado hacia la
psicologia del desarrollo, al que pertenecian, entre otros, S. Bernfeld y Charlotte Bihler.
Este grupo llevo a cabo el intento de ordenar el desarrollo de nifios y jovenes sobre la
base de diarios y del comprender la vinculacién entre la historia individual de sus vidas

y el curso de éstas como un todo.

Autorrealizacion como «consumacion» del curso de la vida humana

Mientras el psicoanalisis considera al ser humano determinado primeramente por
impulsos (y, sélo en segundo término, adaptado socialmente) y el conductismo concibe
al ser humano como un sistema de estimulo-respuesta, a la psicologia humanistica le
importa el ser humano en si que, ya sélo sobre la base del hecho de su existencia, vive

intencionalmente, es decir, con el objetivo de la autorrealizacion.

Bihler persigue en sus estudios biograficos esta autorrealizacion o
«consumacion» y llega a la conclusion de que el resultado, el «balance» positivo o
negativo de la vida resulta de la tensién de cuatro tendencias fundamentales y describe
de forma muy clara como los seres humanos, desde su vision subjetiva, colocan en el
centro del balance de su vida puntos de vista como felicidad, circunstancias vitales,
rendimiento y autovaloracién moral. Una vida satisfactoria — esto es lo que arrojan los
estudios de Buhler en coincidencia .con las afirmaciones de la filosofia existencialista—
esta caracterizada siempre por altos y bajos, por un constante arriba y abajo. También
la suposicion existencialista de que la realizacion del ser humano, sobre el fondo de su
«ser arrojado», es sélo posible en el acto de la «eleccion» y de la «decision», queda
confirmada por las investigaciones biograficas de Bihler en cuanto se pudo demostrar
que los hombres son muy conscientes de las tendencias descritas por ella y que la
decision sobre la primacia y la relacion entre las diversas tendencias no son soélo
«destino», sino que estan también motivadas por el propio individuo en «eleccién» de

propia responsabilidad.

Fue Abraham Maslow quien situé algo mas tarde el concepto de autorrealizacion
en el centro de su teoria de las necesidades —de modo semejante a Bihler—
baséndose para ello en datos biogréficos.



Ayuda para la autoayuda. El concepto de la terapia conversacional en
Carl Rogers (nace 1902)

Rogers presenta él mismo su trabajo en vinculacibn con sus muy experiencias
personales, con su propia socializacion familiar y profesional. ElI fundamento de su
convencimiento tedrico vy filoséfico es encontrarse, como psicologo, profesor, cientifico,

etc., con los hombres en primer término como «hombre»; de ello se

derivan para Rogers dos consecuencias:

1. Se esta siempre afectado de un modo personal por lo que se hace en ese momento,
es decir, se es personalmente parte de un trabajo cientifico —p. ej. de la escritura de
un liboro— y se es también personalmente parte de las relaciones que se tienen con
los hombres; sin decirlo expresamente, Rogers emplea aqui la idea del «estar en el
mundo» de Heidegger y Merleau-Ponty, asi como los pensamientos de la relaciéon
entre yo y td, mostrando paralelismos con Perls, Cohn, Maslow, Goldstein,

Binswanger y Boss.

2. Hay que sacar a la luz esta relacion para que la puedan ver no sélo uno mismo sino
también otros hombres.

Trasfondo personal

Por ello no es de extrafiar que en los libros de Rogers se encuentren muchos materiales
autobiogréficos. Nos informa de que habia aprendido en su «casa paterna, marcada por
mantenerse lo mas lejos posible de los otros hombres. De acuerdo con esta
concepcion, las cosas positivas de la vida no sucedian «fuera» sino «en el seno de la
familia». Fue un solitario, lo que se debia seguramente al hecho de que no se

expresasen los sentimientos y los pensamientos privados:

«Yo sabia que mis padres me querian, sin embargo no me hubiese pasado
nunca por la imaginacion hacerles participes de pensamientos personales o privados, e
incluso sentimientos, pues sabia que éstos habrian sido juzgados y tenidos por
deficientes». El resultado fue que los afios de su infancia estuvieron caracterizados «por

la falta total de aquello que yo designaria hoy como la relacion intrapersonal estrecha y



comunicativa con otros. Mi comportamiento frente a los demas se caracterizaba por la
distancia y la reserva, una reserva que habia tomado de mis padres». En esta
atmosfera de enclaustramiento y soledad — Rogers coleccionaba y criaba en ésta
época mariposas nocturnas «como substitutivo de la carencia de vinculos estrechos»—
desarroll6 su interés por conversaciones terapéuticas con las personas: «Aqui existia
un camino socialmente reconocido de acercarse realmente a los hombres y de saciar,
quizas, un poco el hambre de comunicacién que yo mismo habia sentido», es decir,
Rogers deja claro que su interés por los demas tiene que ver consigo mismo. Muestra
también de forma muy intuitiva el desarrollo de su comprension de la «ayuda» y lo
explicita en un ejemplo en el que él, como responsable de un grupo de jovenes del
CVJIM (asociacion de jovenes cristianos) queria aclarar la desaparicion de dinero:
«Todo apuntaba hacia un chico. Por tanto un par de consejeros y yo le apartamos para
conseguir una confesion. Por aquel entonces la expresiéon “lavado de cerebro” no se
habia creado todavia, sin embargo, nosotros éramos especialistas en ello. Adulamos,
argumentamos, intentamos convencer, fuimos amigables y reprochamos.» El «caso» de
un nifio dificil, que vino acompafiado de su madre a verle al Rochester Guidance
Center, fue experiencia clave para su posterior comprension de las conversaciones
beneficiosas. Mientras un colega se ocupaba del 6 en una terapia de juego, Rogers
mantuvo doce conversaciones con la madre. Naturalmente, a lo largo de estos doce
tactos se tratd siempre del nifio, de un consejo profesional por lo mejor que se podia
hacer para que éste volviese nuevamente al camino correcto. Cuando ya se queria

interrumpir asesoramiento, en la duodécima sesion, la madre pregunta:

¢Asesora usted aqui también a adultos?» y acto seguido ella sincera
espontaneamente, queda claro para Rogers que el de conversaciones beneficiosas
practicado por él y sus colegas no conduce a los auténticos problemas: «Lo que ella (la

mujer) me explicaba no se parecia en modo alguno a la historia le habia sonsacado».

Este camino, que iba del psicélogo «clasico» y su imagen hombre a la
concepcion experimentada y desarrollada por €l mismo, fue duro, trabajoso y muy largo
para Rogers: «Creo, que he recorrido a lo largo de los afios un largo camino, si se tiene
en cuenta los presupuestos de los que parti: que el hombre es esencialmente malo,

gue, como profesional que le ayuda, mejor es tratarlo como objeto; que la ayuda se



basa en el conocimiento especializado; que el experto tiene derecho a aconsejar,

manipular y moldear al individuo para lograr el retado deseado».

La teoria de la terapia conversacional centrada en los clientes

La terapia, es decir, la posibilidad de cambiar la personalidad humana en el transcurso
del proceso terapéutico, estuvo siempre en el punto central del interés tedrico de
Rogers. La vinculacién entre este punto teorico fundamental y su historia vital individual
se ha expuesto ya. Todos los trabajos tedricos se centran, en ultimo extremo en la
teoria de la terapia. En una contribucion a la recopilacion de Koch,

Psychology. A Study of a Scierzce (1959), se encuentra el escrito teérico mejor
fundamentado de Rogers. Necesitd casi cuatro afios para escribir esta contribuciéon y
trabajé en su formulacion tedrica «con mayor dureza... que en todo lo demas que he
escrito antes y después. Segun mi concepto, ésta es la teoria del proceso de cambio
formulada con mayor rigor, que yo haya creado nunca». A pesar de ello, fue el menos
conocido de sus trabajos, y Rogers escribe: «Estoy asombrado e irritado a causa de la
falta de atencién hacia aquello que yo considero mi exactitud tedrica». Aquel que quiera
introducirse en la teoria del cambio de la personalidad no puede, a pesar de todo, pasar

por alto esta contribucién.

Sus conceptos acerca del «organismo» y sobre el «si mismo», son de
importancia fundamental. Estos conceptos se antepondréan a la exposicion del concepto
terapéutico:

El organismo

Rogers esta intimamente convencido de que cualquier organismo vivo, y también el
hombre, esta dotado de una tendencia de actualizacion. Aqui se muestra de acuerdo
con Goldstein y Maslow. Rogers asigna al organismo la capacidad de valorar
experiencias. Impresiones y estimulos, y que la tendencia de actualizacion es la escala
para la valoracién, es decir, el organismo valora un suceso como positivo si este
refuerza la tendencia de actualizacién, y como negativo, si la contradice. La tendencia
de actualizacion se caracteriza por una aspiracion en la direccion de metas tales como
salud, satisfaccion de las necesidades, mediante expansién y adaptacion
autolimitadora, desarrollo corporal y espiritual en el campo de tensién entre autonomia y

adaptacion, dependencia e independencia, integracion y diferenciacion. La naturaleza



humana se considera en el fondo y con profundidad positiva, tanto en lo referente al
desarrollo individual como en la confrontacidén constructiva y creativa en relaciones con
Otros seres humanos y con el mundo. De este modo, para Rogers, toda eleccidon
realizada por los seres humanos es expresion de la busqueda de autorrealizacién, de
desarrollo total. Esta aspiracion a la completitud personal es para €l una caracteristica
de la existencia humana. A diferencia de Maslow y Buber, para los que la
autorrealizacion es algo asi como un «punto» en la vida del hombre, que éste alcanza,
en caso de hacerlo, hacia el final de su vida, Rogers concibe la autorrealizacion mas
bien como un proceso. Todo ser humano plantea, en su opinion, dos preguntas:
«¢,Quién soy?» y «Cémo puedo convertirme en “mi mismo”?». Para contestar a estas
preguntas el hombre debe atravesar una marafia de mascaras de defensa antes de
«descubrir al extrafio que ha vivido tras ellas, al extrafio: él mismo». Un hombre que
sigue este proceso es, segun Rogers, una persona que «desarrolla confianza en su
propio organismo, que hace valoraciones a partir de si mismo,... que (ve) su vida como
un proceso que fluye, en el que descubre constantemente nuevos aspectos de su ver
en la corriente de su experiencia». Un proceso de actualizacion como éste, que se
prolonga a lo largo de toda la vida, contiene «un expandirse y desarrollarse... hacia un
ser, en el que se es, cada vez mas, sus propias posibilidades. El coraje para ser esta
comprendido en él. Significa entregarse completamente a la corriente de la vida. Esto
es, sin embargo, lo mas excitante para los hombres: cuando el individuo es
interiormente libre y elige, como la “vida buena”, este proceso del devenir» (Process of

Becoming).

El si mismo

Partiendo en un principio de William James (1842-1910), que puso los fundamentos de
la formacién de la teoria acerca del si mismo, la concepcion de éste se desarrolld
fundamentalmente en dos direcciones: por un lado, hacia el «si mismo como objeto»,
gque caracteriza las autopercepciones y autovaloraciones del ser humano en las que se
expresa el modo de pensar de una persona acerca de si como objeto; y, por otro lado,
el «si mismo como proceso», donde el si mismo se ve como actuante activo. En
oposicion a concepciones anteriores, por ejemplo al psicoandlisis, no se refiere en
ambos casos a una instancia profundamente anclada en el ser humano, sino que con

los conceptos del si mismo se designan el objeto de los procesos psicolégicos, como



pensar, recordar o percibir, o los mismos procesos psicolégicos.

El lugar de estos procesos es para Rogers la realidad experimentada a través del
organismo, el campo «fenoménico», un marco de referencia individual, que conoce tan

sélo el propio individuo.

Si bien el campo fenoménico no es idéntico al de la conciencia, las experiencias
conscientes e inconscientes y los sucesos son igualmente componentes del campo
fenoménico, dado que el organismo es sensible a las experiencias de ambos campos, y
el comportamiento adecuado de un individuo resulta, en ultimo término, de las
comparaciones de las experiencias conscientes con la realidad «de fuera», es decir, de
la contraposiciéon de las realidades subjetiva y objetiva. Este proceso acarrea problemas
en cuanto supone la capacidad del individuo de poder diferenciar entre una imagen
subjetiva, que no reproduce de forma adecuada la realidad, y una que corresponde a
ella. Rogers defiende aqui la concepcion de que la imagen subjetiva que el ser se hace
de la realidad es un supuesto previo que se confirma o se rechaza mas tarde mediante
la comprobacion de la realidad. Rogers denomina a esta estructura de comprobacion el
«si mismo», que se separa a lo largo del desarrollo del ser humano mas y mas del
campo fenoménico; lo define como «la
Gestalt organizada y conceptualmente consistente, formada por percepciones de las
caracteristicas del “yo” o “a mi” y por las percepciones de la relacion entre el “yo” o “a
mi” con otros y los diferentes aspectos de la vida, junto con los valores ligados a estas
percepciones. Es una Gestalt accesible a la conciencia (awareness), aunque no
necesariamente consciente. Es una Gestalt fluida y cambiante, un proceso, pero en un
determinado momento es una entidad especifica... ». En este concepto del si mismo es
importante notar que el ser humano no tiene un si mismo, sino que es si mismo; es un
amontonamiento de experiencia que se representa a través del si mismo; a pesar de
gue el si mismo se encuentra constantemente en un proceso fluido de cambio, su

estructura integrada y ordenada se conserva siempre.

A pesar de gque una persona se aleje cada vez mas en su personalidad de la
realidad, esto va frecuentemente acompafnado de un estado de coincidencia interna con
la propia imagen (consistencia). ElI concepto de la consistencia del si mismo, que

Rogers toma de Lecky (1945), contiene la aspiracion del organismo al mantenimiento



del orden interno. En el marco del desarrollo de una estructura de valores, el individuo
se valora finalmente a si mismo; esta valoracion del si mismo es la base psicoldgica de
Su existencia y sus experiencias se organizan de tal forma que el sistema de valores
existente no pueda desequilibrarse. Por ello, segin Rogers el organismo humano
intentara comportarse por regla general de tal forma que —en principio
independientemente del entorno— el comportamiento mostrado sea consistente con el

concepto propio, es decir, que coincidan.

La coincidencia (congruente) o la no coincidencia (incongruente) pueden darse, segun
Rogers, por tres caminos distintos:— entre el si mismo, tal y como lo percibe el
individuo, y la vivencia organismica concreta (consistencia), — entre la realidad
subjetiva del campo fenoménico y la realidad del mundo «de fuera»,— entre el si mismo
y un si mismo deseado (ideal self);

Rogers designa con ideal self el concepto del si mismo «que mas le gustaria
poseer al individuo, sobre el que éste sitia el maximo valor para él mismo. En todos los

demas aspectos se define de igual modo que el concepto del si mismo».

El estado de incongruencia es amenazante para el ser humano cuando no
penetra en la conciencia. Por regla general, las diferencias entre, por ejemplo, la propia
imagen y la experiencia concreta llegan a la conciencia gracias a que el ser humano
simboliza sus experiencias; es, sin embargo, igual de posible que no se simbolicen las
experiencias y queden hurtadas a la conciencia, con lo que el concepto del si mismo del
organismo continda coincidiendo (consistencia) con la experiencia; de ahi que una
incongruencia entre la percepcion y la experiencia represente una amenaza para la
consistencia. El organismo rechaza esta amenaza negando o deformando la
experiencia hecha. La consecuencia es que estas experiencias no se integran en la
estructura de la personalidad, sino que permanecen «ante su puerta», generan miedo y

ponen en marcha procesos defensivos.

Rogers explica las perturbaciones del desarrollo infantil precisamente en este
punto: la diferencia entre el si mismo y la experiencia. Sin embargo, parte en principio
de que para el nifio es una necesidad central ser amado y reconocido, no solo por sus

padres sino también por el entorno. Cuando un nifio experimenta «atenciones



incondicionalmente positivas» por parte de sus padres no hay motivo para que rechace
las percepciones o experiencias propias y construya un sistema de reconocimiento
propio (Self-regard). Si no recibe fundamentalmente esta atencion y reconocimiento,
tiene que orientarse cada vez mas en los valores de otros, p. €j., los de los padres, pues
depende de la atencion. Esto conduce rdpidamente a que el comportamiento del nifio
esté influido en mayor medida por las valoraciones de otros que por su propia
valoracion; se produce una discrepancia entre la valoracion y la experiencia. Sucede
con frecuencia que los padres hacen que su amor, calor y dedicacién, asi como su
respeto, dependan en toda regla de ello, y el nifio no tiene mas remedio que ignorar sus
propias experiencias; si no quiere perder el amor de los padres, tiene que aceptar las
experiencias que él no ha hecho y negar las hechas por él mismo ante la conciencia. El
resultado es que su autoconcepto muestra, mas o menos, elementos «extrafios», es

decir, que no son resultado de sus propias experiencias.

Desarrollo de la psicoterapia conversacional

Se puede dividir el desarrollo de la teoria de la psicoterapia de Rogers en tres fases. La
primera (1940-1950) se caracteriza por la acentuacién del comportamiento no directivo
del terapeuta, con el punto central de la reflexion de los sentimientos del cliente por
parte del terapeuta (empathy, comprension compenetradora). Rogers se distancia en un
articulo posterior de esta concepcion. Recuerda lo excitante de la época en que empezo
con la investigacion cientifica de los desarrollos de las conversaciones: «Apenas puedo
describir nuestra excitacion de entonces, cuando nos agrupabamos alrededor del
magnetéfono en el que podiamos oirnos a nosotros mismos y pasabamos una y otra
vez los pasajes criticos en los que la conversacion se dispersaba claramentex». Era la
época en la que él y sus colaboradores —entre otros una alumna de Rank— llegaron a
la conclusion de que «la mejor respuesta de un terapeuta consistia en “reflejar’ los
sentimientos del cliente —una palabra que con el correr del tiempo llegé a horrorizarme,
pero que en esa época mejoraba mi trabajo como terapeuta». Rogers tuvo que
reconocer que la exigencia de un comportamiento empético con llevaba grandes
problemas, pues personas diferentes entendian por ello cosas distintas. Asi, algunos
terapeutas entendieron la «no directividad» mas bien como «pasividad» y parecian
carentes de interés; otros intelectualizaron el proceso terapéutico haciendo de él una

técnica de formulacion.



En la segunda fase (1950-1957), Rogers desplazé por ello el punto central desde un
comportamiento terapéutico no directivo hacia uno centrado en el cliente. La
acentuacion estaba ahora en la congruencia, en la autenticidad del comportamiento,
con lo que Rogers queria poner de manifiesto que la empatia sélo puede potenciar
desarrollos beneficiosos en las conversaciones terapéuticas cuando se la préactica no
como técnica, sino cuando es expresion de la postura del terapeuta. Tausch y Tausch,
cuyo gran mérito es haber dado a conocer el concepto de Rogers en Alemania, definen
la empatia como «comprension no valorativa y compenetradora del mundo interno del
otro», que se da cuando la persona que ayuda intenta «sentir e imaginarse el mundo de
vivencias del otro junto a su sentir y significados personales, que éste vive en cada
momento y que se encuentran detras de sus afirmaciones. Ella se imagina el mundo
interno de vivencias y la corriente de vivirlas.., como si lo hiciese desde la “cara interna”
del otro», es «un esforzarse por introducirse bajo la piel del otro, por andar dentro de
sus zapatos algunos pasos en su mundo de vivencias». En Tausch y Tausch
encontramos también «lo que no es la comprensidn empatica: no consiste en

afirmaciones superficiales y retoricas como “entiendo”, “entiendo lo que le hace actuar’,
“ya entiendo lo que usted piensa, pero...”, “a mi me ha sucedido algo parecido a usted”.
No es una pseudocomprensién, ni una hipocresia de interés y participaciéon. No es un
analizar, diagnosticar ni un explicar causal o un interpretar intelectual... no es una
valoracion del mundo interno de vivencias del otro». Cuando Rogers entre 1950 y 1957
pone énfasis en la «postura», entonces esto implicita también el participar o estar
personalmente afectado del terapeuta en la situacién conversacional. La comprension
empatica «no es pasividad, callar sin estar afectado uno mismo y sin actividad
participativa. Es, por el contrario, una preocupacion intensa por el otro, que
frecuentemente afecta e influye profundamente al que ayuda». Esto tiene asimismo
mucho que ver con la congruencia pues la comprension empatica es rapidamente
«técnica» cuando el comportamiento del terapeuta no es auténtico; y es por el contrario
efectiva y beneficiosa cuando va acompafiada de la autenticidad. En un trabajo, que
podemos calificar ya de clasico, del afio 1957, Rogers menciona de forma abreviada las

condiciones para un cambio terapéutico de la personalidad:

1. Dos personas estan en contacto mutuo.



2. La primera persona, a la que llamamos cliente, se encuentra en un estado de

desorden interno, de vulnerabilidad o de miedo.

3. La segunda persona, a la que llamamos terapeuta, se encuentra en un estado de
coincidencia interna (al menos durante el encuentro y en lo que se refiere al objeto

de la relacion con el cliente).
4. El terapeuta ofrece al individuo dedicacion positiva y sin condiciones.

5. El terapeuta se preocupa por la comprensién empatica del punto de referencia
interna del cliente.

6. El cliente se da cuenta —por poco que sea— de la existencia de la dedicacion

positiva y sin condiciones y de la comprension empatica por parte del terapeuta.

En la tercera fase del desarrollo de la terapia conversacional (1957 hasta la
actualidad), Rogers centra la mirada sobre la situacion, sobre la atmésfera y sobre el
encuentro entre las personas. La comprensién, derivada de ello, de lo que son las
conversaciones beneficiosas se desarrolla de ahora en adelante cada vez mas lejos del
aspecto, mas bien técnico, de la verbalizacién de los sentimientos, y se orienta mas
hacia un encuentro entre seres humanos, en el que el terapeuta acepta la relaciéon y
muestra también algunos sentimientos: «es un sentirse en trance en la relacion, del que
tanto el cliente como yo emergemos, al final de la hora, como de un pozo o tunel
profundo. En estos instantes existe una auténtica relacién yo-ta, para emplear una
expresion de Buber, un vivir intemporal en la experiencia entre el cliente y yo». Cada
vez queda mas claro que se trata ya no solo de formas de conversacion beneficiosas en
la terapia, sino de encuentros beneficiosos entre seres humanos. Esto queda claro
también en el desarrollo de los conceptos: Primero se habld de «pacientes», mas tarde
de «clientes» y finalmente de «ayudantes» (facilitator), y la forma de conversacién era
primero «no directiva», mas tarde «centrada en el cliente» y finalmente «centrada en la
persona». Rogers vio cada vez mas claro que él no «habia entrado en un nuevo

método, sino en otra filosofia de la vida y de la relacidon».

Los comportamientos terapéuticos fundamentales en la psicoterapia



conversacional

La relacién interhumana se convierte en fundamento basico para la formulacion de los

comportamientos terapéuticos o posturas fundamentales.

En un articulo publicado en 1962 que lleva por titulo «La relacion interhumana: el
elemento soporte de la terapia» deja claro que quiere que se entiendan los
comportamientos terapéuticos basicos como congruencia, empatia asi como valoracion

y aceptacion sin condiciones, sobre el fondo de un encuentro en el sentido buberiano.

Congruencia. Rogers entiende por congruencia, en primer término, la
coincidencia con uno mismo. Parte de que «se favorece un desarrollo personal en tanto
el terapeuta viva lo que es en realidad, cuando en su relacion con el cliente permanece
auténtico y sin fachada, es decir, vive abiertamente las sensaciones y posturas que le
mueven en ese instante. ... Esto significa que él se vuelca en un encuentro personal y
directo con su cliente cuando se presenta ante él de persona a persona. Significa que
es completamente €l mismo y que no reniega de si mismo». Afiade de forma limitadora
gue probablemente no existe nadie que domine esto por completo, pero «cuanto mas
sea la capacidad del terapeuta para tener en cuenta de forma receptiva lo que sucede
en €l mismo y cuanto mejor logre ser miedo aquello que resulta de la diversidad de sus
sentimientos, tanto mayor serdé la coincidencia consigo mismo». Rogers intenta quitar a
la relacion terapeuta cliente el aura de la jerarquia en apariencia dictada por la
naturaleza; que el terapeuta y el cliente son ambos seres humanos no se puede borrar
mediante las diferencias en cuanto al saber y los grados académicos; que ambos son
iguales en lo referente a que son es humanos debe sentar la base para la terapia:
«Espero que quede claro que me refiero a un encontrarse real del consejero es
profundo y sincero, y no se queda en la superficie. De en cuando pensaba que la
palabra transparencia ayuda a describir este elemento de congruencia personal. Si todo
lo que sucede en mi y que es determinante para la relacion (entre los seres humanos)
puede ser visto con claridad por mi cliente, es decir, que puede “mirar con claridad a
través mio”, y cuando tengo el deseo de hacer aparecer esta autenticidad en la relacion,
entonces puedo estar casi seguro de que ésta se transformara un encuentro, que
significara en verdad algo y en el que ambos aprenderemos algo y continuaremos

desarrollandonos



Empatia. La empatia se conoce entre nosotros como «comprension empatica no
valorativa». Este es, posiblemente, el punto mas dificil del comportamiento del
terapeuta. A Rogers e ha malentendido a menudo a este respecto y se le continda
entendiendo. Lo que él quiere decir y lo que los demas entienden o hacen de ello han
sido y son con frecuencia cosas muy distintas. En este punto dejaré hablar
principalmente a Rogers para que el lector pueda hacerse una imagen lo mas auténtica
posible. La empatia no es «una técnica torpe de la pseudocomprension..., en la que el
consejero “refleja” tan sélo lo que su cliente acaba de decir. Las interpretaciones de mi
enfoque, que a veces se han introducido en la educacion y formacién posterior, tengo
gue desaprobarlas de manera rotunda». Hay que afiadir aqui también que es poco
tipico de Rogers un tono como éste, muestra tan solo lo profundamente insatisfecho

gue esta con este desarrollo.

Para Rogers, un terapeuta o consejero muestra su empatia cuando «siente el
mundo interno del cliente, con todos sus significados muy personales, como si fuese el
suyo propio, siente la confusion del cliente, su miedo, su ira 0 su sentimiento de ser
tratado de forma injusta, como si esos sentimientos fuesen los suyos propios y no se
enreda en ellos con su propia inseguridad, miedo o ira». Volcarse por completo hacia
otra persona, «un completo dejarse ir en la comprensidn», sin convertirse en «técnico»,
ésta es la meta declarada: «Pienso que el cambio se presenta con probabilidad cuando
el terapeuta puede abarcar la vivencia que tiene lugar, por momentos, en el mundo
interno del cliente, cuando ve y siente como el cliente, pero sin perder la independencia

de su identidad en este proceso de la comprension».

Rogers explica de un modo que impresiona como alcanz6 el conocimiento a
través de la practica y el trabajo con otras personas. El «suceso decisivo» para él, del
gue ya se ha hablado antes, consisti6 en que una madre fue con su hijo a la clinica.
Rogers y un colega suyo llegaron al resultado de que «el problema principal residia en
la actitud de rechazo de la madre respecto del hijo», y decidieron que Rogers debia
tratar el problema con la madre mientras el colega llevaba a cabo con el nifio una
terapia de juego. Rogers intenté ayudar a la madre, comprender su comportamiento y
extraer de ello conclusiones acerca de la relacion con su hijo. El resultado fue

insatisfactorio: «No sirvié de nada. Tras aproximadamente doce conversaciones le dije



gue lo habiamos intentado sin conseguir en realidad nada y que seria mejor dejarlo
todo. Se mostr6 de acuerdo. Cuando estaba a punto de abandonar la habitacion, se
volvio y me pregunto: “s Aconsejan aqui también a adultos?” Confuso contesté que en
algunos casos si, a lo que volvié a su silla y me explic6 como un torrente la historia de
las dificultades entre ella y su marido, y acerca de su gran necesidad de ayuda. Yo me
encontraba totalmente desbordado. Lo que me explicaba no se parecia en modo alguno
a la sencilla historia que yo le habia sonsacado. Apenas sabia qué hacer, por de pronto
la escuché... esta experiencia tuvo una enorme significacion para mi. Yo la habia
seguido, y no ella a mi.

Sencillamente habia estado escuchando en lugar de conducirla a la comprension
diagndstica que yo ya habia alcanzado». De esta forma, el terapeuta no es mas que un
puente entre dos capacidades que residen ya en el interior del cliente cuando viene a la
terapia: la capacidad de perfeccion del organismo se liga a la capacidad de decision del

individuo: terapia como ayuda para la autoayuda.

Valoracion y aceptacion sin condiciones. La relacion con el cliente no es neutral
ni distante, sino que se caracteriza por un compromiso emocional. El mismo Rogers lo
denomina una «especie de inclinacién que tiene fuerza y que no exige». La libre
expresion de los sentimientos debe potenciarse mediante la atencion y no valoracion
del terapeuta frente al comportamiento y vivencia del cliente como persona
independiente. Esto no significa que el terapeuta encuentre bien todo lo que el cliente
diga, piense o sienta, sino que el cliente sea aceptado en su ser asi sin prejuicio ni

valoracion.

Efectos de los comportamientos terapéuticos fundamentales

La meta de Rogers en la terapia y, como veremos mas adelante, su interés principal en
el encuentro entre seres humanos es: «Ser el si mismo que uno es en realidad». Esta
cita de Kierkegaard encabeza el octavo capitulo de su libro On Becoming a Person, y
expone de forma detallada los desarrollos y cambios que muestran los seres humanos

cuando se encuentran a si mismos:
—fuera de las fachadas,

—fuera del «en realidad yo tendria que» (away from oughts),



—fuera de la satisfaccién de expectativas culturales,
—fuera de agradar a otros,

—desarrollo hacia la autodeterminacion (self-direction),

—desarrollo hacia el proceso de llegar a ser (being process),
—desarrollo hacia la apertura de la experiencia,

—desarrollo hacia la complejidad (being complexity),
—desarrollo hacia la aceptacion de otros,

—desarrollo hacia la auto confianza (trust of self).

Las experiencias habidas en la practica psicoterapéutica y pedagdgica con el
enfoque centrado en las personas han demostrado que el ser humano, cuando puede
decidirse por emerger de detras de su fachada y expresar sus verdaderas emociones,
tiene la experiencia de que sus sentimientos, por muy contradictorios que puedan
parecerle, pueden ser una base de la vida. Las estrategias de defensa (con la tendencia
del «fuera de... », ver antes) se reducen entonces al minimo, haciéndose posible una
auténtica comunicacion con los demas seres humanos y con uno mismo («desarrollo
hacia . . . », ver antes). Las nuevas acciones y metas del ser humano, reavivadas a
partir del potencial desperdiciado, se vuelven mas auténticas, mas ciertas y mas llenas
de riesgo, ya que no estan tan determinadas desde fuera, sino que lo son desde el
interior de la persona. En la libertad de la relacién terapéutica, el ser humano logra que
su satisfaccibn no dependa de «soluciones» que deban alcanzarse en puntos
determinados; logra «dejar caer estas metas fijas y encontrar una mayor satisfaccion en
la comprension de que no es un ser determinado de una vez por todas, sino que se

encuentra en un proceso de desarrollo» (process of becoming).

Digresion: influencia de Otto Rank sobre Carl Rogers

El impulso psicolégico decisivo partio, en mi opinién, de Otto Rank, a pesar de que sélo



he encontrado un pasaje en el que Rogers conceda importancia a este encuentro: «El
contacto personal con Rank se limitd a un encuentro de tres dias que habiamos
concertado; sin embargo, su pensamiento tuvo un impacto muy decisivo en nuestro

grupo y me ayudo a cristalizar muchos de los métodos terapéuticos que ensayabamos».

La influencia, que tuvo Rank sobre el pensamiento de Rogers, se manifiesta con
mas claridad en el libro de Rank Die analytische Reaktion in ibren konstruktiven
Elementen. En él aparecen numerosos pensamientos que catalizan o encuentran su
continuacion, mas tarde, en la terapia centrada en los clientes pero también en las
teorias de Rogers acerca de la personalidad, de las relaciones entre los seres humanos

asi como de la Fully Functioning Person.

La psicologa volitiva en Otto Rank. Otto Rank (1884- 1939), él mismo
psicoanalista, pertenece junto con Jung (1875- 1), Adler (1870-1937) y Reich (1897-
1957) a los psicoanalistas mas conocidos expulsados del circulo de fundadores del
entorno de Freud a causa de «herejia», pues no aceptaron el determinismo bioldgico y
la imagen pesimista del ser humano a él ligada. Rank no procede, como la mayoria de
los psicoanalistas, de la medicina; sus intereses estaban muy dispersados. Se intereso
profundamente por ingenieria, historia, arte, psicologia y filosofia. La ruptura con Freud
se produjo, porque para Rank la voluntad del ser humano, como fuerza integradora de
una personalidad total, faltaba en la concepcién psicoanalitica de Freud, y porque Rank
pensaba ademas que Freud minusvaloraba la importancia del trauma del nacimiento.
Para Rank el trauma del nacimiento era la base de un concepto envolvente en relacion
con la libertad y la voluntad del ser humano. Definia la voluntad como fuerza que tiene
una funcién integradora para el desarrollo de una personalidad total. Para Rank esta
claro que no se puede tener acceso cientifico al ser humano y no se le puede ayudar
terapéuticamente cuando nos limitamos a un analisis por separado de sus fuerzas
bioldgicas y sociales. Al ser humano se le hace justicia sélo cuando se le concibe

constantemente en una lucha activa y voluntaria consigo mismo y con el mundo.

Hay que situar la voluntad en relacibn con procesos naturales como el
nacimiento, el crecimiento y la muerte. La voluntad es el impulso organico para la

supervivencia y esta por ello relacionada con dos necesidades fundamentales:



1. Separacion (voluntad)
2. Unificacion (amor)

1. El miedo a la vida (0 miedo a la separacion): el embridon forma una unidad simbiética
con su entorno (totalidad) en la placenta. El nacimiento significa la muerte de esta
unidad y como consecuencia de él: miedo ante la vida. Se trata aqui menos de un
miedo psicolégico que de un miedo fundamental que se prolonga a lo largo de toda la
vida, que aparece siempre cuando el ser humano se mueve de un nivel de desarrollo a

otro.

Se puede expresar también de forma positiva: es el miedo que hace posible que el ser
humano pueda acceder a un nivel mas complejo con una personalidad reforzada a
partir de crisis y experiencias subjetivas; nos referimos al miedo que aparece siempre

alld donde se producen riesgos y crecimiento creativos.

2. El miedo a la muerte: Rank quiere que estos dos miedos se conciban en un equilibrio

dependiente:

— el miedo a la vida (que resulta de la separacion) provoca actividad de la voluntad
hacia la seguridad (unificacion),

— el miedo a la muerte (que resulta de la seguridad y la unificaciébn) moviliza las
energias de la voluntad en direccion a la separacion.

Rank no niega la existencia de impulsos bioldgicos (p. ej. sexualidad, hambre,
etc.), pero rechaza que dichos impulsos determinen ellos solos la personalidad. ¢ Como
se imagina por tanto Rank el desarrollo del ser humano desde la infancia hasta la
madurez? El trauma del nacimiento activa, como se ha indicado antes, la voluntad. Los
procesos liberadores siguientes (p. ej. el paso del nifio del pecho al biberén) conducen
a una mayor individualidad y autonomia de éste, hasta que en algin momento el nifio
siente conscientemente, concibe su si mismo como una unidad y su voluntad como una
fuerza integradora. Que el ser humano pueda decir p. ej. «<no» a lo que el entorno
presenta, transmite al nifio la experiencia consciente de su propia persona como unidad

independiente del cuerpo de la madre y del entorno. Esta es para Rank la experiencia



central de cualquier ser humano: el descubrimiento de la propia voluntad como clave

para el desarrollo de la identidad creativa de un si mismo creativo.

Para Rank, sélo se le hace justicia al ser humano cuando se le concibe
constantemente en lucha activa y voluntaria consigo mismo y con el mundo. El
psicoanalisis, por el contrario, se apoya en que el hacer consciente o inconsciente, el
desahogo de los afectos en la catarsis o la relacién de transmision son la base para la
solucién de los males psiquicos. Para Rank esta concepcion tenia que fracasar, porque
dejaba al que buscaba ayuda siempre en la pasividad, dependencia y debilidad de la
voluntad; es decir, los problemas, a causa de los cuales el paciente acude a la terapia,
es decir, precisamente pasividad, dependencia y debilidad de Ila voluntad,
caracterizaban también la situacion terapéutica, esto es: la relacion entre el terapeuta y
el paciente. Esto significaba para Rank un callejon sin salida del que tanto el paciente
como la teoria terapéutica podian salir solamente, si se lleva a la practica «lo que actia
en toda relacion entre seres humanos y la condiciona: esto es, la voluntad. Chocan dos
voluntades entre si de las cuales o una se somete a la otra 0 ambas luchan entre si y

contra si por el dominio».

El objetivo de la terapia consiste para Rank en que «el neurético aprenda sobre
todo a querer, es decir, que pueda querer sin experimentar sentimientos de culpa a
causa del querer». Exige con ello un reconocimiento abierto y positivo de la voluntad y
el querer ser humanos y se opone, por contra, a que el psicoandlisis haya negado
siempre el «hecho de la voluntad» y lo «nombre una vez dios y otra destino, o lo asigne
un ello». En cambio, al considerar el psicoanalisis la voluntad como el «mal original» del
aparato psiquico, se llega a una situacion terapéutica casi esquizofrénica: el terapeuta
trata la voluntad del paciente como una «resistencia» produciendo sentimientos de
culpa en éste, pues la «resistencia» es algo que él debe superar, es decir, al revés, se
considera positivo cuando el paciente ha superado sus resistencias, es decir: ha
aprendido a desconectar su voluntad. Rank quiere sacar a la terapia de este callejon sin
salida definiendo el querer del ser humano como algo positivo, lo que el neurético debe
(re)aprender; para Rank lo «auténticamente valioso desde el punto de vista terapéutico
es... la expresion de la voluntad como tal, que se puede manifestar en las situaciones

analiticas solo como “resistencia”, “protesta”, es decir, pero tan sélo como voluntad



contraria.

Rank pone esto de manifiesto en el ejemplo de la «fijjacion del término», que,
partiendo de su concepcion, introdujo en la terapia como momento activo. La fijacion del
término afecta a la determinacion del instante en el que hay que finalizar la terapia. Para
Rank éste era un buen ejemplo de un conflicto de voluntad entre el terapeuta y el
paciente, y quiso evitar convertir esta situacion «a la fuerza en manzana de la discordia
sino que pretendid resolverla mediante eleccion como un puro conflicto interno de
voluntad» pues en este proceso se activan tanto la «voluntad» del paciente (querer
acabar la terapia en el sentido de «curarse»), como al mismo tiempo también su
«voluntad contraria» (de mantener la situacion de terapia para no perder la dedicacion y
atencion del terapeuta). Rank consigue concebir este conflicto de voluntades de modo
fundamentalmente positivo como «capacidad humana de movilizar simultdneamente la
voluntad y la voluntad contraria». La interaccion entre el terapeuta y el paciente se

caracteriza, porgue «la voluntad del paciente no debe romperse sino reforzarse».

La proximidad con el pensamiento de la filosofia existencialista asi como la
concepcion goldsteiniana del «placer por la tension» queda clara cuando Rank, si bien
continla preso del pensamiento psicoanalitico, desarrolla sin embargo una imagen
completamente distinta del ser humano: el neurotico no es un individuo enfermo que
lucha por convertirse en «normal», sino un individuo que se rebela, que lucha por ser
libre —y estar simultaneamente ligado—. El hombre llamado «normal» supera muchas
de estas luchas frecuentemente dolorosas, pero el precio es muy alto: estancamiento
del desarrollo y muerte psiquica.

La relacién con Rogers se hace evidente si contemplamos el modo en que Rank,
sobre la base de su imagen del ser humano, desarroll6 consecuentemente una

concepcion de la terapia que se basa en las siguientes directrices:

1. Laterapia no es una técnica sino una actitud: Rank parte de que el cliente reacciona
a toda la situacion terapéutica, y el terapeuta por el contrario, representa en primer
término la parte activa de la «accion terapéutica»; este comportamiento activo debe
potenciar, sin embargo, un proceso constructivo, y el terapeuta no puede usarlo

técnicamente como si fuera una herramienta: «Por tanto el terapeuta no aprende de



forma practica, en el transcurso del analisis didactico, reglas ni preceptos, trucos y
trampas, teorias generales e interpretaciones tipicas, en una palabra, no aprende
una determinada teoria y técnica del psicoanalisis sino a “analizar”, es decir, en mi
sentido, comprension y dominio de la situacion». Por tanto, para Rank la terapia
tiene mucho que ver con una actitud filosdfica, y €l estuvo «tentado durante algun
tiempo de escribir una “filosofia de la ayuda” en lugar de una técnica del
psicoanalisis». Una ayuda como ésta exige una actitud muy determinada a través de
la cual las técnicas y métodos terapéuticos actian de modo constructivo. A Rank lo
que le importa es la «actitud total del analista acerca de toda la experiencia
terapéutica... Si desde un principio la voluntad del paciente se convierte en
portadora de toda la accion terapéutica, entonces no hay practicamente lugar para la
cuestion de si su tendencia de liberacion es “s6lo” un deseo o simplemente una
“resistencia”». Con esto separa Rank claramente su terapia volitiva del psicoanalisis:
«La una (el psicoanalisis) quiere actuar de forma educativa, la otra de modo

constructivo, es decir, autoformativa».

2. Comprender viviendo las propias sensaciones: Dado que Rank, en su concepcion de
la terapia, se apoya claramente en las fuerzas autocurativas del individuo, juzga con
dureza la forma de aproximacion moralista y educativa del psicoanalisis de Freud: «Una
terapia constructiva tiene que conducir al paciente a una auténtica autocomprension
gue no tiene que hacer el rodeo educativo a través del analista que puede inducir al
paciente a la autocomprension». Rank distingue aqui con claridad entre una
comprension cognitiva y una conforme a las vivencias. Distingue el «hacer consciente,
gue es en realidad un aclarar, indicar» del «volverse consciente como un proceso que
se desarrolla en el mismo individuo, que se produce a través de la verbalizacion». Para
Rank la comprensién auténtica esta siempre ligada con la vivencia del ser humano: «Su
(del paciente) comprension (es) también una vivencia, pero lo que significa que esta
vivencia, como yo lo entiendo en la accion terapéutica, permanece en la vivencia y
comprension simultaneas, de tal forma que vivir y comprender son lo mismo» y con una
indirecta al psicoanalisis afirma, que «lo terapéutico ... (reside) en la verbalizacion de los
sentimientos conscientes, mientras que el denominado hacer consciente lo inconsciente
continla siendo un interpretar valores dudosos, un sustituir una racionalizacion por

otra» la verbalizacion de los sentimientos por el contrario «es, por asi decirlo, un



reconocimiento de si mismo, un sometimiento de la propia voluntad al dominio del
sentimiento, por lo que corre menos peligro de conducir a la mala interpretacién de si

mismo que la interpretacion basada todavia en la negacion de los sentimientos».

3. Los cambios decisivos provienen del propio cliente: Ranke ocupa de forma intensiva
de la cuestion del modo en que finalmente las fuerzas de la voluntad que dormitan en
cada individuo, llegan a expresarse de forma creadora. Postula, dentro de este
contexto, la voluntad de salud del ser humano, presente, segun su opinion, en igual
medida que la neurosis, cuando el ser humano se decide por una terapia; el éxito de la
terapia depende entonces de si se consigue «mantener y reforzar la yo de salud del
propio paciente, en lugar de dejar que se proyecte sobre el analista». El objetivo
fundamental de una terapia constructiva, como denomina Rank a su proyecto, es por
tanto «conducir al individuo... a la aceptacion voluntaria en si mismo y de su propia
responsabilidad». En otro pasaje, Rank afirma: «Una terapia constructiva no debe
guerer cambiar al individuo, si no desarrollarlo, de tal forma que pueda aceptarse tal
como es». Se opone por tanto resuelto a un papel «educativo» del terapeuta. En la
experiencia terapéutica, cuyo objetivo es volver a llevar al cliente a su conflicto de
voluntad, el terapeuta representa «sélo un rodeo hacia el yo». En el papel de un «yo
gue ayuda» el terapeuta debe estar «orientado éticamente hacia el contenido del querer
y no de forma pedagdgico-moral, es decir, hacia la dinamica de la voluntad misma».
Rank define aqui una especie de actividad del terapeuta que puede ser efectiva solo si
se practica sobre una base mas bien pasiva. El terapeuta es pasivo —en contra de la
comprension psicoanalitica de la pasividad— a través de su renuncia a saber lo que es
bueno para sus clientes, para, en lugar de ello, «establecer la relacion personal de tal
forma que le sea posible al que padece tomar de otros (del terapeuta) lo que necesita
psiguicamente, sin experimentar sentimientos de culpa». Esta actitud fundamental
pasiva tiene un caracter activo en cuanto se exige del terapeuta la capacidad activa «de
entender al individuo desde si mismo» y «de entender el idioma del otro y no imponerle
el suyo habitual». A través de una relaciébn como ésta, en la que el terapeuta y el cliente
«son simultaneamente creadores y creados», resulta no sélo que los problemas
actuales «liberados de todos los contenidos pasados y presentes, se trasladan al
individuo, sino que también se encuentra la Unica solucion y liberacion del individuo y en
él mismo».



Rank escribe que en el andlisis clasico si bien se subraya siempre la «famosa
pasividad», en ultimo término, sin embargo, el terapeuta se encuentra en el punto
central de la situacion terapéutica al referir a si mismo todas las reacciones del
paciente, cuando éstas no puedan atribuirse a una imagen infantil (es decir,
transferencia). Rank opone a ello la siguiente posicion: «Mi técnica permite, por el
contrario, que las reacciones se produzcan inmediatamente a partir de la experiencia
terapéutica y las explica como proyecciones e intentos de liberacion de conflictos del yo
propios del paciente. Esto conduce de forma constructiva al paciente como agente en el
punto central de la situacion creada por el analista». De esta forma la situacion
terapéutica se convierte para Rank en «expresion creadora del desarrollo de la

personalidad en la experiencia terapéutica».

Ampliacién de la concepcion de la terapia a una teoria global de las relaciones

interhumanas y sociales

Rogers ha subrayado siempre que lo que ayuda en una relacién terapéutica e impulsa
las tendencias positivas de desarrollo, tiene que ser también valido para cualquier otra
relacion interhumana. Ya he indicado que esta vision se impuso mas y mas en Rogers,
lo que se refleja también en el cambio en el uso de los conceptos; el «paciente» se
convierte primero en «cliente» y finalmente en «sujeto que se tiene enfrente» o
«persona»; el terapeuta se transforma en «consejero» y «ayudante»

(facilitator), y la «terapia no directiva» se llama primero «centrada en el cliente» y
finalmente «centrada en la persona». Todo discurre en ultima instancia hacia una teoria
general y extensiva de las relaciones interhumanas, que Rogers traslada a diversos
campos practicos, como la escuela, la universidad, la terapia del compafiero y de
grupos (grupos de encounter) con la perspectiva ideal de la personalidad que se
despliega completamente, de la «fully functioning person. Tal y como muestra, el gréafico
siguiente, la teoria de la terapia, cuyo elemento principal, es la relaciébn de persona a
persona, se encuentra en el centro, se continla en las teorias de la personalidad, de las
relaciones interpersonales de la personalidad completamente y desemboca en una
teoria del empleo en los distintos campos practicos tales como la escuela, la
universidad, la familia, la terapia de parejas y los grupos de encuentro. Me gustaria
exponer en lo que sigue el area de aplicacién de la educacién y el aprendizaje, ya que



Rogers se ha ocupado de ella con mayor intensidad junto al area de aplicacion de la

terapia.

nA'\;HEM\'
L
PERSONALITY
1.A1,2,3.4,56
a2
cH
D 12,3.4
€123
F 12,3
G 1
H1,2,3,4
14,234
J 1,23,
| 1. A THEORY OF THERAPY
The of the Iy orgoni
& 1,0;1,2,3 H -
z _ 4 TMOoOOoO W 'q;.
= Gw @ Conditions Process Outcomes || — [ H
B W e 1A 18 1c Bt Rne»
Tpwd v <« t 17 18 |l &£ € = o
SRS meame IF{ 2 }THENY 2 8 pTHENY 2 9 F gnzz
T i L L 3 33 3iolit & ="
W oEg ZooZin. 3 im0 3 il = g
= ] IFq4 5 1 sz |l 2 z
H 6 6 12 &13 2 =
15 o

THEORETICAL IMPLICATIONS FOR VARIOUS HUMAN ACTIVITES

X po19 p oo iy poivig
FAMILY EDUCATION GROUP GROUP
LIFE LEARNING LEADERSHIP  CONFLICT

Aprender en libertad

Freedom to Learn (aprender en libertad) es el titulo del libro que Rogers publico
en 1969. En este libro, al igual que en becorning a Person (1961) y On Personal Power
(1977), explica con gran detalle su concepcioén de la educacion en la familia, la escuela
y la universidad. En ellos llega hasta el extremo de afirmar que todo lo que una persona
aprende en el sentido usual de otra no tiene apenas influencia sobre su
comportamiento. Si se quiere que el aprendizaje tenga importancia para el desarrollo de
la personalidad, tiene que ser un aprendizaje de autodescubrimiento, adecuado a uno
mismo. Lo decisivo es por tanto la actitud que el que ensefia tiene respecto del que
aprende; los conocimientos especializados son secundarios, es decir, lo importante no
es el aprender, sino la cuestién del cdmo, por qué y cuando aprende un alumno, de
como se representa el aprendizaje desde el lado de la experiencia y qué sentimientos

genera. Es por ello una meta declarada de Rogers «potenciar el cambio y facilitar el



aprendizaje (facilitating of learning)». Al igual que en la terapia, subraya también aqui
que el aprendizaje no debe tener nada que ver con el «saber estatico», sino que debe
ser concebido asimismo como un proceso y que la tarea de los profesores puede
consistir s6lo en averiguar «cémo podemos aprender a vivir como individuos en un
proceso de desarrollo». Esto significa a su vez que el impulso para un aprendizaje de
este tipo no depende de «cuanto sabe (el profesor), cdmo planifica su curriculum, como
emplea las ayudas audiovisuales o como utiliza el aprendizaje programado. No
depende de sus lecciones o conferencias, o de una abundancia de libros, aunque cada
uno de estos factores se emplee en una u otra ocasién como una valiosa ayuda. No la
potenciacion de un aprendizaje significativo depende de determinadas cualidades
condicionadas por la actitud, que existen en la relacién personal entre el ayudante

(facilitator) y el que aprende»

Actitudes terapéuticas fundamentales Actitudes pedagodgicas fundamentales

Ser real

1. |Congruencia, autenticidad

2.Empatia Escuchar empatico

3. | Valoracién y  |aceptaciéon sin

Valoracion, preocupacion, confianza y

condiciones
| respeto

Como se deduce del esquema anterior, las actitudes exigidas por Rogers en
este contexto corresponden a las actitudes terapéuticas fundamentales ya expuestas.

1. Congruencia, autenticidad. En relacion con el aprendizaje, Rogers denomina a esta
actitud «ser real» (realness): «En primer lugar se encuentra el ser real evidente del
facilitator, su voluntad de ser persona y sus sentimientos y pensamientos momentaneos
de ser y vivir. » Rogers llega hasta el extremo de decir que un profesor, cuando no
puede soportar a sus alumnos es preferible que lo muestre y haga transparente a que
sea «pseudoempatico». El ser real estd para Rogers en primer plano ya que las demas
actitudes como empatia y valoracion son dignas del ser humano solo en relaciéon con la

congruencia y se reducen, en caso contrario, solo a una técnica.

2. Empatia. Rogers exige de un profesor un «escuchar empético, sensible y exacto



(a sensitive and accurate emphatic lis-. tening)».

3. Valoracion y aceptacion sin condiciones. Hay que afiadir una actitud caracterizada
por «valoracion, preocupacion, confianza y respeto» (prizing, caring, trust and respect)

hacia el que aprende.

Los profesores que se presentan ante los alumnos con estas actitudes no
desempeiian para Rogers «casi ninguna de las funciones usuales de la ensefianza.
Llamarlos profesores ya no seria exacto. Son catalizadores y facilitadores, que dan al
que aprende libertad, vida y oportunidad de aprender». Rogers adjunta a esta
afirmacion una enorme cantidad de material de pruebas empiricas y desarrolla
concepciones concretas acerca de como pueden traducirse estas actitudes en un
comportamiento concreto de ensefianza. Rogers recoge en diez puntos la forma en que
un ayudante puede apoyar o iniciar un aprendizaje en libertad. En primer término, el
ayudante tiene una gran influencia sobre el clima social de la clase. Si se dirige al
trabajo con una confianza basica en si mismo y en sus alumnos, esto se refleja en una
multitud de aspectos. Un clima determinado por las actitudes fundamentales
mencionadas (ver antes) facilita el descubrimiento de la estructura de las necesidades
de aprendizaje del .individuo (también del profesor) con el objetivo de que, tanto el
individuo como el grupo, formen un todo con el contenido del aprendizaje escogido. Los
contenidos no estan entonces de forma independiente «junto» a las personas o al
grupo, sino que personas y contenidos estan integrados en un proceso total de
aprendizaje. Rogers define, en su libro Die Personals Mittelpunkt der Wirklichkeit 1980,
lo que significa aprender como persona total de la siguiente forma: «Contiene un
aprendizaje total, tanto a nivel cognitivo como al del sentimiento y el organismo, ligado
con una clara conciencia de los distintos aspectos de este aprendizaje total. Sospecho
gue se produce con poca frecuencia en su forma mas pura, pero igual pueden juzgarse
las experiencias educativas segun lo que se aproximen a esta definicion». El profesor
colabora con un proceso vivo de aprendizaje mediante la preparacion de medios
auxiliares, como libros, peliculas y otros materiales, mediante su disposicion a
pronunciar conferencias sobre ciertos temas y a poner su saber a disposicién del grupo,
cuando éste lo requiera. Rogers llama la atencion acerca de que el aprendizaje no tiene

por qué tener lugar en un grupo grande, sino que puede potenciarse mediante la



subdivision en grupos de aprendizaje menores. Aboga asimismo por un tipo de
ensefianza abierta que, en su opinion, excita la propia motivacion, la propia busqueda y
experimentacién del alumno y que incluye el riesgo de conducir a metas y resultados
imprevisibles. Una concepcién tal de la ensefianza no esta para él en contradiccion con

una sistematica de conocimientos.

Relacién con P. Freire

Rogers indica en su libro Die Kraft des Guten — Em Appell zur Selbstverwirklicbung

(1978) que existen paralelismos fundamentales entre él y Freire, dado que sus libros

The Pedagogy of the Oppressed (1970) y Freedom to Learn (1969) aparecieron casi al
mismo tiempo y muestran aspectos comunes esenciales, sin que ninguno de ellos
tuviese noticia del otro: «Me dirigi a escolares y estudiantes de diversos sectores
educativos. El informaba sobre su trabajo con campesinos atemorizados y sometidos.
Yo me esfuerzo por lograr un estilo dirigido a los alumnos y profesores. Freire busca la
comunicacién con los marxistas. A mi me gusta introducir ejemplos concretos. El
escribe de modo casi completamente abstracto. Sin embargo, los principios sobre los
gue construye su trabajo se parecen con tal exactitud a los fundamentos de Freedom to

Learn que yo no sali de mi asombro». Son aspectos comunes:
— Freire vive y trabaja fiel a su convencimiento.

— Freire se opone al «principio del embudo» y construye sobre la «comprension»;
Rogers cita a Freire: «Ellos (los maestros) no intentan imponer a las gentes sus
propias apreciaciones, sino casi verlas desde dentro», con el resultado de que los
problemas «que parten de las gentes, conducen de nuevo a ellos, no a modo de
contenidos didacticos, que deben almacenarse, sino como tareas que hay que

resolver».

— Freire declara la comprension y la aceptacion mutua como base para los cambios
politicos; se basa sobre el «dialogo». Rogers cita a Freire: «El maestro ya no es
alguien que ensefia, sino alguien que aprende en el dialogo con los alumnos,

mientras que éstos, por su parte, aprenden y ensefian simultaneamente. Ambos son



conjuntamente responsables de un proceso en el que ambos crecen.

— Freire se opone a la idea de que un movimiento revolucionario puede tener éxito sdélo
si construye sobre la violencia la direccion dogmatica: «Si bien s6lo una sociedad
revolucionaria puede llevar a la practica, de forma sistematica, una pedagogia como
ésta», «los caudillos no deben servirse, en el proceso revolucionario, del “método
del embudo”... con la intencién de llevar mas tarde a la practica una pedagogia
verdaderamente revolucionaria. Deben actuar desde el principio de forma
revolucionaria, es decir, en la forma del didlogo». A ello corresponde, segun
Rogers, que el maestro o ayudante sea también siempre parte del proceso de

aprendizaje y que cuida siempre de «reconocer y aceptar sus propios limites».

El hombre nuevo

Rogers desarrolla, sobre la base de su concepcién centrada en la persona, la imagen
del «hombre nuevo» o de una sociedad el hombres nuevos. Parte de que su
concepcion se mostrara igualmente efectiva, mas alla de la terapia y de la educacion,
en campos como la familia, el urbanismo, la planificacion de ciudades e instalaciones
productivas, la integracion de las minorias, la diplomacia”, la politica”, etc. y que la
sociedad se encuentra «a pesar de la oscuridad del pasado» en situacién de levar a
cabo «un salto evolutivo-revolucionario»”. Contra una concepcion tan optimista hablan,

segun Rogers, los factores siguientes:
1. Se violan los principios de la Constitucién (en especial, iii of Rights).

2. Se puede observar la decadencia de las instituciones Nuestro sistema educativo
esta petrificado y es incapaz de satisfacer las necesidades de nuestra sociedad...
son, en primer término, instituciones para el encarcelamiento y custodia de la

juventud»)”.

3. En el aspecto economico se presenta un mundo al revés, «una imagen
extravagante. La nacidon mas rica del mundo no puede permitirse, al parecer, una
atencion sanitaria adecuada para su poblacion» y «el ocho por ciento superior de la
poblacién tiene unos ingresos mayores que los de todo el cincuenta por ciento

inferior junto».



4. Las iglesias ya no tienen influencia.

5. Las familias se encuentran «en un estado de desorden y confusion»

A pesar de todo Rogers ve (en analogia con los nuevos vastagos que emergen bajo
las hojas del invierno) en nuestra «cultura con los contornos borrosos de un nuevo
crecimiento, de una nueva revolucion». Rogers escribe: «Veo acercarse esta
revolucién, no como movimiento grande y organizado, ni como ejército armado y con
flamear de banderas, y creo que no se lograra mediante manifiestos y declaraciones,
sino a través de la aparicion de un hombre nuevo», en una «marcha a través de las
instituciones». Esta concepcion la ve confirmada por las siguientes observaciones y

experiencias:

1. Cada vez mas seres humanos dan «gran valor a la autenticidad», es decir, ven el
sentido de su vida, entre otras cosas, en encontrarse con sus congéneres de forma

abierta y sincera; hablan abiertamente p. e]. de conflictos, miedos y sexualidad.
2. Resistencia contra la guerra de Vietnam y contra la destruccién del entorno.

3. Cada vez mas seres humanos estan convencidos de que las «instituciones estan
para servir a las personas y no al revés» no estan ya dispuestos a «aceptar el orden
por el orden, la forma por la forma y las reglas por las reglas» hay «miles de seres
humanos, tanto jévenes como viejos, que estan dispuestos a obedecer ciertas leyes
y a incumplir otras, sobre la base de su juicio moral personal, y que aceptan las

consecuencias de su decision».

4. Los jovenes viven cada vez con mayor frecuencia en «comunas» Yy prefieren

moverse en «grupos pequefios, informales y no jerarquicos».

5. Cada vez mas seres humanos se muestran «indiferentes ante los beneficios
materiales... el dinero y los simbolos materiales del status social no son ya las metas

principales de los hombres».

6. Sienten una «profunda desconfianza (hacia una) ciencia orientada cognitivamente y

una tecnologia, que se sirve de ella», una desconfianza hacia el «progreso».



7. Se interesan mas por lo que el khombre» piensa, siente o pasa y estan dispuestos a
mirar en su propio interior. Se desarrolla un «nuevo interés por sofar, el
redescubrimiento de diversos tipos de meditacion, la ocupacion con los mas
diversos fendmenos suprasensibles, un interés por concepciones religiosas

esotéricas y trascendentales».

8. Respetan la naturaleza. El «ascenso del hombre nuevo» no es violento ni ampuloso,
sino que se muestra mas bien como una «revolucién silenciosa» de cada individuo o
de los individuos en grupos. Al contrario de las experiencias de la historia, en las que
mediante la conquista del poder a través de una revolucion violenta se sustituia una
tirania por otra, una revolucion no violenta, basada en el principio referido a la

persona, promete mejores resultados ya que refuerza a los oprimidos.

Es en verdad impresionante el convencimiento con el que Rogers cree en la fuerza 'y
las tendencias de progreso del organismo humano. Esta convencido del «advenimiento
de un hombre radicalmente nuevo» y de que se ha puesto en marcha un movimiento
gue nos conducira a un mundo mas humano y referido a la persona, asi como de que
sera muy dificil «volver a encerrar este espiritu de nuevo en la botella». Al final de su
libro Die Person als Mittelpunkt der Wirklichkeit (1980) describe —casi en forma de un
programa de partido— los cambios que el hombre nuevo fomentara: «Este ser humano
no traera utopia, cometera errores e ira en algunos aspectos demasiado lejos, pero

fomentara cambios que deseo recopilar nuevamente de forma programatica:

— Apertura en todas las relaciones interpersonales: en la familia, en el trabajo y
en las posiciones directivas.

— Exploracién del si mismo y desarrollo de un hombre total, unidad de cuerpo y
espiritu.

— Valoracion del individuo sobre la base de lo que es, sin tener en cuenta su
sexo, raza, status o sus pertenencias materiales.

— Agrupaciones a la medida del ser humano en nuestras comunidades,
instituciones de formacién y lugares de produccion.

— Comportamiento respetuoso y equilibrado hacia la naturaleza.

— Esfuerzo por lograr bienes materiales sélo cuando aumenten la calidad
personal de vida.

— Reparticion justa de los bienes materiales.

— Una sociedad con un minimo de estructura en la que las necesidades
humanas tengan preferencia ante cualquier estructura.

— Direcciéon como una funcién temporal y pasajera, basada en la capacidad de
satisfacer una necesidad social especifica.



— Asistencia para todos aquellos que la necesiten.

— Comprensién mas humana de la ciencia en todas las fases, en la creativa,
durante la comprobacion de la hipétesis, durante la valoracion de la
humanidad respecto del uso posterior.

— Creatividad de todo tipo, en el pensar e investigar, en las relaciones sociales,
en el arte, en la arquitectura, en la planificacion de las ciudades y las
regiones, en la ciencia.

Para mi esto no tiene nada alarmante, sino, por el contrario, algo de excitante.

Nuestra cultura se encuentra posiblemente, a pesar de su oscuro pasado, en el umbral
de un salto evolutivo- revolucionario. Solo digo, de todo corazon: el poder para el

hombre nuevo y para la revolucién que lleva en si».

A pesar de que el hombre sano esta dotado de la capacidad de aprender a
realizar sus potenciales, se produce una resistencia contra un aprendizaje que pudiera
conducir a cambios en la percepcion, en el autoconcepto. Estas situaciones de
aprendizaje se perciben como amenazantes y se rechazan, p. ej. mediante
proyecciones. La integracidbn de estas experiencias criticas, necesarias para el
autoconcepto, son posibles mas bien en un clima en el que el ser real se realiza en
unioén con la empatia, la aceptacion, la preocupacion, el respeto y la confianza.

Trasfondo filos6fico y comprension de la ciencia

En el trabajo de Rogers se vuelven a encontrar muchas influencias distintas. Primero, la
controversia con el cristianismo, que condujo en ultimo término a la separacion de la
Iglesia después, las culturas y corrientes espirituales del Lejano Oriente, por las que se
intereso en especial en sus Ultimos afos. Rogers escribe que en una carta privada se le
hizo notar que su pensamiento parecia una especie de puente entre los pensamientos
oriental y occidental. Este fue primero un pensamiento sorprendente para él, si bien
comprueba que en los ultimos afios «ha aprendido a valorar algunas técnicas del
budismo, el Zen y muy especialmente las sentencias de Lao-Tse (aprox. 500 a. de C.)».

Cita en este pasaje su «sentencia favorita» de Lao Tse:

«Si no me interpongo en el camino de los hombres, se cuidan de si mismos. Si
no doy o6rdenes a los hombres, se comportan bien por si solos. Si no predico a los

hombres, mejoran por si solos. Si no obligo a los hombres, se vuelven ellos mismos».



A pesar de que Rogers no cita aqui nunca a Heidegger, la sentencia recuerda
mucho a las explicaciones acerca de la «solicitud» (Flrsorge) de éste. La relacion con
la filosofia existencialista se produce en cambio explicitamente a través de Kierkegaard

y Buber, a los que Rogers cita repetidas veces en sus libros.

Para Rogers la vida es fundamentalmente un proceso activo y no pasivo: «Venga
el estimulo de dentro o de afuera, sea el entorno favorable o desfavorable, el
comportamiento de un organismo estara siempre orientado a mantenerse, desarrollarse
y reproducirse a si mismo». La fuerza motriz es la tendencia hacia la autorrealizacion;
ella es «la fuente central de energia del organismo humano». Rogers coincide y se
muestra de acuerdo aqui con Goldstein y Maslow, cuando escribe: «El substrato de
toda motivacion humana es la tendencia organismica
(organismic tendency) al cumplimiento (fulfihiment)» y hacia la «perfeccion»
(enhancement). En este contexto Rogers cita también los experimentos del erizo de mar
de Driesch (1867-1941)’, lo que tiene importancia, porque la psicologia de la
Gestalt de la Escuela de Berlin (Wertheimer, Kéhler, Koffka, Lewin) se refiere asimismo
a Driesch y sus experimentos; la Escuela de Berlin toma los resultados de Driesch
como demostracién de la «tendencia hacia una buena Gestalt», mientras que para
Rogers son una indicacion clara de la «tendencia orientada hacia la totalidad, hacia la

realizacion de presupuestos existentes» del organismo.

Pietismo Filosofia Filosofia
(casa paterna) oriental existencialista
(Budismo, Zen) (S. Kierkegaard,
M. Buber)

Psicoterapia conversacional
(Carl Rogers)

Psicoanalisis Psicologia Conductismo
(O. Rank) organismica/
Comprension

fenomenolégica
de la ciencia
(K. Goldstein)

Fig. 3. Puntos de referencia filoséficos y psicolégicos del concepto de psicoterapia conversacional de Carl
Rogers



Este punto es para Rogers un «pilar fundamental» (foundation stone) de su
pensamiento filoséfico y politico: «ElI organismo estd autodeterminado. En su estado
normal tiende hacia su propio despliegue (self-regulation) e independencia del control
exterior». Rogers se opone con esta concepcion —igual que Goldstein, Maslow, Perls,
Fromm, Cohn y Blber— a la imagen del hombre del psicoanalisis de Freud: «Estas
concepciones estan muy alejadas de los recelos de Freud ante el inconsciente y de su

convencimiento de que el inconsciente es tendencialmente antisocial».

El convencimiento de la posibilidad de una vida existencialmente satisfactoria es
el segundo pilar fundamental de la imagen del ser humano de Rogers. Aqui se muestra
con claridad que esta influenciado por un pensamiento filosofico existencialista, aunque
se haya resistido a una clasificacion de este tipo: «Yo no soy un discipulo de la filosofia
existencialista, conoci las obras de Soeren Kierkegaard y Martin Buber cuando algunos
estudiantes de teologia de la Universidad de Chicago...
me empujaron a ello». Esto sucedié de todos modos en los afios 40 ya que Rogers fue
en 1945 a la Universidad de Chicago, precisamente en la época en la que desarrollé su
concepcion de una terapia no directiva. Mientras que a Martin Buber lo conocié también
personalmente hacia 1950, y escribio incluso en colaboracion con él un articulo en
1960, a Kierkegaard lo conocia tan solo a través de sus obras y no disimula que le
impresion6 mucho. Rogers vio que en la obra de Kierkegaard habia mucho que
expresaba excelentemente sus concepciones en parte aun no formuladas. Rogers
coincide con Kierkegaard en la importancia existencial que la eleccion y la decision
juegan en la del ser humano. El organismo, como hemos oido ya, es Rogers un
comparfiero completamente fiable en cuanto a su orientaciéon hacia la autorrealizacion,
s6lo que: no puede tomar decisiones. So6lo el ser humano, que es mas que un
organismo, puede decidir y elegir. Los nifios y los adultos tienen en igual medida la
fuerza y la capacidad de aceptar «la responsabilidad por las decisiones... junto con las
consecuencias a ellas ligadas». Rogers se limita aqui —como también evidentemente
Kierkegaard— a la posibilidad de la eleccién y la decision; en el pensamiento de Rogers
no se encuentra la segunda forma de ser de la necesidad de la eleccion y la decision,
subrayada por Heidegger y mas tarde por Sartre, a pesar de que hayan jugado un papel

—si bien no explicito— procesos de pensamiento semejantes, cuando cita a



Kierkegaard con la opinion de que el ser humano se encuentra en un estado de maxima
desesperacion cuando no se decide o no esta dispuesto a ser el mismo, y que la forma
mas profunda de la desesperanza es cuando uno se decide por «ser otro distinto al que
se es». Por otro lado, segun Kierkegaard, «la decision de ser lo que es, en realidad es
auténticamente lo contrario de la desesperacion». Estos pensamientos estan
emparentados con el pensamiento heideggeriano en el sentido de que el hombre no
s6lo puede elegir entre estas dos posibilidades, sino que, en dltimo extremo, tiene que

decidirse por una de ellas.

Rogers no soélo deduce de ello la posibilidad de una vida individualmente
satisfactoria para el ser humano, sino que ve en la posibilidad humana de personal
choice o de free choice también la base para el cambio de las relaciones politicas: «La
politica tiene que ver con la localizacién de la violencia de decision (locus of decision-
making power): con la pregunta de quién toma las decisiones... brevemente, la politica
es el proceso de la obtencién, empleo, reparticion o de la renuncia a... la facultad de
decision». Por esto todo ser humano esta llamado a participar en este proceso, a
actualizar sus capacidades y con ello a realizar su responsabilidad social; citando a
Kierkegaard, la decision de ser o no ser uno mismo es la «responsabilidad mas
profunda del ser humano», ya que mediante la realizacion de sus posibilidades
individuales logra las condiciones para cambios que afectan a todos los pueblos: «Los
pueblos y las organizaciones pueden descubrir, igual que los individuos, que vale la
pena experimentar lo que son profundamente» . Pienso que este punto de vista
contiene el germen de una vision filosdfica de la vida en su totalidad, es mas que sélo

una tendencia en la experiencia con clientes de la psicoterapia.

Su relacion con la filosofia existencialista se ve con mayor claridad en su
concepcion de la «eleccion» y la «decision». El aspecto de la «libertad» lo trata Rogers
sin embargo también en relacién con la «determinacién» del ser humano, pero no en el
sentido de la filosofia existencialista de un «ser arrojado» hacia el futuro, donde la
determinacion de la existencia humana se opone, en forma de «miedo» (a la muerte), a
la libertad. La «libertad» y la «determinacion» estan, para Rogers, mas bien en una

estrecha vinculacion con su comprension de la «eleccion» y de la «decision».



El ser humano tiene la libertad de la eleccidon y la decision en el marco de una
experiencia y valoracion activas; simultaneamente, tiene la capacidad de aceptar la
responsabilidad que de ella resulta; el dilema del hombre de que su eleccion «libre», su
decision 'y su responsabilidad estdan siempre, simultdneamente, también
«determinadas» no se puede resolver, segun Rogers. Se trata mas bien de aceptar lo
«absurdo» como una de las partes importantes y también valiosas de la vida humana; la
simultaneidad constante de libertad y determinacion no debe apartar, en Gltimo extremo,
al hombre de «elegir voluntariamente y desear lo que estd completamente
determinado». Su hipétesis de que poseemos, en el marco de nuestra existencia, el
poder y la libertad de elegir y que tenemos que aceptar la responsabilidad por nuestras
decisiones, no niega el poder y la responsabilidad de los factores externos, sociales y
politicos. Lo que le importa sobre todo a Rogers es devolver o dejar que cada individuo
recupere la parte de libertad que «dormida» en él. Rogers defiende esta fuerza interna,
de la que dispone todo ser humano para el despliegue de la libertad interna. No niega el
dolor y la injusticia que pueden afadir otros seres humanos o0 sistemas, ni ve tampoco
en la libertad subjetiva personal la meta que podria bastar para la resolucion de los
problemas sociales, pero insiste en el reconocimiento de la libertad subjetiva y de la

responsabilidad del ser humano individual frente a si mismo y frente a los demas.

Este aspecto de la «responsabilidad» se hace especialmente claro en su
exigencia de una relacion «de persona a persona», tanto entre el terapeuta y el cliente
como entre el profesor y el alumno, los padres y los hijos y en otras relaciones
interhumanas. Su acentuacion de la congruencia, empatia y valoracion muestra una
gran coincidencia con el concepto buberiano del «encuentro». «Encuentro» como
expresion de una relacion entre los hombres que se presenta dispuesta a decidir,
preparada para el riesgo y actuante ante la vida cotidiana, y que toma para si la
responsabilidad. Buber llama a estos individuos «persona» (en contraposicion con «ser
propio»), y los seres humanos sélo pueden «encontrarse» en la «relacién yo-ti», es

decir, para él también: de «persona» a «persona.

La «eleccion» y la «decisién», la «responsabilidad» y el «encuentro» forman
también la base del concepto de ciencia desarrollado por Rogers. El se reencuentra

también en la tradicion cientifica de la fenomenologia y la filosofia existencialista:



«Vacilo en etiquetar una tendencia, pero asocio con ello adjetivos como
fenomenoldgico, existencial y centrado en la persona». Se defiende con vehemencia
contra la exigencia de una ciencia objetivista, como la que exige y practican, p.ej., los
representantes del conductismo. Sélo el entorno —a su vez parte de una cadena
causal— es, segun Skinner, determinante para el comportamiento humano;
contemplado desde este punto de vista todo comportamiento no es mas que una
interminable cadena de causas y efectos. Rogers emplea aqui la imagen del Universo
gue, como un enorme reloj, una vez se ha dado cuerda, sigue desde entonces su
camino inexorable; el ser humano esta determinado en el gran mecanismo de este
universo, él no determina por si solo. Esto contradice profundamente la imagen del ser
humano que Rogers ha obtenido a través de sus multiples experiencias: « Si la posicidon
conductista extrema es cierta, carece de sentido, desde su base, todo lo que el ser
humano hace, no es mas que un atomo en una cadena infinita de causas y efectos. Si
es, por otro lado, cierta la posicion de la psicologia humanistica entonces existe la
posibilidad de la eleccidn, y esta eleccion subjetiva individual tiene influencia sobre la
cadena de causas y efectos». Se puede demostrar que Rogers recurre principalmente,
en su comprension fenomenolégica del «estar en el mundo», al aspecto de la

«eleccion» y la «decision».

No existe ninguna realidad objetiva para él, es decir, no sélo una realidad, sino
que «hay precisamente tantos “mundos reales” como seres humanos». La base para
todas estas realidades es para Rogers la experiencia: «La experiencia es para mi la
méxima autoridad. La piedra de toque para la validez es mi propia experiencia.., ni la
Biblia ni los profetas, ni Freud ni la investigacion, ni las revelaciones de Dios ni las de
los hombres pueden tener preferencia ante mi experiencia directa». De esta experiencia
resultan para Rogers metas y valores del ser humano, por tanto también las metas y
valores de cada cientifico, es decir, esta ciencia no existe desvinculada de los mundos
subjetivos de experiencia o de las realidades de experiencia del cientifico: «La ciencia
empieza en un hombre determinado que busca metas, valores, motivos que tienen para
€l una importancia personal y subjetiva». Aqui se produce una decision, es decir, el
cientifico no esta «condicionado», para Rogers, por una determinada concepcion de la
ciencia, el cientifico no llega determinado por otros a una concepcion concreta, sino que

es el mismo el que elige activamente una u otra concepcién. Cuando define como base



de su investigacion variables independientes, con la conciencia de «que una variable
asi designada, permanece asi», entonces es él mismo el que procede de tal modo y no
la «ciencia»; cuando Rogers sostiene por el contrario que toda ciencia y cada
investigacion cientifica particular tiene su origen en la experiencia inmediata, personal y
subjetiva, entonces esto no es el resultado de un proceso de condicionamiento sino que
es el mismo el que ha determinado, elegido la concepcion. Con otras palabras, el
cientifico no puede menos de considerar su existencia humana subjetiva y los valores,
metas y motivos que de ella resultan, como un componente esencial de su trabajo
cientifico. Rogers se muestra aqui de acuerdo con Albert Einstein: «La mayor tarea es
descubrir aquellas leyes universales mediante las cuales se puede formar todo el
cosmos por pura deduccién. No existe ningin camino légico hacia estas leyes; sélo la
intuicibn que reposa en una comprension empatica de la experiencia la puede
alcanzar» . Esto significa concretamente que el cientifico debe «dejar caer la capa
cémoda de la objetividad» y contemplar, en el marco de la postura humanistica, su
objetividad como parte integrante de su investigacion: «Si el psicélogo se adhiriese en
la universidad al punto de vista humanista deberia reconocer que se encuentra
afectado, como persona, en lo referente a la eleccion de los temas de su investigacion,

en la valoracion de sus relaciones con los estudiantes y en su labor profesional.

Rogers se alinea aqui con la critica a la concepcion objetivista que, partiendo de
la fenomenologia de Huserly Heidegger, fue recogida por los psicélogos de orientacion
como Goldstein, Buhier, Peris, Maslow, Fromm y Cohn entre otros. Cita al fisico Robert
Oppenheimer (1904- 1967), que habia advertido ya en 1956 a la APA de que lo peor
gue podia hacer la psicologia era «orientarse hacia la fisica, que ya no existe, que esta
anticuada». Rogers no saca de ello la consecuencia de que los logros de la ciencia o
los métodos por ella desarrollados no tengan importancia; pide unicamente la renuncia
a la exigencia, mantenida por fuerza, de una «ciencia objetiva» y la supresion de la
separacion entre la «ciencia» y la «persona del cientifico» a favor de una investigacion
cuyos hechos de partida tienen su origen en la experiencia subjetiva. Rogers responde,
sobre esta base, de la aceptacion de los métodos cientificos usuales: «No me
malinterpreten, por favor. Me doy perfecta cuenta de que tras el hecho (aqui se refiere
al hecho subjetivamente experimentado), cualquier trabajo de investigacion, o cualquier

teoria construida para relatar el hecho descubierto, deberd traducirse al lenguaje de



variables dependientes e independientes, 0 si no hay algo incorrecto en la investigacion
o la teoria». Rogers propone por ello la siguiente forma cientifica de aproximacion: en
un primer paso el cientifico confia en si mismo y en su experiencia, en su objetividad e
intuicién. De este modo obtiene resultados, hechos y datos subjetivos. En un segundo
paso el cientifico tiene que investigar los valores y metas personales que él relaciona
con ello y las cuestiones que resultan a partir de esto, referentes «al ser humano en
general». Soélo en el tercer paso puede integrar en su investigacion el instrumental
cientifico existente: «En este contexto... tiene su lugar el inmenso edificio del
operacionalismo, del positivismo logico, de la teoria de la ciencia, de los test
cuantitativos, etc. No existen por ellos mismos, sino que son ayudas para el intento de
comprobar la sensacion subjetiva, presentimiento o hipétesis de un ser humano en el
dato objetivo». Rogers menciona en relacion con esto todos los métodos de uso
corriente como: operacionalizacién de hipétesis, grupos de control, correlaciones, test y
otros «procedimientos de control y una gran variedad de procedimientos estadisticos.

El interés de Rogers esta claro: quiere hacer patente la responsabilidad de la
ciencia y del cientifico frente al hombre. Quiere dejar claro que no es la ciencia la que
puede «despersonalizar manipular o controlar a los individuos», sino que: los hombres
pueden hacerlo y lo haran» en las ultimas de su libro Entwicklung der Personlichkeit
(1976) recoge una vez mas, sus pensamientos acerca de esto bajo el epigrafe «la
decision» (The choice): «Podemos decidirnos (choose) por emplear nuestros crecientes
conocimientos en hacer a los hombres esclavos de un modo y manera nunca sofiado,
de despersonalizarlos (y) de controlarlos de una forma cuidadosa- elegida» con la meta
de que «los hombres sean necesariamente dichosos, de comportamiento estable y
productivos, como propone Skinner. Podemos, si asi lo queremos, decidirnos por hacer
a los seres humanos sumisos, conformes y ddciles. Al otro extremo del espectro de la
decision esta la posibilidad de eleccion, de emplear las ciencias del comportamiento de
tal modo que liberen en lugar de controlar; que conduzcan a la variabilidad constructiva
y no a la conformidad; que desarrollen la creatividad y no la autosatisfaccion... la
decision reside en nosotros... si nhos decidimos por emplear nuestros conocimientos
cientificos para la liberacion de la humanidad entonces esta decision exige de nosotros
gue vivamos de mas abierta y sincera con la gran paradoja de las ciencias del

comportamiento... la decision es una realidad sobresaliente de nuestra vida».



Contribucién de Rogers a la psicologia humanistica

Rogers aporta tres contribuciones importantes a la psicologia humanistica:
1. Desarrollo de la psicoterapia conversacional,
2. Formulacion de una teoria del uno mismo,
3. Apertura de la psicoterapia a la investigacion empirica.

Terapia conversacional

La contribucion mas importante de Rogers a la psicologia humanistica consiste en que
—al igual que Perls— ha llevado la confianza incondicional en el organismo humano a
una forma de terapia del encuentro. A diferencia de Goldstein y Maslow, con los que
Rogers y Perls comparten el punto de vista organismico, han logrado que la tendencia
organismica de la autorrealizacion se hiciese viva en la actuacion interhumana
concreta. Rogers pudo demostrar que la auténtica confianza de un terapeuta o
ayudante en su organismo y en el de su cliente posibilita un proceso que permite el
crecimiento personal de todos los que participan en él. Cuando Rogers anima, no sélo
en la terapia sino también en la educacion, a meterse dentro del otro y a percibir su
mundo de experiencias desde su interior, detras de ello esta el convencimiento de que
todo ser humano individual puede y debe encontrar en ultimo término el camino de su
vida. Nadie puede ahorrarle percibir el mundo que le rodea y decidir cual es el camino
correcto para la autorrealizacion. A diferencia de Maslow y Bihler, para los que la
autorrealizacién representa mas bien un «punto» o «estado final» de la vida, Rogers
piensa en la autorrealizacién siempre como en un «proceso» que los padres, maestros
y terapeutas apoyan y potencian en la medida en que entienden y viven en realidad en
la conviccion de la singularidad del individuo como punto central de la existencia
humana. El proceso de autorrealizacion lo potencian por tanto sélo aquellas relaciones
gue representan «encuentros» en el sentido buberiano; ya que sdélo en el encuentro
puede el nifio desplegar su percepcion y hacerse capaz de decidir en el sentido
existencialista; sélo en el encuentro puede detenerse el proceso de deformaciéon de la

realidad y poner nuevamente a disposicion la capacidad de decisién en el seno de una



percepcion de la realidad repuesta.

Rogers y Perls aportan de este modo una contribucion parecida a la psicologia
humanistica. Ambos han creado, en primer lugar, un concepto terapéutico y, sélo mas
tarde, desarrollado la teoria psicolégica correspondiente. Igualmente la superposicion
de sus conceptos y teorias psicoldgicas con las corrientes filoséficas se ha puesto de
manifiesto en ambos mas tarde. Los conceptos existencialistas de «eleccion»,
«decisién», «responsabilidad» y «encuentro» asi como la renuncia del budismo a una
autoridad absoluta se vinculan en Perls y Rogers con la creencia en el «bien» en el
hombre y con el convencimiento, a ella ligada, de la tendencia constructiva del
organismo. La diferencia entre ambos proviene menos del hecho de que Perls provenga
del psicoandlisis y Rogers del conductismo; tampoco de que la formacion practica de la
terapia sea mas bien confrontativa en Perls y permisiva en Rogers. La diferencia entre
ambos conceptos reside en la formulacién de las teorias psicoldgicas sobre las que se

basan. Para Perls es la teoria del «contacto», para Rogers la del «si mismo».

La teoria del si mismo

La teoria del si mismo es una teoria fenomenoldgica. Que Rogers se refiera en ella s6lo
al mundo conscientemente percibido es una inmensa provocacion al psicoanalisis, que
desde hacia decenios habia no solo afirmado sino también demostrado la importancia
de lo inconsciente en la influencia del comportamiento humano. Rogers no afirma que la
teoria del inconsciente sea incorrecta, sino que es, en este punto, un fenomendlogo
estricto y considera suficientemente importante el significado de lo conscientemente
percibido. A pesar de que Rogers ya no viera mas tarde la importancia de lo
inconsciente como incompatible con su concepcién, su teoria del si mismo se basa
sobre la concepcion de que la percepcion del campo fenomenal (Snygg y Combs, 1949)
es, como percepcion consciente, la base del concepto propio de una persona, es decir,
el grado de coincidencia entre la experiencia (de la percepcion) externa e interna
determina el si mismo y sus acciones en el mundo. Lo que late en la tendencia humana
a la autorrealizacion no es la diferencia entre conciencia e inconsciencia o entre yo y si
mismo, sino la dindmica dentro del area de la percepcién consciente de una persona.
Como he dicho ya, a Rogers lo que le importa no es declarar que lo inconsciente no
tiene importancia, sino que se dirige contra el peligro de que la responsabilidad por el



comportamiento o el camino de la vida del ser humano se asigne a fuerzas
inconscientes y ocultas, mientras que la tendencia del hombre a la autorrealizaciéon, que
el sitta como base, llegue a desplegarse, en consonancia con el organismo, cuando el
ser humano «decide» y «elige» activamente en el campo de su percepcion consciente y

acepta por ello la responsabilidad Unica y consciente.
Apertura de la psicoterapia a la investigacién empirica

Cuando hablo aqui de investigacion «cientifica», me refiero al sentido de ciencia como
la entendid6 Rogers y que fue cambiando en el transcurso de su actividad. El que
aceptase la comprensién imperante de la ciencia del psicoandlisis tiene que ver con el
hecho de que en 1940 fuese reconocido por parte del mundo académico y se
convirtiese en profesor de la Universidad de Ohio. A diferencia de los otros
representantes de la psicologia humanistica, él era —como Fromm y Maslow— un
especialista en empirismo y estadistica cuando se acercé al modo de aproximacion
fenomenoldgico. Se opuso a la exigencia de representacion Unica de la ciencia
imperante, como la representaban, p. ej., los conductistas, y pensaba que habia que
armonizar esta comprension con la fenomenologia. La subjetividad del que investiga,
que resulta de su experiencia e interés, es decir, de su persona, debe reconocerse para
Rogers, al igual que la exigencia de exactitud de las mediciones empiricas, como un
constituyente de la investigacion cientifica. Los métodos empiricos obtienen su sentido
del hecho de ser ayudas valiosas para la comprobacion de opiniones, sentimientos y
sensaciones subjetivas en cuanto a su validez general. Todo esto afecta en Rogers a la
cuestion de la responsabilidad de la ciencia y de los cientificos. El cientifico que
reconoce Yy explicita el caracter subjetivo de sus intereses, pero agota simultaneamente
todos los medios de los que dispone para que sus resultados sean comprobables y
controlables, actia de forma conscientemente responsable frente a la sociedad.

El mérito de Rogers en este campo reside en que no sdélo ha elaborado la
importancia de la elecciéon y la decision, la responsabilidad y la libertad a modo de una
teoria psicoldgica y psicoterapéutica, donde todo fluye en la experiencia subjetiva del
encuentro interhumano, sino en que él y sus colaboradores han demostrado que esta
experiencia subjetiva puede investigarse como construccion cientifica. Entre tanto

existen —también en el area de lengua alemana— una gran cantidad de



investigaciones que dan informacién muy diferenciada y exacta sobre el desarrollo de la
terapia.

De esta forma se consiguidé también asegurar cientificamente la teoria del si
mismo como una teoria de la experiencia y con ello dar un importante impulso a la
investigacion del si mismo. A pesar de continuar habiendo muchos puntos oscuros,
sabemos entretanto mucho sobre las relaciones entre el concepto de si mismo y el si
mismo ideal, entre la percepcion del si mismo y la externa, entre el comportamiento del
terapeuta y el desarrollo de la terapia asi como entre el comportamiento del profesor y
el desarrollo de los procesos de aprendizaje.

Carl Rogers

Carl Rogers ha escrito varios libros y ensayos que han atraido y conservado a sus
numerosos seguidores. Cred y propago la “terapia entrada en el cliente”, fue pionero del
movimiento de los grupos de encuentro y uno de los fundadores de la Psicologia
humanistica.

A pesar de que su posicion y su filosofia se han modificado considerablemente
en los dltimos cuarenta afios, sus puntos de vista in mantenido firmemente su tono
optimista y humanista.

Simpatizo poco con el concepto, bastante general, de que el hombre es
fundamentalmente irracional y que por ello, de no controlar sus impulsos, éstos lo
conducirian a su propia destruccion y a la de los demas. La conducta del hombre es
exquisitamente racional y avanza con una complejidad sutil y ordenada hacia las metas
gue su organismo lucha por conseguir. La tragedia, para la mayoria de nosotros,
consiste en que nuestras defensas no nos permiten estar al tanto de esta racionalidad,
de ahi que caminemos conscientemente en una direccion mientras que organicamente
vamos hacia otra. (Rogers, 1969, p. 29)

La posicién tedrica de Rogers ha evolucionado a través de los afios. El es el
primero en decir en qué punto ha cambiado su pensamiento, ha trasladado su énfasis o
ha modificado su enfoque una a los demas para que verifiguen sus aseveraciones a la
vez que desalienta la formacidén de una “escuela del pensamiento” que limites propias
conclusiones.

Su obra no se ha limitado Unicamente a ejercer influencia sobre Psicologia; mas
bien “ha sido uno de los factores que han provoca el cambio de los conceptos

existentes sobre el liderazgo industrial inclusive militar), de las practicas del trabajo



social, de la enfermera y de los actos religiosos. . . Inclusive ha tenido influencia sobre
los estudiantes de Teologia y Filosofia” (Rogers, 1974, p. 115). Asi boza los efectos

patentes de sus ideas:

Lo que en la década de los treinta se inicié para mi como un método de trabajo
terapéutico practico, cambiante pero supuestamente bien aceptado, a principios de la
década de los cuarenta se enuncid torpemente como propio punto de vista. Se podia
decir que cierta “técnica” de asesoramiento se convirti6 en método de psicoterapia que,
a su vez, se convirti6 en una teoria de la terapia y de la personalidad. La teoria trajo
consigo hipoétesis que abrieron un campo totalmente nuevo de investigacion, como
resultado un enfoque hacia todas las relaciones interpersonal Actualmente llega hasta
la educacion como un medio para facilitar aprendizaje en todos los niveles. Es una
forma de dirigir las experiencias intensas en grupo y ha ejercido gran influencia en la

teoria de la dinamica de grupo. (1970)

Biografia

Carl Rogers nacio el 8 de enero de 1902 en Oak Park, E.U.A., en el seno de una familia
préspera y de religion estrictamente ortodoxa. Su nifiez se vio restringida por las

creencias y actitudes de sus padres, y por su aceptacion de tales ideas.

Creo que las actitudes hacia las personas ajenas a nuestra numerosa familia se
pueden resumir esquematicamente de esta manera: Las demas persona se comportan
en una forma ambigua que no aprobamos en nuestra familia Muchos de ellos juegan a
las cartas, van al cine, fuman, bailan, beben participan en otras actividades —algunas
de las cuales no se pueden mencionar. Por eso, lo mejor que se puede hacer es ser
tolerante con ellos, puesto que pueden no saber hacer nada mejor, evitar cualquier
comunicacion intima con ellos y pasar la vida Unicamente con la familia. (1973a, p. 3).

Perplejo ante tal sistema de creencias, cuenta que su nifiez transcurrio en la mas
completa soledad. “Cualquier cosa que ahora pudiera considerar como una relacion
interpersonal estrecha y comunicativa con los demas, estaba totalmente ausente en ese
periodo’ (1973a, p. 4). Durante la escuela secundaria se convirtio en u estudiante
excelente, avido de conocimientos cientificos. “Ahora doy cuenta de que era un tipico

solitario, con muy poco espacio, oportunidad de espacio en el mundo de las personas.



Yo era social mente incompetente en cualquier cosa que no implicara sino un contacto
superficial. En esa época, mis fantasias eran definitivamente grotescas y seguramente
me habrian clasificado como esquizofrénico, por afortunadamente nunca tuve contacto

con ningun psicologo” (193a, p. 4).

Sus experiencias en la Universidad de Wisconsin fueron muy, significativas y
satisfactorias. “Por primera vez, al vivir lejos de m familia, he encontrado una, verdadera
proximidad e intimidad” (Rogers, 1967, p. 349). Cuando estaba en segundo afio, inicid
estudios clericales. Al afio siguiente viajé a China, donde asistié a una] conferencia de
la Federacion Mundial de Estudiantes Cristianos en Pekin, a lo cual siguié una gira en la
que dicté charlas a través de la

China occidental. Este viaje liberalizd sus actitudes religiosas ortodoxas y le dio
su primera oportunidad para desarrollar una independencia psicoldgica. “Desde el inicio
de este viaje, mis metas, valores, objetivos y filosofia personal, han sido propios y muy
distintos a los puntos de vista que mis padres sostenian y que yo habia conservado
hasta hoy” (Rogers, 1967, p. 351).

Inicio estudios de Teologia en el Taller Teoldgico para estudiantes graduados,
pero resolvio terminar sus estudios de Psicologia, en el Colegio Pedagogico de la
Universidad de Columbia. Este cambio se debid, en parte, a un seminario dirigido por
estudiantes que le dio oportunidad de examinar sus dudas respecto a su vocacion
religiosa. Posteriormente, en un curso de Psicologia, se sorprendié gratamente al
descubrir que una persona podia ganarse la vida fuera de la Iglesia, trabajando

estrechamente con las personas que necesitaban ayuda.

Obtuvo su primer empleo en Rochester, Nueva York, en un centro de orientacion
infantil, donde trabajaba con nifios que habian sido enviados alli por diferentes
instituciones de caracter social “Yo no estaba conectado con ninguna universidad, nadie
me buscaba para darle alguna orientacion especial... (Las instituciones) no hacian
ninguna critica sobre la manera de proceder, sino que esperaban que se les pudiera
prestar alguna ayuda” (1970, p. 514-515). Durante los doce afios que pasO en
Rochester, su comprension del proceso de la psicoterapia lo hizo cambiar, de un

método formal y directivo, a una técnica que mas tarde llamé terapia centrada en el



cliente. Curso un taller de dos dias con Otto Rank que lo dej6 muy impresionado.
“‘Descubri que en su terapia (no en su teoria) ponia énfasis en algunas cosas que yo

habia empezado a aprender” (Rogers, 1973a, p. 9).

Durante su permanencia en Rochester escribio el libro El tratamiento clinico del
nifio problema (1939). La obra fue bien acogida y, a raiz de ella, recibié una oferta como
profesor de tiempo completo en la Universidad Estatal de Ohio. Rogers ha dicho que,
por haber empezado por la cima, escapd de las presiones y tensiones que existen
cuando uno esta en los primeros peldafos de la escalera académica — presiones que
sofocan la innovacion y la creatividad. Su catedra y el estimulo que recibi6 de los
estudiantes graduados lo impulsaron a escribir algo mas formal sobre la naturaleza de

la relacion psicoterapéutica en Asesoramiento y psicoterapia (1942).

En 1945 la Universidad de Chicago le brindo la oportunidad de establecer un
nuevo centro de asesoramiento que tuviera como base sus ideas. Fue su director hasta
1957. La creciente importancia que Rogers daba a la confianza se reflejo en la politica
de dicho centro, para tomar decisiones en forma democrética. Si se podia confiar en los
pacientes, para que ellos mismos dirigieran su propia terapia, individualmente podia
confiarse en el personal que alli laboraba, para que administrase su propio medio de

trabajo.

En 1951, Rogers publicO La Psicoterapia centrada en el cliente; este libro
contiene su primera teoria formal de la terapia, su teoria de la personalidad y algunas
de las investigaciones que reforzaron conclusiones. Alli sugiere que la fuerza directiva
mas importante, e la relacion de la terapia, debe ser el cliente y no el terapeuta. Esta
inversion de la relacion, hasta entonces acostumbrada, fue revolucionaria y suscitd
muchas criticas. Fue un golpe directo contra la pericia del terapeuta comun y la
supuesta falta de conocimientos del paciente —hipotesis que no eran objetadas, en su
mayor parte, por teoricos. Las inferencias generales de esta posicion, fuera de la
terapia, fueron expresadas en el libro: El proceso de convertirse en persona (1961).

Asi como fue emocionante y satisfactoria su estancia en Chicago, también tuvo
un periodo de dificultades personales. Cuando trabajaba intimamente con una paciente
sumamente trastornada, Rogers cay0 en las redes de su enfermedad. Casi al borde de

un fracaso, huyo literalmente del centro; se tomo tres meses de vacaciones y regreso



para someterse a una terapia con uno de sus colegas, después de la cual sus propias
interacciones con los clientes eran cada vez mas libres y espontaneas.

En 1957 se traslado6 a la Universidad de Wisconsin, en Madison, por una catedra
conjunta de Psiquiatria y Psicologia. Profesionalmente, ésta fue una época dificil y se
vio envuelto en conflictos cada vez mayores con el Departamento de Psicologia. Rogers
se daba cuenta de que su libertad para ensefiar y la libertad de sus alumnos para
aprender se estaba restringiendo. “Me siento bien viviendo y dejando vivir, pero cuando
no dejan vivir a mis estudiantes, ello se convierte en una experiencia desagradable”
(19704, p. 528).

La creciente indignacibn de Rogers es descrita en el articulo titulado
“Suposiciones actuales en la educacion de postgrado: una afirmacion apasionada”
(1969). Aunque The American Psychologist no lo quiso publicar, tuvo una amplia
circulacién clandestina, entre los estudiantes graduados, antes de ser finalmente
publicado. “La tesis de mi planteamiento sostiene que estamos haciendo un trabajo
poco inteligente, ineficaz y ruinoso al preparar psicologos, con menoscabo de nuestra
disciplina y sociedad” (1960, p. 170). Algunas de las suposiciones implicitas que Rogers
atacaba eran: “No se puede confiar al estudiante el proceso de su propio aprendizaje
cientifico Y profesional”. “La evaluacion es educacion; la educacion es evaluaciéon”. “La
presentacion es igual al aprendizaje: 1o que se presenta en la conferencia es lo que el
estudiante aprende”. “Las verdades de la psicologia se conocen”. “Los cientificos
creativos han sido alumnos pasivos” (1969, pp. 169-187).

A nadie sorprendié que Rogers dejara su catedra al recién fundado Instituto
Occidental de Ciencia Conductual en. Pocos afios después colaboré en la fundacién del
Centro para Estudios de la Persona, donde asistia a un grupo muy unido de personas
pertenecientes a las profesiones liberales.

Su gran influencia en la educacion se habia vuelto tan evidente que describi6é un
libro para explicar las clases de establecimientos educativos que defendia y que se
habia comprometido a crear. Libertad de aprender (1969) contiene sus planteamientos
mas diafanos sobre la naturaleza de los seres humanos.

Sus trabajos con los grupos de encuentro se iniciaron durante los ultimos doce
afos en California, donde tenia libertad de experimentar, discurrir y comprobar sus
ideas sin las restricciones de las instituciones sociales o de la respetabilidad académica.

Sus investigaciones sobre el encuentro estan compendiadas en el libro



Carl Rogers y los grupos de encuentro (1970b).

Ultimamente, Rogers ha estado investigando las tendencias actuales del
matrimonio. En su estudio naturalista, Convertirse en compafieros: el matrimonio y sus
alternativas (1972), hace un examen de las ventajas y desventajas de los distintos

patrones de relaciones.

Durante un corto periodo dio clases en la Universidad Internacional de los
Estados Unidos en San Diego, a las cuales renuncio6 a raiz de sus divergencias con el
director de la misma acerca de los derechos de los estudiantes; actualmente trabaja
tiempo completo en el Centro para Estudios de la Persona. Escribe, da conferencias y
trabaja en su jardin. Tiene tiempo de conversar con sus colegas mas jovenes y de estar

al lado de su esposa, hijos y nietos.

Rogers compendia su actitud con una cita de Lao-Tse:

Si evito meterme con la gente, ella misma se cuidara de hacerlo, Si evito dar
ordenes a la gente, la gente se comportard por si sola, Si evito predicar a la gente, la
gente se mejorara a si misma, Si evito imponerme sobre la gente, la gente llegara a ser

ella misma.

Antecedentes intelectuales
(Freedman, 1972, en Rogers 1973, p. 13)

La teoria de Rogers se origind principalmente de sus propias experiencias
clinicas: El siente que ha conservado su objetividad, evitando la identificacién estrecha
con alguna escuela o tradicion determinadas. “En realidad nunca he pertenecido a
ningun grupo profesional. He recibido educacién o tuve relaciones de trabajo muy
estrechas con psicologos, psicoanalistas, psiquiatras, trabajadores sociales
psiquiatricos, trabajadores sociales de casos, educadores y trabajadores religiosos,
pero con todo, no creo haber pertenecido realmente, en un sentido total o de
compromiso, a ninguno de esos grupos... Para que no se piense que profesionalmente
he sido un nébmada, debo agregar que los Unicos grupos a los cuales realmente he
pertenecido son contingentes muy unidos, compatibles con los que he organizado he

ayudado a organizar” (Rogers, 1967, p. 375).



Sus estudiantes, en la Universidad de Chicago, decian que descubriria que las
ideas de Martin Buber y Soren Kierkegaard hacian eco a su actitud. De hecho, estos

escritores constituyeron una fuente de apoyo para su sello de filosofia existencial.

Ultimamente, Rogers descubierto en fuentes orientales cierto paralelo con su propia
obra especialmente con el budismo zen y las obras de Lao-Tse. Si bien obra de Rogers
ha sido influida sin duda por su conocimiento de las obras de los demas, la suya es

claramente una aportacion “doméstica” para entender la naturaleza humana.

Conceptos principales

Una premisa fundamental de la teoria de Rogers es la suposicion de gue la gente utiliza
su experiencia para definirse a si misma. E sus principales trabajos tedéricos (1959)
definen varios conceptos con base en los cuales esbozan teorias de la personalidad y
modelos d terapia, cambios de la personalidad y relaciones interpersonales. Los
fundamentos principales que aqui se presentan, establecen un mare de referencia
mediante el cual las personas pueden idear y modificar la opinion que tienen de si
mismas.

El campo de las experiencias

Cada individuo tiene un campo de experiencia Unico; este campo de experiencia o
“‘campo fenomenoldgico” contiene “todo lo que ocurre en la envoltura del organismo en
un momento dado, el cual esta potencialmente disponible para el conocimiento” (1959,
p. 197) Incluye los sucesos, las percepciones, las sensaciones y los impacto que la
persona no conoce, pero que podria conocer si se concentrara en ellos. Es un mundo
personal y privado que puede corresponder no a la realidad objetiva y observada.

La atencion se concentra primordialmente en lo que una persona considera como
su mundo y no en la realidad comun. El campo de experiencia esta reducido por las
restricciones psicolégicas y las limitaciones bioldgicas. Tendemos a dirigir nuestra
atencion a los peligros inmediatos, asi como también a las experiencias seguras o
agradables en lugar de aceptar todos los fenOmenos que se presentan a nuestro

alrededor.

El si mismo (self)



Dentro del campo de la experiencia esta el si mismo, el cual o constituye una entidad
estable e invariable, pero que, al observarlo en un momento dado, parece que lo fuera.
Esto se debe a que para observarlo congelamos una parte de la experiencia; Rogers
concluy6 que “nosotros no estabamos manejando una entidad de incremento leve, de
aprendizaje gradual... que el producto era claramente una gestalt, una configuracion en
la cual, la modificacion de un aspecto de menor importancia podria alterar
completamente el patron total” (Rogers, 1959, p. 201). El si mismo es una gestalt
coherente y organizada que se encuentra en un continuo proceso de formacion y

reformacion a medida que las situaciones cambian.

Asi como una fotografia es un “momento” de algo cambiante, el si mismo no
constituye ninguno de los “momentos” que nosotros tomamos, sino el proceso fluido y
subyacente. Otros autores emplean el término “si mismo” para indicar las facetas de la
identidad personal que es invariable, estable y aun eterna. Rogers utiliza el término para
referirse al progreso constante de reconocimiento. Es esta diferencia, este énfasis en el
cambio y la flexibilidad, lo que sirve de base a su teoria y a su tesis de que la gente es
capaz de crecer, cambiar., y desarrollarse en forma personal El si mismo o el concepto
de uno mismo, es la visidbn que una persona tiene de si misma y que se basa en

experiencias pasadas, hechos (inputs)* presentes y expectativas futuras.

El si mismo (self) ideal

El si mismo ideal es “el autoconcepto que mas le gustaria tener a un individuo y sobre
el cual situa el mas alto valor para si mismo’ (Rogers, 1959p. 200). Al igual que el si
mismo, el si mismo ideal constituye una estructura versatil, cambiante, constantemente
sometida a nuevas definiciones. El grado hasta el cual el si mismo y el si mismo ideal
difieren entre si es un buen indicador de incomodidad, desagrado y dificultades
neurdticas. Aceptarnos como realmente somos y no como quisiéramos ser es sefal de
salud mental. La aceptacion no significa conformidad o renuncia a uno mismo; es una
manera de estar mas cerca de la realidad de nuestro estado real. La imagen del si
mismo ideal, hasta donde es distinta de la conducta y los valores reales de la persona,
constituye un obstaculo para el desarrollo personal.

El pasaje tomado de la historia clinica de un caso puede ayudar- a aclarar esto.

Un estudiante planeaba retirarse de la universidad. Habia sido el mejor alumno durante



su primer afio en la secundaria, y durante el bachillerato y en la ‘universidad se
encontraba perfectamente bien. Queria salirse, explicaba, porque ha “C” en uno de sus
cursos. Su imagen de ser siempre €l restaba el peligro. La Unica salida que podia
vislumbrar era escapar, abandonar el mundo académico, negar la discrepancia en su
rendimiento real y su vision ideal de si mismo. Decia que trabajaria para ser el “mejor”
de alguna otra manera.

Para proteger su imagen ideal de si mismo queria impedir si carrera académica.
Dejo la universidad, anduvo por el mundo y tuvo una gran cantidad de empleos raros
durante varios afios. Cuando s dejé ver nuevamente, estaba en capacidad de analizar
la posibilidad si que podria no haber sido necesario ser el mejor desde el principie
aungue todavia tenia grandes dificultades para explorar cualquier actividad donde

pudiera fracasar.

Congruencia e incongruencia
La congruencia se define como el grado de exactitud entre la experiencia de la

comunicacion y el conocimiento. Se relaciona con las discrepancias entre la experiencia
y el conocimiento. Un alto grado de congruencia significa que la comunicacion (lo que
un expresa), la experiencia (o que ocurre en el campo de uno) y el conocimiento (lo que
se observa) son todos semejantes. Las observaciones propias y las de un observador
externo deben ser compatibles

Los nifios pequefios manifiestan un alto grado de congruencia. Ellos expresan
sus sentimientos tan pronto como les es posible y con todo su ser. Cuando un nifio
tiene hambre, todo él es hambre, jde inmediato! Cuando un nifio es carifoso o esta
enojado, expresa es emociones en forma total. Esto puede explicar la rapidez con que
lo nifios cambian de un estado emocional a otro. La expresion absoluta de sus
sentimientos les permite acabar rapidamente con una situacion en lugar de cargar con
el bagaje emocional, no expresado, de las experiencias anteriores en cada nuevo
encuentro.

La congruencia esta bien descrita por un budista zen en las palabras: “Cuando
tengo hambre como; cuando estoy cansado, me siento; cuando tengo suefio, duermo.”

La incongruencia se presenta cuando hay diferencias entre el conocimiento, la
experiencia y la comunicacién de la experiencia. Las personas que parecen estar

enojadas (tienen los pufios cerrados, hablan en voz alta, maldicen) y que (si se les



pregunta) afirman no estarlo en absoluto, o las personas que dicen estarse divirtiendo
en grande pero obran como si estuvieran aburridas, solitarias o intranquilas,
demuestran incongruencia. Esta se define como algo mas que una incapacidad de
percibir con exactitud o como una inhabilidad para comunicarse con precisién. Cuando
la incongruencia se presenta entre el conocimiento y la experiencia se denomina
represién. La persona simplemente no sabe lo que hace. La mayor parte de la
psicoterapia actla sobre este sintoma de congruencia y ayuda a la gente a que se dé
mas cuenta de sus acciones, pensamientos y actitudes, pues los afectan a ellos mismos
y a los demas.

Cuando la incongruencia constituye una discrepancia entre el conocimiento y la
comunicacion, el individuo no expresa lo que realmente siente, piensa 0 experimenta.
Esta clase de incongruencia se considera a menudo falsa, fingida o deshonesta. Con
frecuencia estas conductas se convierten en el tema de discusion de las terapias de
grupo o de las situaciones de encuentro. Como tales conductas parecen ser hechas
maliciosamente, los expertos y terapeutas dicen que la falta de congruencia social —la
aparente falta de voluntad para comunicarse— significa generalmente una falta de
autocontrol y de conocimiento personal. La persona no es capaz de expresar sus
emociones y percepciones reales ya sea por temor o bien debido a viejos habitos de
simulacién que son dificiles de dominar. Existe también la posibilidad de que la persona
tenga dificultades para entender lo que los demas piden.

La incongruencia puede presentarse en forma de tension, ansiedad o, en
circunstancias extremas, como una confusion interior. Un paciente recluido en un
hospital mental, que confiese no saber donde esta, qué es un hospital, qué momento
del dia es o inclusive quién es él, manifiesta un alto grado de incongruencia. La
discrepancia entre la realidad externa y lo que experimenta subjetivamente ha llegado a
tal punto, que él ya no es capaz de funcionar.

La mayoria de los sintomas mencionados en la literatura psiquiatrica pueden
considerarse como formas de la incongruencia. Para Rogers, la forma particular del
trastorno es menos critica que el conocimiento de una incongruencia que exige
solucion.

La incongruencia es patente a través de observaciones tales como: “No soy
capaz de tomar decisiones”, “no sé lo que quiero” y “parece que nunca fui capaz de

perseverar en nada”. La confusion surge cuando uno no es capaz de distinguir los



diferentes fendmenos (inputs) a que estamos expuestos. Tomemos el caso de un
cliente que dice: “Mi madre dice que debo cuidarla, que es lo menos que puedo hacer.
Creo que soy bastante bueno con ella, mas de lo que se merece. A veces siento odio, a
veces amor. A veces es bueno estar con ella, otras veces me deprime.”

El cliente es acosado por diferentes cosas (inputs). Cada una de ellas tiene su
valor y conduce a alguna accion valida en cierto momento. Discriminar los hechos
(inputs) genuinos, de aquéllos que son impuestos, es algo dificil. El problema puede
estar en reconocer que son diferentes y en ser capaces de actuar sobre diferentes
sentimientos en momentos distintos. La ambivalencia no es insdlita ni malsana, pero no

ser capaces de reconocerlo o de afrontarlo puede ser una de las causas de la ansiedad.

Tendencia a la autorrealizaciéon

Existe un aspecto fundamental de la naturaleza humana que inclina a la persona hacia
una mayor congruencia y un funcionamiento realista. Ademas, este apremio no es
exclusivo de los seres humanos, sino que forma parte del proceso de todas las cosas
vivas. “Es empefio evidente en toda vida organica y humana —expandirse, extenderse,
llegar a tener autonomia, desarrollarse, madurar—, es la tendencia a expresar y activar
todas las capacidades del organismo, hasta grado en que dicha activacién perfeccione
tal organismo o al mismo” (Rogers, 1961, p. 35). Rogers sugiere que, en cada uno
nosotros existe un impulso innato a volvemos tan competentes capaces como podamos
serlo biolégicamente. Asi como una planta intenta volverse una planta sana, asi como
una semilla tiene dentro si la fuerza para llegar a ser arbol, asi también una persona
impulsada a transformarse en una persona total, completa y autorrealizada.

El deseo intenso de tener salud no es una fuerza arrolladora que elimina todos
los obstaculos; por el contrario, es facil de mitiga distorsionar y reprimir. Rogers lo
considera como la fuerza de motivacién dominante en una persona que “funciona con
libertad”, que esta invalidada por los eventos pasados o por las creencias actual que
mantienen la incongruencia. Maslow llegd a conclusiones semejantes y a esta
tendencia la consider6 como una vocecita interna del que se puede apagar facilmente.
La hipotesis de que el crecimiento posible y fundamental para la construccion del
organismo, es crucial para el resto del pensamiento de Rogers.



Para Rogers, la tendencia hacia la autorrealizacion no constituye simplemente
otra motivaciéon. “Debe observarse que esta tendencia realizadora béasica es el Unico
motivo que se enuncia en este sistema teorico.., el si mismo por ejemplo, es un
constructo importante nuestra teoria, pero el si mismo no ‘hace’ nada. Es sd6lo expresion
de la tendencia general que el organismo tiene para con portarse en las formas que lo

conservan y mejoran” (1959, p. 196).

Dindmica

Desarrollo psicoldgico

Las fuerzas positivas hacia la salud y el crecimiento son naturales e innatas en el
organismo. Con base en su propia experiencia clinica Rogers concluye que los
individuos tienen la capacidad de experiencias y de saber cuales son sus propios
desajustes. Es decir, uno por experimentar las incongruencias entre el concepto de uno
mismo y experiencias reales. Esta capacidad interior estd unida a una tendencia
fundamental de modificacion del concepto de si mismo, de manera que, de hecho, se
encuentra en armonia con la realidad esta forma, Rogers plantea un movimiento natural
gue va del conflicto hacia la resolucion. Considera el ajuste no como un estado estatico,
sino como un proceso por el cual, el nuevo aprendizaje y las nuevas experiencias, se
asimilan con precision.

Rogers esta convencido de que estas tendencias hacia la salud son expedidas
por una relacion interpersonal en la cual un miembro esta suficientemente libre de
incongruencia para estar en contacto con un propio centro de autocorreccion. La tarea
principal de la terapia consiste en establecer una relacion verdadera. La aceptacion de
uno Mismo es un prerrequisito indispensable para aceptar a los demas de una manera
mas facil y sincera. A su vez, el hecho de ser aceptado por los demas conduce a un
mayor deseo de aceptarse a uno mismo. Este ciclo de autocorreccion y
autoperfeccionamiento es el medio mas importante para reducir al minimo los
obstaculos para el desarrollo psicoldgico.

Obstéaculos para el desarrollo

Rogers dice que los obstaculos empiezan a presentarse en la nifiez y que son aspectos
normales del desarrollo. Lo que el nifio - en una etapa como algo benéfico tiene que
revaluarse en las s posteriores. Los motivos que predominan en la primera infancia

pueden inhibir mas tarde el desarrollo de la personalidad.



Cuando el infante empieza a tener conocimiento del si mismo, desarrolla una
necesidad de amor o estimacion positiva. “Esta necesidad es universal en los seres
humanos, es penetrante y persistente en individuo. Que sea una necesidad innata o
aprendida, no es importe para la teoria” (Rogers, 1959, p. 223). Como los nifios no
separan sus acciones de sus seres totales, ellos reaccionan ante la aprobacion de una
accién, como si se tratara de una aprobacién para ellos mismos. Analogamente, ellos
reaccionan, ante el castigo por una accion, como si hubieran sido desaprobados en

términos generales.

El amor es tan importante para un infante que “si llega a recibir orientacion para
su conducta no es por el grado en que una experiencia conserva o perfecciona el
organismo, sino por la probabilidad de recibir amor materno” (Rogers, 1959: 225). El
nifio empieza a obrar en las formas en que pueda lograr amor o aprobacion, sin tener
en cuenta que las conductas suscitadas sean o no saludables para él. Los nifios
pueden actuar contra su propio interés llegando finalmente a considerarse a si mismos
en términos ideados originalmente para agradar o calmar a otros.

Tedricamente, esta situacibn no podria presentarse si el nifio se sintiera aceptado
siempre, si los sentimientos fueran aceptados inclusive si algunos de sus
comportamientos fueran inhibidos. En una situacion ideal de esta naturaleza, el nifio
nunca estaria presionado a renunciar o desconocer partes desagradables, pero

verdaderas, de su personalidad.

Las conductas o actitudes que niegan algun aspecto del si mismos se llaman
condiciones de mérito. “Cuando se evita (0 se busca) u autoexperiencia, solamente
porque tiene menos (0 mas) mérito p una autoconsideracion, se dice que la persona ha
adquirido u condiciéon de mérito” (Rogers, 1959, p. 224). Las condiciones de mérito
constituyen los obstaculos fundamentales para la percepcion exacta y el conocimiento
realista. Son lentes y filtros selectivos g tienen por objeto asegurar una infinita cantidad
de afecto por que de los padres y de las demas personas. Nosotros acumulamos
condiciones, actitudes o acciones que, en nuestro concepto, debemos cumplir para
seguir siendo respetables. En el grado en que es actitudes se maquinan, ellas
constituyen las areas de la incongruencia personal. Las condiciones del mérito se

caracterizan en extremo por el convencimiento de que “yo tengo que ser amado o



respetado por todas las personas con quien llegue a tener algun contacto”. Las
condiciones de mérito crean una discrepancia entre el si mismo y el concepto del si
mismo. Para mantener una condicion de mérito, ha que negar ciertas facetas de nuestro

si mismo.

Por ejemplo, si nos han dicho: “Tu tienes que amar a tu nuevo hermanito o mama
no te querra”, el mensaje es que debemos renunciar o reprimir nuestros verdaderos
sentimientos negativos hacia él nos ingeniamos para ocultar nuestra mala voluntad, el
deseo de lastimarlo y los celos normales, nuestra madre continuara demostrandonos
afecto, pero si permitimos esos sentimientos, correremos el riesgo de perder ese amor.
Una solucion que puede crear una condicibn de mérito es renunciar a tales
sentimientos, siempre que se presenten, apartandolos de nuestro conocimiento. Ahora
podriamos responder, por ejemplo, de esta manera: “Yo si quiero realmente a
hermanito, a pesar de las veces en que lo aprieto hasta que grita” o “Mi pie se metio

bajo el suyo y por eso se cayo”.

Todavia recuerdo la enorme alegria que mi hermano mayo manifestd una vez
que le dieron oportunidad de pegarme por alguien que yo habia hecho. Mi madre, mi
hermano y yo nos quedamos pasmados ante su violencia. Al evocar el incidente, mi
hermana recuerda que él no estaba particularmente enojado conmigo, sino que
comprendia que era una oportunidad muy rara y queria descargar mientras le durara el
permiso, toda la mala voluntad que fuera posible. Aceptar tales sentimientos y permitir
gue se expresen cuando ocurren es mas saludable, dice Rogers, que negarlos o

repudiarlos.

A medida que el nifio crece, persisten los problemas. El desarrollo se entorpece
en el grado en que una persona niega las cosas (inputs) que difieren de su concepto de
si mismo artificialmente “bueno”. Con miras a sustentar la falsa imagen de si mismo,
una persona distorsiona constantemente las experiencias —mientras mas distorsion
haya, mayor sera la oportunidad de cometer errores y de real problemas adicionales.
Las conductas, los errores y la confusion que se susciten son manifestaciones de las

distorsiones iniciales méas fundamentales.

La situacion se retroalimenta a si misma. Cada experiencia de incongruencia



entre el si mismo y la realidad conduce a una mayor vulnerabilidad, la cual, a su vez,
lleva a buscar mayores defensas al impedir las experiencias y crear nuevas
oportunidades para la incongruencia.

Algunas veces las maniobras defensivas no operan. La persona se da cuenta de
las evidentes discrepancias entre las conductas y las creencias. Los resultados pueden
traducirse en panico, ansiedad croénica, retiro e inclusive psicosis. Rogers ha observado
gue la conducta psicotica con frecuencia parece ser la representacion de un aspecto de
la experiencia que fue negado anteriormente. Perry (1974) corrobora esto mediante el
testimonio de que el episodio psicotico es un desesperado esfuerzo de la personalidad
por volver a equilibrarse y permitir la realizacion de necesidades y experiencias internas
gue estaban frustradas. La terapia centrada en el cliente lucha por establecer una
atmoésfera en la cual se puedan eliminar las condiciones de mérito perjudiciales,
permitiendo asi que las fuerzas sanas, de la persona, vuelvan a asumir su dominio

original. Una persona recobra la salud al restaurar las partes negadas o reprimidas.

Estructura

El cuerpo

A pesar de que Rogers define la personalidad y la identidad como una gestalt en
marcha, no presta especial atencion al papel que el cuerpo pueda tener. Inclusive en
sus propios trabajos de encuentro, no fomenta ni facilita el contacto fisico o el trabajo
directo con los ademanes fisicos. Segun lo manifiesta, “mis bases no son tantas como
para liberarme especialmente de esto” (1970, p. 58). Su teoria se basa en el
conocimiento de la experiencia; no particulariza las experiencias fisicas como algo

diferente en clase o valor a las emocionales, cognoscitivas o intuitivas.

Las relaciones sociales

El valor de las relaciones es una de las principales preocupaciones que se destacan en
las obras de Rogers. Las primeras relaciones pueden ser congruentes o pueden servir
como el punto céntrico para las condiciones de mérito. Las relaciones posteriores
pueden restablecer la congruencia o retardarla. Rogers opina que la interaccién con

otra persona facilita al individuo descubrir directamente, revelar, experimentar o



encontrar si mismo (self) real. Nuestra personalidad se vuelve visible para nosotros por
medio de las relaciones con los demas. En la terapia, en las situaciones de encuentro y
en las interacciones diarias, la retroalimentacion proveniente de los demas da
oportunidad a las personas d experimentarse a si mismas.

Si meditamos un poco en la gente que no tiene relaciones, podemos observar dos
estereotipos contrastantes: el primero es el solitario renuente, incapaz de tratar a los
demas; el otro ese contemplativo que se ha alejado del mundo en busca de otras
actividades.

Ninguna de las dos imagenes interesa a Rogers, para quien la relaciones ofrecen
la mejor oportunidad de estar en “total funciona, miento”, en armonia consigo mismo,
con los demas y con el medios, Por medio de las relaciones se pueden satisfacer las
necesidades organicas basicas del individuo. La esperanza de esta satisfaccion hace
gue la gente invierta una cantidad increible de energia en sus relaciones, inclusive

algunas que aparentemente puedan no ser sanas satisfactorias.

El matrimonio

El matrimonio es una relacion excepcional; virtualmente es relacion a largo plazo, es
intensa y encierra la posibilidad del crecimiento y un desarrollo permanentes. Segun
Rogers, el matrimonio sigue las mismas reglas generales que son validas para los
grupos de encuentro, para la terapia y otras relaciones. Los mejores matrimonios se
dan entre los compafieros que son congruentes, que tienen menos condiciones de
mérito oponentes y que son capaces de hace sinceramente a los demas. Cuando el
matrimonio se utiliza mantener la incongruencia o para reforzar las tendencias
defensiva existentes, es menos satisfactorio y hay menos probabilidades de se
mantenga por si mismo.

Sus conclusiones sobre una relacién intima a largo plazo, con el matrimonio, se
concentran en cuatro elementos basicos: el compro miso progresivo, la expresion de los
sentimientos, no aceptar (roles) especificos y la capacidad para compartir la vida interior
Sintetiza cada elemento como una promesa formal, como un acuerda sobre el ideal de

una relacion permanente, benéfica y significativa.

1. Consagrarse al compromiso. Cada miembro, en un matrimonio, debe considerarlo

“‘una sociedad en continuo proceso y no un contrato. El trabajo que se desarrolla es



para satisfaccion personal y mutua” (1972, p. 201). Una relacion trabajo que se realiza
con metas separadas y también comunes. Rogers sugiere expresar este compromiso
de la manen siguiente: “Nos comprometemos a trabajar juntos en el proceso cambiante
de nuestra presente relacion porque ella esta enriqueciendo actualmente nuestro amor

y nuestra vida y queremos que siga creciendo” (1972, p. 201).

2. Comunicarse: expresar los sentimientos. Rogers insiste en una comunicacion franca
y total, “Yo correré un riesgo al esforzarme por comunicar algun sentimiento persistente,
positivo 0 negativo, a mi compafiero — con toda la profundidad con que lo entiendo
para mi como una parte viviente de mi mismo. Luego, correré otro riesgo mas al tratar
de entender, con toda la empatia que pueda dar, su respuesta, sea ésta acusatoria y
critica o compartida y autorreveladora” 1972, p. 204). La comunicacion tiene dos fases
igualmente importantes; la primera consiste en expresar la emocién y la segunda es

permanecer alerta y experimentar la respuesta del otro.

Rogers no esta defendiendo simplemente la libre expresién de los sentimientos.
Lo que hace es sugerir que uno debe empefarse tanto en el efecto que los
sentimientos tienen sobre el comparfiero, como en la expresion original de los mismos.
Esto es mucho mas dificil que simplemente “dejar salir el vapor’” o ser “franco y
honrado”. Es la voluntad de aceptar los riesgos reales implicitos: el rechazo, los malos
entendidos, herir los sentimientos y el castigo. La fe que Rogers tiene en la necesidad
de iniciar y mantener este nivel de intercambio se opone a las posiciones que
propugnan ser culto, tener tacto, evitar los problemas que causen trastornos o no

mencionar las preocupaciones emocionales en curso.

3. No aceptar los papeles establecidos. Numerosos problemas se suscitan al tratar de
satisfacer las expectativas de los demas en lugar de determinar las propias. “Viviremos,
con nuestras propias elecciones, las mas profundas sensaciones de que somos
capaces, pero no nos dejaremos moldear por los deseos, las reglas, los papeles con los
cuales los demas estan demasiado ansiosos de embestirnos” (1972, p. 260). Rogers
comenta que muchas parejas sufren una gran tension al tratar de vivir de la aceptacion
parcial y ambivalente de las imagenes que sus padres y la sociedad les han impuesto.
Un matrimonio guarnecido con demasiadas expectativas e imagenes irreales es

esencialmente inestable y no tiene ninguna satisfaccion potencial.



4. Transformarse en un si mismo (self) separado. Este compromiso consiste en un
profundo esfuerzo por descubrir y aceptar la propia naturaleza total. Es el mas
desafiante de los compromisos, es un empefio por quitarse las mascaras tan pronto y
cuantas veces se formen. “Tal vez puedo descubrir y me puedo acercar mas a lo que
realmente soy en lo mas intimo —sintiendo algunas veces ira o terror, a veces ira
cariio, casualmente hermoso y fuerte o salvaje y malo— me oculto de tales
sentimientos. Tal vez puedo premiarme como la persona ricamente variada que soy. Tal
vez puedo abiertamente ser mas de esta persona. De ser asi, puedo vivir por los
propios valores que he experimentado, aun cuando conozca todos los codigos de la
sociedad. Entonces pueda permitirme ser toda esta complejidad de sentimientos,
significados y valores con mi compariero: tener libertad suficiente para suscitar amor,
enojo y ternura en la medida en que existen en mi mismo. Posiblemente pueda ser
entonces un miembro real de una sociedad, porque estoy en camino de ser una
persona real y tengo la esperanza de poder animar a mi compafiero a que siga su
propio camino que lo conduzca a una Unica individualidad, la cual me gustaria
compartir’ (1972, p. 209).

Las emociones

El individuo sano conoce sus sentimientos emocionales, sea que €stos se expresen o
no. Los sentimientos que se niegan al conocimiento distorsionan la percepcion que los

produjo.

Un caso especifico es sentir ansiedad sin saber por qué. La ansiedad aparece cuando
ha ocurrido una experiencia que, al permitir su conocimiento, podria amenazar la
imagen de uno mismo. La reaccion inconsciente a estas suscepciones (McCleary y
Lazarus, 1949) alerta al organismo contra cualquier posibilidad de peligro y causa
cambios psicofisiolégicos. Estas reacciones defensivas son una forma que el organismo
tiene para mantener creencias y conducta incongruentes. Una persona puede actuar
sobre tales suscepciones pero no saber por qué lo hace. Por ejemplo, un hombre podria
sentirse incomodo al ver un grupo de homosexuales descarados. Su propio
autodictamen incluiria la incomodidad, pero no mencionaria la causa. El no puede
aceptar su propia inquietud, su identidad sexual indefinida o quiza sus esperanzas y

temores en relacion con la abierta hostilidad. Distorsionando sus percepciones él



puede, a su vez, reaccionar con abierta hostilidad ante los homosexuales, tratandolos

como una amenaza externa en lugar de aceptar su conflicto interno.

El intelecto

Rogers no separa de otras funciones el intelecto; lo considera como una especie de
herramienta que puede utilizarse efectivamente para integrar la experiencia. Es
escéptico ante los sistemas educativo que ponen demasiado énfasis en las habilidades
intelectuales y menosprecian los aspectos emocionales e intimos del funcionamiento

total.

En muchas areas, Rogers encuentra particularmente exigente, degradante y
depresiva a la educacién graduada. La presién que se ejerce para producir un trabajo
limitado y falto de originalidad, junto con el papel pasivo y subordinado que se exige a
los estudiantes graduados, asfixia realmente o retarda sus capacidades creativas y
productivas. El cita la queja de un estudiante: “Esta coerciéon tuvo un efecto tan
desalentador (sobre mi) que, después de aprobar el examen final, la consideracion de

cualquier problema me resulté desagradable durante todo un afo” (1969, p. 177).

Si el intelecto, al igual que las otras funciones que actian libremente, tiende a
dirigir el organismo hacia un conocimiento mas congruente y forzarlo hacia canales
especificos, puede entonces no ser benéfico. El punto de vista de Rogers es que las
personas se sienten mas coémodas decidiendo por si mismas lo que deben hacer con el
apoyo de los demas, que haciendo lo que otros han decidido que hagan.

El conocimiento

Rogers describe tres formas de saber, de verificar las hipotesis, que un individuo

psicolégicamente maduro puede tener.

La méas importante de todas es el conocimiento subjetivo, saber si yo amo u odio,
si entiendo 0 me agrada una persona, una experiencia o un suceso. El conocimiento
subjetivo se perfecciona al ponerse en contacto cada vez mayor con los propios
procesos internos. Es prestando atencion a los sentimientos fundamentales y a las
indicaciones como un curso de accion es mejor que otro. Es la capacidad de saber sin
ninguna evidencia verificable. El valor que esta forma de conocimiento tiene para la

ciencia radica en el hecho de dirigir la atencion del investigador hacia areas especificas



del problema. En la solucién de problemas, la investigacion ha demostrado que una
persona “sabe” que se encuentra en el camino correcto mucho antes de “saber” cual va

a ser el contenido real de la solucion (Gordon, 1961).

El conocimiento objetivo es una forma de corroborar las hipétesis, las
especulaciones y conjeturas, en comparacion con marcos de referencia externos.
Dentro de los puntos de referencia de la Psicologia se pueden incluir las observaciones
de la conducta, los resultados de las pruebas (tests), las encuestas o los juicios de otros
psicologos. La utilidad de los colegas estriba en la idea de que a la gente experta en
determinada disciplina se le puede tener confianza para aplicar los mismos métodos de
juicio sobre un suceso dado. La opinion de los expertos puede ser objetiva, pero
también puede ser una mala percepcion colectiva. Cualquier grupo de expertos
manifiesta tensién y se pone a la defensa cuando se le pide que tome en consideracién
datos que contradicen aspectos axiomaticos de su propia educacion. Rogers anota que
los tedlogos, los dialécticos comunistas y los psicoanalistas son un ejemplo de esta

tendencia.

No solamente Rogers pone en tela de juicio el valor del conocimiento objetivo,
especialmente cuando se trata de entender la experiencia de alguna otra persona.
Polan (1958) ha explicado la diferencia entre el conocimiento publico y el personal.
Cada uno sirva para entender diferentes clases de fendmenos. Tart (1971) habla del
necesidad de tener diferentes clases de conocimientos incluso para percibir
correctamente, no se diga evaluar, solamente los diferentes mecanismos de la

conciencia.

La tercera forma de saber es el conocimiento interpersonal o conocimiento
fenomenoldgico que constituye la esencia de la terapia centrada en el cliente. Es la
practica del entendimiento empatico: penetra el mundo privado y subjetivo de los demas
para ver si el entendimiento de su punto de vista es correcto —no solamente si es
objetivamente correcto o si esta de acuerdo con nuestra propia opinién, sino correcto en
el sentido de comprender la experiencia ajena cuando los demas la experiencia. Este
entendimiento empatico se puede verificar retroalimentando lo que uno ha entendido,
preguntandole a la otra persona si los demas han sido escuchados correctamente. “; Se

siente deprimido esta manana?” “me parece que usted le dice al grupo que sus gritos



son para pedir ayuda”, “Apuesto a que estd demasiado cansado para terminar esto

ahora.”

El si mismo (self)

Quienes escriben libros de texto y dedican una seccion a Rogera, lo clasifican
generalmente como un tedrico del si mismo (Hall y Lindzey, 1970; Bischof, 1970;
Krasner y Ullman, 1973), significando con esto que, el si mismo es un concepto muy
importante dentro del pensamiento de Rogera. En realidad, aunque considera el si
mismo como el punto central de la experiencia, le interesa mas la percepcion, el
conocimiento y la experiencia que el constructo hipotético, el si mismo. Como ya dimos
a conocer la definicion de Rogers sobre el si mismo, ahora podemos volver sobre la
descripcion de la persona en funcionamiento total: una persona que conoce, en su

totalidad, su si mismo (self) actual.

“La persona en funcionamiento total” es sinbnimo de un ajuste psicologico
optimo, de una madurez psicologica Optima, de una congruencia completa, de una
completa disposicion para la experiencia... En virtud de que algunos de estos términos
suenan un tanto estaticos, como si una persona asi ‘hubiera llegado’, debemos dejar en
claro que todas éstas son caracteristicas en proceso. La persona en funcionamiento
total seria una persona-en-proceso, una persona en cambio constante” (Rogers, 1959,
p. 235).

La persona en funcionamiento total tiene varias caracteristicas distintas, la
primera de las cuales es una disposicion para la experiencia. Las “suscepciones”, tienen
poca o0 ninguna utilidad, aquellas sefales de advertencia que restringen el
conocimiento. La persona esta alejandose continuamente de su actitud defensiva y
busca la experiencia directa. “Se manifiesta mas abierto a sus sentimientos de temor,
desgano y congoja. También estd mas abierto a sus sentimientos de valor, ternura y
espanto... Es capaz de vivir totalmente la experiencia de su organismo, mas que

cerrarle la puerta al conocimiento” (Rogers, 1961, p. 188).

Otra caracteristica es vivir en el presente dandose cuenta totalmente de cada
momento. Este compromiso directo y permanente con la realidad, permite que “el si

mismo y la personalidad surjan de la experiencia y no que la experiencia se transforme



o distorsione para ajustarse a una estructura ya preconcebida del si mismo” (Rogers,
1961, pp. 188-189). Una persona puede reestructurar sus respuestas cuando la

experiencia le permite o sugiere nuevas posibilidades.

Una caracteristica final es confiar en los impulsos internos y en los juicios
intuitivos, una creciente confianza en la propia capacidad para tomar decisiones. En la
medida en que una persona estd mejor capacitada para captar y utilizar informacion,
tiene mas probabilidad de valorar su capacidad para resumir dicha informacion y
responder. Esto no es solamente una actividad intelectual, sino una funcion de toda la
persona. Rogers dice que, en la persona en funcionamiento total, los errores que se

cometen se deben a la informacion equivocada y no a los procesos incorrectos.

Esto es parecido al comportamiento de un gato que se lanza desde un sitio alto.
El gato no toma en cuenta la velocidad del viento, la cantidad de movimiento angular ni
la velocidad con que desciende y, a pesar de todo, su respuesta total tiene en cuenta
todas estas cosas. El gato no piensa en quién lo empujé, cuales pudieron ser sus
motivos ni qué pueda ocurrir probablemente en el futuro. El gato maneja la situacion
inmediata, los problemas mas urgentes. Da la vuelta en el aire y ajusta en forma

instantanea su posicién para hacerle frente al siguiente suceso.

La persona en funcionamiento total es libre para responder y experimentar su
respuesta a las situaciones. Esto es la esencia de lo que Rogers llama vivir una buena
vida. Una persona asi “esta continuamente en un proceso de autorrealizacion posterior”
(Rogers, 1959, p. 235).

La terapia centrada en el cliente

Rogers ha estado practicando la terapia durante toda su vida profesional. Su teoria de
la personalidad tiene origen y forma parte sus métodos e ideas sobre la terapia. Su
teoria sobre esta ultima ha pasado por una serie de fases de desarrollo y cambios en
sus puntos de interés; sin embargo, hay algunos fundamentos que he permanecido en
su sitio. Rogers (1970a) cita algunos aspectos de una conferencia dictada en 1940,

cuando menciono por primera vez sus nuevas ideas sobre la psicoterapia.

1. Este moderno enfoque se fundamenta mas vigorosamente en el impulso individual



hacia el crecimiento, la salud y el ajuste. (La terapia) es una cuestion de dar libertad
(al cliente) para el crecimiento y el desarrollo normales
2. Esta terapia da mas énfasis a los aspectos sentimentales de la situacion que a los

aspectos intelectuales

3. Esta moderna terapia da mas énfasis a la situacion inmediata que al pasado del
individuo
4. Este método da mucha fuerza a la relacion terapéutica misma como una experiencia

del desarrollo (p. 12)

Rogers utiliza la palabra “cliente” mas que el tradicional término “paciente”. Un
paciente es alguien generalmente enfermo, que necesita ayuda y la busca con el auxilio
de un profesional experto. Un cliente es alguien que desea un servicio y piensa que no
puede llevarlo a cabo por si sélo. El cliente, aunque pueda tener problemas, todavia es
considerado como una persona capar de entender intimamente su propia situacion. En
el modelo de cliente exista una igualdad implicita que no encontramos en la relaciéon

médico-paciente.

La terapia ayuda a una persona a descubrir su propio dilema con un minimo de
participacion por parte del terapeuta. Rogers define la psicoterapia como “la liberacion
de una capacidad ya existente, en un individuo potencialmente competente, y no la
manipulacion experta de una personalidad mas o menos pasiva” (1959, p. 221). La
terapia se llama dirigida por el cliente o centrada en el cliente, puesto que es él quien

toma cualquier direccidn necesaria.

La terapia centrada en el cliente y la modificacién de la conducta tienen ciertas
semejanzas: ambas escuchan las ideas del cliente sobre sus dificultades y aceptan que
€l es capaz de entender sus propios problemas. En la terapia centrada en el cliente, sin
embargo, el cliente sigue dirigiendo y modificando las metas de la terapia e inicia los
cambios conductuales (u otros) que desea que ocurran. En la modificacion de la
conducta, el terapeuta escoge las nuevas conductas. Rogers cree firmemente que las
“‘intervenciones expertas” de cualquier clase son, en ultimo término, perjudiciales para el

desarrollo de una persona.



Sus puntos de vista sobre la naturaleza del hombre y los métodos de la terapia no
han madurado en forma simple durante su vida; han sufrido una transformacién casi
total. “Confio en haber dejado muy en claro que, a través de los afios, me he separado
bastante de algunas de las creencias con que me inicié: que el hombre es
esencialmente malo; que profesionalmente se le puede tratar mejor como un objeto;
gue la ayuda se fundamenta en la pericia; que el experto puede aconsejar, manipular y
moldear al individuo para producir el efecto deseado” (Rogers, 1973a, p. 13).

El terapeuta centrado en el cliente

El cliente tiene las llaves de su recuperacion, pero el terapeuta debe tener ciertas
cualidades personales que ayuden al cliente a aprender como se utilizan dichas llaves.
“Estos poderes (dentro del canto) se volveran efectivos si el terapeuta puede establecer
con el tiente una relacion suficientemente calida, de aceptacion y entendimiento”
(Rogers, 1952b, p. 66). Antes de que el terapeuta pueda hacer algo por el cliente, éste
debe ser auténtico, sincero y no desempefiar ningun papel — especialmente el de
psicoterapeuta— cuando esta con él. Esto “implica el -deseo de ser y de expresar en
mis palabras y en miconducta, los distintos sentimientos y actitudes que existen en mi,
lo cual significa que debo conocer mis propios sentimientos tanto como sea posible y no
mostrar una apariencia exterior de una actitud, cuando en realidad tengo una diferente”
(Rogers, 1961, p. 33).

Cuando los terapeutas hacen sus practicas se preguntan con frecuencia, “;qué
conducta sigue usted si no le agrada el paciente o si esta aburrido o enojado?, ¢no sera
precisamente este sentimiento sincero lo que toda persona consigue de quien le

desagrada?’

La respuesta, centrada en el cliente, a estas preguntas, encierra varios niveles
de comprension. En un nivel, el psicoterapeuta sirve como modelo de persona sincera.
El psicoterapeuta ofrece al cliente - una relacidon en la cual este Ultimo puede corroborar
su propia realidad. Si el cliente confia en que lograra una respuesta honrada, puede
descubrir si sus expectativas y su actitud defensiva se justifican. El cliente puede
aprender a esperar una retroalimentacion real —no distorsionada o diluida— de su
exploracion interior. Esta comprobacion de la realidad es crucial si el cliente debe

alejarse de las distorsiones y experienciarse directamente.



A otro nivel, el psicoterapeuta centrado en el cliente es til hasta el punto en que
éste tenga empatia y sea capaz de mantener una “consideracion positiva
incondicionada”. Rogers define esto como un “cuidado que no es posesivo, que no
exige ninguna gratificacion personal. Es una atmodsfera que simplemente dice ‘yo lo
cuido’ y no ‘yo cuido de usted si se comporta de esta o de aquella forma™ (1961, p.
283). No es una evaluacion positiva porque cualquier evaluacion es una forma de juicio
moral. La evaluacion tiende a restringir la conducta, recompensando algunas cosas y
castigando otras; la consideracion positiva incondicionada hace que la persona sea lo

gue realmente es, no importa lo que esto signifique.

Se trata de algo muy parecido a lo que Maslow llama “amor taoista”, un amor que
no prejuzga, que no restringe, que no define Es la promesa de aceptar a alguien
simplemente tal como resulta s Para llevar a cabo esto, el psicoterapeuta centrado en el
cliente ti que ser capaz de ver constantemente su fondo autorrealizante, los
comportamientos destructivos, perjudiciales u ofensivos. Si puede mantener un
conocimiento de la esencia positiva del individuo es posible ser auténtico con esa
persona y no mostrarse fastidia irritado o enojado por alguna expresion particular de su
personalidad Esta actitud es semejante a la de los maestros espirituales de tradicién
oriental, los cuales viendo a una divinidad en todos los hombres, pueden tratarlos a

todos con respeto y compasion.

El siguiente dialogo (adaptado de una historia escrita por) puede aclarar esta
actitud. Un estudiante universitario norteamericano, durante un viaje por la India, logra
conseguir una audiencia con un receptor espiritualidad hindd. Cuando el preceptor lo ve

aproximarse lo saluda.

PRECEPTOR: jAh!, Shiva (uno de los nombres que se da a Dios), eres tu
Bienvenido.

ESTUDIANTE: (Volteando confundido) Yo no soy Shiva, soy Nathan Beliligham, de
Twin Forks, Idaho.

PRECEPTOR: (Sonriendo) Yo te veo Shiva, ti no me engafas.

ESTUDIANTE: jEn serio, yo no soy Shiva!

PRECEPTOR: Me inclino ante ti, Shiva (se Inclina)



ESTUDIANTE: Pero si s6lo soy un estudiante de Psicologia.
PRECEPTOR: Yo te veo Shiva en todos tus disfraces.

Sin dar importancia a lo que el estudiante diga, piense o crea, el maestro sigue
tratdndolo como si fuera la viva encarnacién de Shiva Sus protestas se consideran
como una evidencia del desconocimiento de su propia naturaleza interior. EI maestro
sabe que cada persona presenta un aspecto de esta naturaleza divina y por eso no
tiene que hacer el menor esfuerzo para ignorar el comportamiento limpio de la gente

que lo visita.

De una manera semejante, el terapeuta centrado en el cliente mantiene la
certeza de que la personalidad interior, y tal vez sin desarrollo, del cliente es capaz de
comprenderse a si misma. En la practica entonces extremadamente dificil. Los
terapeutas que siguen lo métodos de Rogers admiten que suelen ser incapaces de

mantener esta cualidad de comprension mientras trabajan.

La aceptacion puede ser solamente tolerancia, una posicion si juicio alguno
implicito que pueda incluir o no la comprension real, Esto es inadecuado; la
consideracion positiva incondicionada también debe incluir una “comprensién empatica.
. . para entender el mundo personal del cliente como si fuera el propio, pero sin perder
nunca cualidad de ‘como si” (Rogers, 1961, p. 284). Esta dimension adicional
proporciona al interno. El cliente estd seguro de que el terapeuta hara algo mas que
aceptarlos, pero se comprometera activamente en tratar de sentir las mismas

situaciones dentro de él mismo.

El criterio final para un buen terapeuta es que debe tener la habilidad suficiente
para transmitir al cliente esta comprensién; este U(ltimo necesita saber que el
psicoterapeuta si es digno de confianza, tiene cuidado, escucha y entiende. Es
necesario que el terapeuta siga siendo visible a pesar de las distorsiones selectivas del
cliente, las suscepciones de amenaza y de los efectos deformantes de una
autoconsideracion mala. Una vez establecido este puente entre el tiente y el terapeuta,
aquél puede empezar a trabajar con toda seriedad.

A pesar de que la descripcion anterior puede parecer estatica, como si el



terapeuta llegara a una llanura y luego hiciera la terapia, se trata, sin embargo, de un
proceso dinamico progresivo en estado de renovacion permanente. El terapeuta y el

cliente deben estar siempre en proceso de volverse mas concordes.

En uno de sus primeros libros, Orientacion y psicoterapia (1942, p. 30—44),
Rogers esbozé los pasos caracteristicos necesarios para el proceso de ayuda, de la

siguiente manera:

—El cliente llega en busca de ayuda.

La situacion se define.

-Hay un estimulo para la libre expresion.

El consejero acepta y explica.

Expresion gradual de los sentimientos positivos.
-Conocimiento de los impulsos positivos.
Desarrollo de la comprension interna (insight).

--Clasificacion de las opciones.
Acciones positivas.

Aumento de la comprension interna (insight).
Aumento de la independencia.
-Disminucion de la necesidad de ayuda.

Esta serie de eventos sugerida muestra el interés que Rogers tiene en que el
cliente determine el camino que va a seguir a través de los esfuerzos estimulantes y

auxiliares del terapeuta.

Asi como algunos aspectos de la terapia de Rogers se pueden aprender
facilmente, y de hecho son empleados por muchos terapeutas, las caracteristicas



personales que se le exigen a un terapeuta efectivo son en extremo dificiles de
entender, de experimentar y de poner en practica. La capacidad de estar
verdaderamente presente para otro ser humano —tener empatia hacia el dolor de esa
persona, confiar en el desarrollo de la misma y ser capaz de transmitir todo esto— es

una exigencia personal casi abrumadora.

Los grupos de encuentro

La transicion de Rogers, desde el terapeuta centrado en el cliente hasta el lider de
encuentro e investigador fue casi inevitable. Sus afirmaciones de que las personas, y no
los expertos, eran los terapeutas, se correlacionaban con las primeras informaciones
sobre encuentros. Cuando Rogers viajo a California pudo dedicar mas tiempo para

participar, fundar e investigar esta clase de trabajo en grupo.

Aparte de la terapia de grupo, los grupos de encuentro tienen una historia que
precede a su resurgimiento de las décadas de los cincuentas y de los sesentas. Dentro
de la tradicion protestante americana y en menor grado dentro del jasidismo*, ha habido
experiencias de grupo, encaminadas a modificar las actitudes de una persona hacia si
misma y a cambiar su conducta con los demas. Las técnicas han consistido en trabajos
con grupos pequefios de compaferos, donde se insiste en la honradez y la revelacion,
se enfoca la atencion en el aqui y ahora y se mantiene una atmésfera de calor humano
y de cooperacion. Inclusive los maratones (grupos de encuentro. que se reunen dia y

noche) no son un invento reciente (Oden, 1972).

Los modernos grupos de encuentro tuvieron su origen en Connecticut en el afo
de 1946 con un programa de entrenamiento para lideres de la comunidad. Dicho
programa consistia en reuniones vespertinas, a las que los expertos y los observadores
asistian para discutir los sucesos ocurridos durante el dia. Los participantes empezaban
a llegar con el propésito de oir y finalmente tornar parte en estas sesiones extras. Los
expertos se dieron cuenta de que al proporcionar retroalimentacion a los participantes,

se aumentaba la experiencia de cada uno.

Algunos de los instructores de los grupos de Connecticut se unieron a otros y
fundaron los Laboratorios Nacionales de Entrenamiento (LNE) en 1947. Estos

laboratorios ayudaron a ampliar y desarrollar los grupos T (del inglés “training”) o grupos



de entrena miento, como una herramienta para el gobierno y la industria. La
participacion en estos grupos proporcionaba a las personas una gran experiencia para
observar su propio funcionamiento y para aprender la forma de responder a la

retroalimentacién directa sobre si mismas.

En la década de los sesentas, el grupo T empezé a desprestigiarse cuando las
corporaciones se dieron cuenta de que los ejecutivos, quienes gozaban de
comodidades y se conocian mejor a si mismos, no estaban necesariamente trabajando

con mas entusiasmo para su compafia.

Lo mas sorprendente de las experiencias del grupo T fue el hecho de que unas
cuantas semanas de trabajo con los compaferos, es una situacion de aceptacion
relativa, podian conducir a cambios en la personalidad, que anteriormente sélo se
relacionaban con traumas severos 0 una psicoterapia a largo plazo. Como las
investigaciones han puesto de manifiesto efectos positivos y negativos, mayoria de los
investigadores estan de acuerdo en que la experiencia en grupo es efectiva y puede
producir cambios reales en sus miembros. Gibb (1971), después de revisar 106
estudios, concluy6 e “hay muchas pruebas de que las experiencias de entrenamiento

intenso en grupo tienen efectos terapéuticos” (en Rogers, 70b, p. 118).

Mientras que los LNE se creaban y desarrollaban principalmente en la costa este
de los Estados Unidos, el Instituto Esalen de California exploraba procesos de grupo
mas intensos y menos estructurados. Dedicado a buscar la comprension de las nuevas
tendencias que enfatizan los potenciales y los valores de la existencia humana”, Esalen
patrociné una serie de seminarios en la década de los sesentas que llegaron a llamarse
encuentros o grupos de encuentro basico. El trabajo en grupo de Rogers, que se
desarroll6 independientemente, se parece a la forma de encuentro basico que llevé a
cabo Esalen. Sin embargo, sus grupos no estan del todo desinhibidos y reflejan algunos
de los componentes estructurales del modelo LNE.

Las caracteristicas comunes de todos estos tipos de grupos de encuentro
incluyen un clima de seguridad psicoldgica, el estimulo de expresién de sentimientos
inmediatos y la subsiguiente retroalimentacién por parte de los miembros del grupo. El
lider, cualquiera que sea su orientacion, es responsable de fijar y mantener el tono y el

enfoque de un grupo. Esto puede ir desde una atmosfera de negocios hasta el estimulo



de una excitacibn emocional o sexual, o hasta el fomento del temor, la ira 0 aun la
violencia. Existen informes e grupos con toda clase de descripciones (Howard, 1970;
Maliver, 1973).

La aportacion de Rogers y sus continuos trabajos sobre los grupos de encuentro
constituyen la aplicacion de su teoria. En su libro Carl Rogers y los grupos de encuentro
(1970b), describe los fendmenos principales que se presentan en los grupos que se
prolongan varios dias. A pesar de que hay muchos periodos de insatisfaccion,
incertidumbre y ansiedad, en la descripciébn que vamos a ver, cada uno de ellos abre
paso a un clima mas abierto, menos defensivo, mas revelador y de mas confianza. La
intensidad emocional y la capacidad para tolerar la intensidad parecen aumentar a
medida que del grupo continta en actividad.

El proceso del encuentro

Un grupo empieza a arremolinarse esperando que se le indiqgue como se debe
comportar, qué debe esperar, cobmo manejar las expectativas sobre el grupo. Se suscita
una gran frustracion cuando grupo se da cuenta de que son los miembros mismos

guienes va determinar la forma en que se va a trabajar.

Se presenta una resistencia inicial a la expresion o explora personal. “Es el si
mismo (self) publico el que trata de mostrarse mutuamente en los miembros y sélo
gradualmente, con gran recelo en forma ambivalente, empiezan a dar pasos para
revelar algo si mismo privado” (Rogers, 1970b, p. 16). Esta resistencia puede
observarse en la mayoria de las situaciones de grupo —brindis, bailes dias de campo—
en las cuales generalmente se presenta alguna actividad distinta a la autoexploracion
de que los participan disponen. Un grupo de encuentro desestimula la busqueda del

quiero otra actividad.

A medida que la gente sigue interactuando, empieza a participar de sentimientos
pasados que se relacionan con gente que no dentro del grupo. A pesar de que puedan
ser experiencias importan para el individuo, aun constituyen una forma de resistencia
inicial; experiencias pasadas son mas seguras y tienen menos probabilidad de ser

afectadas por las criticas o por algun apoyo. La gente puede responder o no al



significado de un suceso pasado, pero sigue sien eso, un suceso pasado.

Cuando la gente empieza a expresar sus sentimientos presenta con mucha
frecuencia las primeras expresiones son negativas. “No siento comodo con usted “,
“‘usted tiene una manera vulgar “hablar”, “no creo que usted realmente quiera decir lo

gue dijo sobre su esposa”.

“Los sentimientos profundamente positivos son mucho mas dificiles y peligrosos
de expresar que los negativos. Si digo te amo, queda vulnerable y expuesto al rechazo
mas terrible. Si digo te odio, esto obligado a atacar lo que puedo defender” (Rogers,
1970, p. 19) hecho de no comprender esta aparente paradoja ha llevado, a vario
programas de encuentro, a fracasos que eran predecibles. Por ejemplo la Fuerza Aérea
organiz6 programas de relaciones que incluian sesiones de encuentro entre blancos y
negros dirigidos por lideres expertos. Sin embargo, el resultado final de tales
encuentros con frecuencia parecia una intensificacion de los sentimientos raciales
hostiles por ambas partes. Debido a lo dificil de programar a la gente que pertenece a la
milicia, tales reuniones no duraron mas de tres horas— tiempo suficiente apenas para
manifestar las expresiones negativas, pero insuficiente para desarrollar el resto del

proceso.

A medida que se van expresando los sentimientos negativos y grupo no se
desintegra, se divide o se va al infierno, empieza a surgir material personalmente
significativo. Puede que sea aceptable o no parte de los miembros del grupo, pero el
clima de confianza estd empezando a formarse, y las personas empiezan a asumir

riesgos tales. Rogers nos informa del siguiente intercambio:

GEORGE: “Creo que alguno de ustedes sabe por qué estoy aqui, de qué se me
acusa.., bueno, violé a mi hermana. Es el Unico problema que tengo en mi casa y ya lo

he superado, creo” (pausa bastante larga).

FREDA: “jOh, eso es espantoso!

MARY: “La gente siempre tiene problemas, Freda. Es decir, tu sabes. FREDA: “;Siii! ,
lo sé, pero “jTuud!



MODERADOR: (Dirigiéndose a Freda) “;Usted conoce estos problemas y todavia le

parecen espantosos?”
GEORGE “Ustedes saben lo que quiero decir, es vergonzoso hablar sobre eso”
(Rogers, 1970b: 21)

Tan pronto surge el material significativo la gente empieza a expresar
sentimientos inmediatos entre si misma, tanto positivos como negativos. “Me gusta que
usted pueda compartir eso con el grupo”, “cada vez que digo algo, parece como si usted
quisiera estrangularme”, “es curioso, crei que usted me desagradaria; ahora estoy

seguro”.

Cada vez que salen a flote mas expresiones emocionales y surgen reacciones
dentro del grupo, Rogers menciona el desarrollo de una capacidad de curacion. Las
personas empiezan a hacer cosas que parecen Uutiles, que contribuyen para que los
demas se den cuenta de su propia experiencia en una forma que no es amenazante. Lo
que el terapeuta muy experto ha aprendido a hacer durante los afios de supervision y
practica, empieza a salir espontaneamente de la situacion misma. “Esta clase de
habilidad se manifiesta en forma tan frecuente, en todos los grupos, que he llegado a
creer que la habilidad para curar o llevar a cabo una terapia es mucho mas comun,
entre la gente, de lo que suponemos. Con frecuencia se necesita solamente que haya
una autorizacion —o que la libertad sea posible por parte de un clima en que la
experiencia del grupo flote libremente para que se haga evidente” (Rogers, 1970, p. 22).

Uno de los resultados de que el grupo proporcione retroalimentacion y
aceptaciéon consiste en que la gente se puede aceptar a si misma. “Yo creo realmente

que si trato de mantener a la gente lejos de mi.” “Yo soy fuerte, pero a veces

despiadado.” “Yo deseo tanto que me aprecien, que puedo aparentar media docena de
cosas diferentes.” Paraddjicamente, esta aceptacion del propio si mismo y de las
propias faltas, conduce a la iniciacion del cambio. Rogers dice que mientras mas
préximo a la congruencia esté uno, mas facil res curarse. Si una persona puede admitir
ser de determinada manera también puede pensar en posibles alternativas para su

conducta niega una parte de si misma, no hara muchos esfuerzos por cambio “La



aceptacion, dentro del dominio de las actitudes psicolégicas, frecuencia logra un cambio

en la cosa aceptada. Es ironico, pero cierto” (Nelson, 1973).

A medida que el grupo continta trabajando, surge una creciente impaciencia con
las defensas. El grupo parece exigir el derecho ayudar, de curar, de descubrir a las
personas que parecen es inhibidas y a la defensa. A veces en forma suave y casi
brusca otras, el grupo exige que la persona sea ella misma, es decir, que siga
escondiendo sus sentimientos presentes. “La expresion de mismo, por parte de los
miembros del grupo, ha puesto en claro g un encuentro mas basico y mas profundo si
es posible y que el grupo aparentemente lucha intuitiva e inconscientemente por lograr
esa meta” (Rogers, 1970b, p. 27).

En todo intercambio o encuentro hay una retroalimentacion Constantemente se
llama la atencién al lider sobre su efectividad falta de ella. Cada miembro que reacciona
ante otro puede, a su vez obtener una retroalimentacién acerca de su reaccion. Dicha
retroalimentacion puede ser dificil de aceptar por parte de alguna persona Pero para
una persona que forma parte de un grupo no es facil evita enfrentarse a la opinion de

este ultimo.

Rogers llama la atencion sobre la forma extrema del confrontamiento de la
retroalimentacion: “Hay ocasiones en que el término retroalimentacion es demasiado
benigno para describir las interacciones que se presentan —cuando es mejor decir que
un individuo se confronta con otro, nivelandose directamente con él. Tales
confrontaciones pueden ser positivas, pero suelen ser definitivamente negativas”
(1970b, p. 31). La confrontacion plasma sentimientos a extremo que se hace necesaria
alguna clase de resolucion. Este es momento perturbador y dificil para el grupo y puede
llegar a ser mucho mas complicado para los individuos que participan.

Para cada oleada de sentimientos negativos, para cada brote de temor, parece
qgue hay también una subsiguiente expresion de apoyo de sentimientos positivos y de
proximidad. Rogers, refiriéendose miembro de un grupo, dice: “El hecho increible,
experimentado una y otra vez por los miembros del grupo, era que cuando se
expresaba completamente un sentimiento negativo a otro miembro del grupo las

relaciones aumentaban y el sentimiento negativo era remplazado por una profunda



aceptacion de aquél. . .“ (1970b, p. 34) Aparente. mente, cada vez que el grupo
demuestra exitosamente poder aceptar y tolerar sentimientos negativos, sin rechazar a
la persona que lo expresa, los miembros se vuelven méas confiados y abiertos unos con
otros. Mucha gente ha manifestado que sus experiencias dentro del grupo han sido las
experiencias mas positivas, empaticas y de aceptacion, de toda su vida. La popularidad
de las experiencias del grupo se fundamenta tanto en el calor emocional que generan

como en su capacidad de facilitar el desarrollo personal.

El grupo presta su apoyo a una persona que llegue a conocer nuevos aspectos
de si misma. La aceptaciéon y el conocimiento del si mismo es, para Rogers, el principio
del subsiguiente cambio en la ‘conducta. El tiempo que se pueden mantener estos
cambios depende de la informacion a que tenga acceso el conocimiento que sigue a la
experiencia. Una introspeccion (insight) de nuestra conducta, que no reciba ninguna
confirmacion del medio externo, sera dificil de mantener. Analogamente, si las personas
que estan cerca del miembro ‘del grupo aceptan un cambio en su actitud, el individuo

puede mantenerla.

¢ Existen peligros en las experiencias del encuentro? Como sucede con cualquier
forma intensa de interaccion, pueden producirse, y en efecto se han producido,
resultados desafortunados. Se han producido trastornos psicoticos, suicidios Yy
depresiones que tal vez han sido precipitados por la participacion en un grupo de
encuentro. En la mayoria de los casos, la experiencia del encuentro parece fomentar los
mecanismos fundamentales que permiten a un ser humano ayudar a los deméas. Que
€S0 no ocurra inevitablemente no tiene por qué sorprendernos. Lo que si podemos decir
es que, gracias a los trabajos de Rogers y de otros autores, las experiencias de los
grupos pequefios se pueden entender ahora como un medio para desarrollar las
habilidades personales, para orientar, estimular y ayudar a las personas y para darles

una oportunidad de tener una experiencia personal inusitadamente intensa.

Evaluacioén

Durante una conversacion en 1966, Rogers describioé su estatus: “Yo no tengo mucho
prestigio en la Psicologia misma y no me preocupo en lo mas minimo. Pero en la
educacion, en la industria, en la dinamica de grupo, en el trabajo social, en la filosofia

de la ciencia, en la psicologia pastoral, en la Teologia y en otros campos, mis ideas han



penetrado y han ejercido una influencia que nunca hubiera sofiado” (1970a, p. 507).

Los criticos se concentran en la opinion que Rogers tiene sobre la condicién
humana y la consideran menos universal de lo que él sugiere. Varios escritores
consideran como desesperadamente ingenuo el hecho de fundamentar la terapia y el
aprendizaje en la capacidad innata de una persona para la autorrealizacion (Thorne,
1957; Ellis, 1959). Ellos sostienen que Rogers no toma en cuenta los patrones de
habitos fijos que la Psicopatologia proporciona, los cuales pueden evitar, y de hecho
evitan, cualquier posibilidad de mejoria. Otro nivel de critica consiste en que su teoria
no es susceptible de una verificacion rigurosa. “Que la naturaleza humana, no viciada
por la sociedad sea tan satisfactoria como este punto de vista nos lleva a creer, algo
gue ciertamente puede ponerse en tela de juicio. Ademas, se dificil confirmar o invalidar
esta proposicion sobre fundamentos empiricos... En nuestra opinién.., el énfasis que se
pone en la evidencia realizacion, adolece de vaguedad en sus conceptos, en lenguaje y
de una impropiedad en la evidencia relacionada con s principales argumentos” (Coffer y
Apply, 1964, pp. 691-692).

Otros autores dicen que la autorrealizacibn no es innata fundamental en el
desarrollo humano, sino que proviene de un impulso mas primario: la necesidad de
estimulo (Butier y Rice, 1963). Un punto débil, en la posicion de Rogers, posiblemente
consiste en g no da ninguna razon para explicar por qué la tendencia al cono miento es
innata; él simplemente lo afirma como una hipoétesis fundamental que se basa en sus

propias observaciones.

Si bien puede ser cierto que, fuera de las Psicologias humanisticas y
transpersonales, la existencia de la motivacion del desarrollo de los impulsos para la
autoactualizacion no han tenido una amplia (Martin, 1972), los criticos mismos de
Rogers no niega que él ha montado y dirigido la prueba mas amplia de una escuela de

psicoterapia, hasta la explosion conductista mas reciente.

Leyendo a los criticos emocionales y a los sentimentales de Rogers, uno llega a
la conclusién de que o ellos han visto una clase distinta de paciente o simplemente no
aceptan las ideas de Roge sobre la confianza que es preciso depositar en los demas

para que encuentren su propio camino. Karl Menninger (1963) cree que la insistencia de



Rogers en el impulso innato hacia la salud revela, en el mejor de los casos, una verdad
a medias. “Muchos de los pacientes que vemos, parecen haberse entregado consciente

o inconscientemente a la paralizacién o a una muerte lenta del espiritu” (1963, p. 398).

Coffer y Apply, al revisar la literatura sobre la Psicoterapia, concluyen que “los
resultados terapéuticos presentes, cualquiera que sea la clase de terapia de que se
trate, sostienen un punto de vista de la naturaleza humana particularmente positivo”
(1964, p. 683).

La imagen de la humanidad, segun la describe Rogers, parece tener tan poco
significado para sus criticos que es dudoso pensar que cualquier continuacion de los

descubrimientos favorables de las investigaciones pueda tener algun efecto.

Para Rogers, la prueba de la validez de su posicién no depende de la elegancia
tedrica, sino de la utilidad general. Las investigaciones contindan (anuario Aldine, 1971,
1972), cada vez se tiene mas consideracion por las obras de Rogers, su popularidad
dentro de la Psicologia clinica sigue en aumento (Lipsey, 1974) y cada afio sus escritos

tienen mas lectores.

En virtud de que se trata claramente de una simplificacion, es verdad que asi
como las ideas de Freud satisficieron una creciente necesidad de comprender algunos
aspectos de la naturaleza humana, el igual manera las ideas de Rogers satisfacen una
necesidad diferente una necesidad que puede considerarse particularmente americana
filosofia de Rogers “se ajusta a la medida de la tradicion democratica americana. El
cliente es tratado como una persona igual que tiene dentro de si el poder de ‘curarse’ a
si mismo, sin ninguna necesidad de apoyarse demasiado en la sabiduria de una
autoridad un ‘experto” (Harper, 1959, p. 83). Su estrecha alineacion con el zeitgeist *
americano ha ayudado a facilitar la amplia aceptacién de sus ideas, sus métodos para
practicar la terapia, su interés por reafirmar la capacidad y el deseo que el individuo

tiene de ser completo.

La teoria de primera mano

Los dos pasajes que incluimos a continuacion ilustran diferentes aspectos de la obra de



Rogers. El primero se extrajo de un capitulo dedicado a la terapia centrada en el cliente
y el segundo (no publicando anteriormente) describe un suceso que tuvo, lugar durante

una experiencia de grupo.

Lustracion de la teoria de la terapia

Los conceptos teoricos que se han definido y los planteamientos breves y
formales del proceso, asi como los resultados de la psicoterapia centrada en el cliente,
se hallan increiblemente bien ilustrados en una carta escrita al autor por una joven
llamada Susana, que ha estado en terapia con un individuo que obviamente ha creado
las condiciones requeridas en un clima terapéutico. Enseguida reproducimos la carta, la
cual va seguida de una explicacién sobre la forma como los planteamientos teoricos

han operado en su caso.

Estimado Doctor Rogers: acabo de leer su libro El proceso de convertirse en
persona y me ha impresionado mucho. Un dia lo encontré por casualidad y empecé a
leerlo. Se trata de una especie de coincidencia, pues precisamente ahora estoy
necesitando algo que me ayude a encontrarme. Déjeme explicarle... (ella habla del
estado actual de su educacion y de algunos planes tentativos que tiene para estudiar
una orientacién vocacional)... Creo que no puedo hacer gran cosa por los demas sino

hasta que me encuentre a mi misma.

Creo que me comencé a extraviar cuando estaba en la secundaria. Siempre
guise emprender algun trabajo que sirviera para ayudar a la demas gente, pero mi
familia lo rechazo y crei que tenian razon. Las cosas se desarrollaron normalmente para
todos durante cuatro o cinco afos, hasta que hace mas o menos unos dos afios conoci
a un tipo que en mi concepto era ideal. Luego, hace apenas un afio, hice un buen
analisis de ambos y me di cuenta de que yo era todo lo que él queria que fuera y nada
de lo que yo era en realidad. Siempre he sido emocional y he tenido muchos
sentimientos. Nunca los pude seleccionar e identificar. Mi novio me decia sencillamente
gue estaba enojada o que era feliz, yo le decia que tenia razén y dejaba todo asi.
Después, cuando analicé nuestra situacion, me di cuenta de que estaba enojada pues

no obedecia mis verdaderas emociones. —

Con gran tacto, empecé a volver atras la relacidon y traté de descubrir dénde



estaban las piezas que habia perdido. Después de algunos meses de busqueda,
descubri que habia muchas mas piezas de las que imaginaba y no sabia
aparentemente cOmo separarlas. Empecé a visitar a un psicélogo y actualmente lo sigo
haciendo. El me ha ayudado a hallar algunas partes del cuales no tenia idea. Algunas
de ellas son malas segun los patrones d nuestra sociedad, pero para mi son muy
buenas. Desde que lo visito me he sentido mas amenazada y confusa, pero también he

sentido mas alivio y mas seguridad en mi misma.

Recuerdo una noche en especial. Habia estado con el psic6logo durante una cita
regular ese dia y cuando regresé a casa me senti enojada. Estaba enojada porque
queria hablar acerca de algo, pero no podia saben exactamente qué era. Aquella
noche, a eso de las ocho, estaba tan perturbada que senti miedo. Lo llamé y él me dijo
gue fuera a su oficina tan pronto como pudiera. Llegué alli y lloré por lo menos durante
una hora hasta que pude hablar. Alun no sé de qué estuve hablando. Todo lo que sé es
gue de mi salio tanta injuria e ira, como jamas pense tener.

Regresé a casa y me parecia que algun extrafio se habia apoderado de todo y que yo
estaba tan alucinada como cualquiera de los pacientes que habia visto en el hospital
del Estado. Segui sintiéndome asi hasta que una noche, en que estaba sentada
pensando, me di cuenta de que ese extrafio era el yo que habia estado tratando de

encontrar.

Desde esa noche, he venido notando que la gente ya no me parece tan extrafa.
Ahora empieza a parecerme gue la vida apenas empieza para mi. En este momento
estoy sola, pero no siento miedo y no tengo que estar haciendo nada. Me gusta
encontrarme a mi misma y hacer amistades con mis pensamientos y sentimientos. Por
este motivo, he aprendido a disfrutar de la demas gente. Particularmente, un anciano —
gue esta muy enfermo— me hace sentir con mucha vida. El acepta a todo el mundo; el
otro dia me dijo que yo habia cambiado mucho. Segun él, yo habia empezado a abrirme
y habia comenzado a amar. Yo creo que siempre he amado a la gente y asi se lo dije.
El me dijo: “sabrian ellos eso” No creo haber expresado mi amor mas de lo que lo hice

con mi ira y mis ofensas.

Entre otras cosas, ahora descubro que nunca habia tenido demasiado respeto de mi

misma y, ahora que realmente estoy aprendiendo a gustar de mi misma, estoy



encontrando la paz. Gracias por la parte que usted ha tenido en todo esto.

Vinculacién con la teoria

Al resumir las partes claves de la carta de Susana se observa claramente la relaciéon

gue hay entre sus afirmaciones y las de la teoria.

“Yo me estaba perdiendo. Necesitaba algo que me ayudara a encontrarme”. Cuando
ella mira hacia atras, se da cuenta de que sentia una vaga discrepancia entre la vida
gue experiencia y la persona que ella misma creia ser. Esta clase de conocimiento vago
de discrepancia o incongruencia constituye un verdadero recurso para la persona que
se da cuenta de ello y le presta atencion. Ella también da pistas en cuanto a algunas de

las razones de su pérdida de contacto con su propia experiencia.

“Mis reacciones internas me indicaban que yo queria hacer cierto tipo de trabajo,
pero mi familia me demostraba que no era ese su significado”. Esto indica ciertamente
la forma en la cual su concepto de si misma habia sido construido. Sin duda alguna, el
proceso habia comenzado en la infancia o de lo contrario ella no habria aceptado el
juicio de su familia. Un nifio experimenta algo en su organismo — un sentimiento de
temor, ira, celos, amor 0, como en este caso, una sensacion de seleccion, solo para que
sus padres le digan que eso no es lo que esta experimentando. De todo esto surge la
afirmacion: “Mis padres son mas sabios que yo y me conocen mejor de lo que yo misma
me conozco”. Igualmente, surge una mayor desconfianza en la propia experiencia y una
mayor incongruencia entre el si mismo y la experiencia. En este caso, Susana
desconfia de su sentimiento interior de saber qué trabajo desea realizar y acepta el fallo
de su familia como algo correcto y sano. Solamente la vaga sensacion de discrepancia
da una pista sobre el grado hasta el cual ella ha introyectado muchas percepciones de
si misma, las cuales provienen de sus padres e indudablemente también de otras

personas.

‘Las cosas se desarrollaron normalmente para todos”. Esta afirmacion es
extraordinariamente reveladora. Ella se ha convertido en la persona mas agradable
para todos aquellos a quienes ella trata de complacer. Este falso concepto del si mismo,

gue ellos han construido involuntariamente, es justo lo que desean. No es probable que



tal comportamiento haya tenido su origen en la malicia de sus padres, pero de todas
maneras ellos han frustrado el desarrollo de un si mismo congruente o real. Entonces,
en virtud de la falta de confianza engendrada por esta experiencia con sus padres, ella

permite ser moldeada por otra persona.

“Me dejaba llevar y trataba de ser la persona que mi novio queria que fuera”. Una
vez mas, ella ha negado a su conocimiento (inconscientemente) la experiencia de su
propio organismo y sencillamente trata de ser el si mismo que su novio desea. Es el
mismo proceso de siempre. El grado hasta el cual ella ha sacrificado su experiencia
organica esté indicado por el hecho de que ella incluso acude a su novio para descubrir
lo que siente y acepta sus palabras.

“Finalmente, algo se rebelé dentro de mi y traté de encontrarme nuevamente,
pero no podia hacerlo sin la ayuda de alguien.” ; Por qué al fin se rebel6 contra la forma
de ser a la que se habia entregado? Esta rebeldia indica la fuerza de la tendencia hacia
la realizacion. A pesar de haber estado reprimida y distorsionada durante tanto tiempo,
se ha vuelto a afirmar. Sin duda, alguna o algunas experiencias particulares produjeron
esto, pero su organismo sabia algo acerca de que el camino que ella estaba siguiendo
so6lo la conduciria al desastre. Entonces se analizé por completo, pero era dificil sacar
provecho de ello puesto que ella misma habia desconfiado de su propia experiencia
durante mucho tiempo y el si mismo que ella vivia era sumamente diferente de la
experiencia que en ella se desarrollaba. Cuando esta discrepancia es grande, el
individuo con frecuencia tiene que acudir a la ayuda terapéutica. Tuvo suerte al
encontrar un consejero que evidentemente cre6 una relacion real y personal,

cumpliendo asi las condiciones de la terapia.

“‘Ahora estoy descubriendo mis experiencias —algunas de ellas son malas de
acuerdo con la sociedad, los padres y el novio—, pero todas son constructivas en
cuanto a mi se refiere.” Ahora ella exige como propio el derecho a evaluar sus propias
experiencias. El “lugar (locus) de la evaluacion” reside ahora en ella misma y no en los
demas. Es a través de la exploracién de su propia experiencia como ella determina el
significado de las evidencias que su interior le suministra. Cuando ella dice, “algunas
partes son malas segun los patrones sociales, pero para mi son buenas”, ella puede

estar refiriéndose a cualquiera de sus diversos sentimientos: la rebeldia contra sus



padres, contra su novio, sus sentimientos sexuales, su ira y sSu amargura u otros
aspectos de ella misma. Por lo menos, cuando confia en su propia valoracion de la

experiencia encuentra que ésta vale la pena y es importante para ella.

“Una crisis importante me asalté cuando me senti atemorizada y desconcertada
por sentimientos internos desconocidos.” Cuando se han negado al conocimiento
aspectos de la experiencia pueden, dentro de un clima terapéutico, aproximarse a la
superficie produciendo gran ansiedad o temor. La teoria centrada en el cliente explicaria
esto por el hecho de que la aparicion de cualquier sentimiento, que cambie el auto
concepto, siempre es amenazadora. Susana ignora inconscientemente que lo que se
esta agitando internamente va a cambiar en forma severa su concepto de si misma,
pero si lo siente. El término “suscepcidén”, ha sido acufado para describir esta
percepcion sin conocimiento. La totalidad del organismo puede darse cuenta de la

amenaza, aun cuando la mente no lo haga.

“Lloré por lo menos durante una hora.” Sin saber todavia lo que esta
experimentando, ella se prepara en alguna forma para ponerse en contacto con dichos

sentimientos y significados que son tan extrafios a su concepto del si mismo (self).

“Cuando las experiencias negadas rompieron el dique, se tornaron en profundas
heridas y enojos que yo desconocia por completo. “Los individuos son capaces de
renunciar totalmente a experiencias que constituyen una gran amenaza para el
concepto del si mismo. Pero, en una relaciéon segura y que no signifigue una amenaza,
se pueden liberar. Aqui, por primera vez en su vida, Susana experimento todos los
sentimientos reprimidos de ira y dolor que han permanecido en ebullicion tras la
fachada de su falso si mismo. Experimentar algo totalmente no constituye un proceso
intelectual; en realidad, Susana no puede ni siquiera recordar claramente lo que dijo,
pero si sintio, en ese preciso momento, las emociones que durante afios habian sido

negadas a su conocimiento.

“Crei que estaba loca y que alguna persona extrafia se habia apoderado de mi.”
Descubrir que “yo soy una persona llena de dolor, de ira y rebeldia”, cuando antes
habia pensado ser “una persona que siempre agrada a los demas y que ni siquiera

sabe cuales son sus sentimientos”, constituye un cambio muy drastico en el concepto



de uno mismo. No hay que admirarse mucho de que pensara que se trataba de un
extrafio, alguien aterrador que nunca antes habia conocido. Tal vez esto era inclusive

una prueba de locura.

“Solo paulatinamente fui reconociendo que este extrafo era el mi real.” Lo que
ella ha descubierto es que el si mismo sumiso y maleable en que vivia, el si mismo que
trataba de agradar a los demas y que era dirigido por las evaluaciones, las actitudes y
las expectativas de ellos, ya no le pertenece. Este nuevo si mismo ofendido, enojado,
gue piensa bien sobre las partes de ella misma que los demas desaprueban, que
experimenta muchas cosas, desde los pensamientos tremendamente alucinantes hasta
los sentimientos de amor, ahora podra explorar mas su experiencia. Es probable que
descubra que algo de su ira va dirigido contra sus padres y contra su novio.
Probablemente, algunos de los sentimientos y experiencias que la sociedad considera
malas, pero que para ella son buenas y satisfactorias, son experiencias que tienen
relacion con toda el area sexual. De todas maneras, su si mismo se esta arraigando en
forma cada vez mas firme en sus propios procesos organicos. Su concepto de si misma
estd empezando a incrustarse en los significados de su experiencia que surgen

espontaneamente. Se esta volviendo una persona mas congruente, mas integrada.

“‘Me agrada encontrarme a mi misma y hacer amistad con mis pensamientos y
sentimientos.” Aqui radica el inicio del respeto por uno mismo, de la auto aceptacion y
de la autoconfianza de la cual habia estado privada durante tanto tiempo. Inclusive, ella
ya siente cierto afecto por ella misma. Ahora que ya se acepta mas a si misma, podra

entregarse mas libremente a los demas e interesarse con mas sinceridad por el préjimo.

“‘He empezado a abrirme y a amar.” Ella empezara a descubrir que, mientras mas
expresiva sea en su amor, también lo sera en su ira y su dolor, sus gustos y disgustos,
sus pensamientos y sentimientos “violentos”, los cuales se convertiran mas tarde en
impulsos creativos. Ella se encuentra en proceso de transformarse de una persona con
una apariencia falsa, con un falso auto concepto, en una persona mas sana con un si
mismo que es mucho mas congruente con la experiencia, un si mismo que puede

cambiar junto a su experiencia.

“Estoy encontrando por fin la paz conmigo misma.” Ella ha descubierto una



pacifica armonia en ser una persona total y congruente, pero se va a equivocar si cree
gue esto es una reaccion permanente. Por el contrario, si ella se abre realmente a la
experiencia, va a encontrar ocultos otros aspectos de ella misma que habia negado al
conocimiento y cada uno de esos descubrimientos le van a traer momentos o dias
angustiosos y dificiles hasta que hayan sido asimilados dentro de una imagen variable y
nueva de si misma. Ella descubrira que un cambio hacia una congruencia entre su
organismo que experimenta y su concepto de si misma constituye una aventura

emocionante, a veces perturbadora, pero que no tiene fin.

La ilustracion de este caso muestra bien el proceso y algunos resultados de la
psicoterapia centrada en el cliente. (Rogers en Freedman y otros.
Los lamentos de Linda narrados por un participante

Quiero dejar escrito, pues todavia lo tengo fresco, un incidente tuvo lugar en el
transcurso de un prolongado taller de trabajo. Era el 1 dia del taller, del cual formaban
parte 70 personas de la mas diversa indole que se dedicaban a analizar el aprendizaje
cognoscitivo y experiencia Todos habian estado en grupos de encuentro durante seis
sesiones en primeros seis dias. Habia habido grupos pequefios que tenian
interespeciales y reuniones casi diarias de las 70 personas. Estas reuniones toda la
comunidad eran cada vez mas profundas y despertaban mas confianza. El siguiente

episodio tuvo lugar durante el octavo dia en que celebraba una sesion general matutina.

El grupo habia estado discutiendo con gran entusiasmo, tomando cuenta, desde
todos los puntos de vista, el problema que se suscitd por hecho de que algunas de las
personas habian traido visitantes a las sesiones generales. Linda era una de estas
personas, pues habia traido a su esposo la reunién anterior, s6lo que esa mafana no
se hallaba presente. Por ultima se llegé a un acuerdo general de que en el futuro (sin
criticar a nadie ha este momento) cualquiera que deseara traer un visitante, deberia

primero solicitar la opinién del grupo asi que se pasoé a otro problema.

En este momento llegé Linda, muy tarde. Esteban, con intencién ayudarla, le
contd rapidamente la conclusion a que habian llegado. Ninguno de nosotros le dio a
Linda la oportunidad de responder, aunque evidentemente traté de hacerlo. El grupo

siguio adelante con la discusion. Después de algunos momentos, alguien sentado junto



a ella manifesté que Linda estaba temblando y llorando, por lo que la comunidad la dejo
expresar inmediatamente sus sentimientos. En un principio, aparentemente ella habia
sentido criticada, pero Susana le hizo una descripcion mas completa de lo que habia
pasado y parecié aceptar que no se le estaba inculpando, criticando. Pero seguia
temblando, muy molesta, pues creia que la habia ignorado y que no era la primera vez.
Ya antes se habia sentido ignorado. Sintiendo mas animos para hablar, se volvié hacia
Natalia, la hija de Carl, dijo: “Siempre la he notado muy fria y ya me ha ignorado dos
veces sigo llamando en el, aunque no sé por qué ni cuando llegué a decirle que esto
me daba pena y usted se limitd a decirme que ese era mi problema me volvié la

espalda.”

Natalia repuso que ella habia entendido algo muy distinto. “Me dé cuenta de que
usted estaba muy molesta porque no me habia llamado por mi verdadero nombre, pero
yo le dije que aunque yo veia que eso las molestaba a usted, a mi no me molestaba en
absoluto. Me doy cuenta de que no le he tendido la mano y creo que usted si desea

entablar relaciones conmigo, pero no creo que le haya hecho algun desaire”.

Parecia que Linda pensaba cada vez con mas vehemencia sobre todos esto y
gue no habia oido o ciertamente no habia aceptado la respuesta de Natalia. Decia que
habia observado la estrecha relacién que Natalia sostenia con Lola, una chicana y que
tal vez sblo era con personas pertenecientes los grupos minoritarios, con quienes
Natalia podia tener relaciones, mas que con ella, por ser alta, rubia y de clase media.
Esto termin6 en una iracunda explosion por parte de Lola, por haber sido estereotipada
en esa forma y fue preciso dedicar cerca de cinco minutos para restablecer las
relaciones entre Linda y Lola. El grupo regresé a Linda al problema entre ella y Natalia.
Parecia obvio que sus sentimientos eran tan fuertes que no podian provenir
simplemente del incidente que acababa de mencionar. Roberto dijo que habia
observado que él, Linda y Natalia se parecian —ellos eran altos, delgados, rubios— y
que tal vez Linda estaba pensando que Natalia debia, por lo menos, relacionarse con
alguien como ella, mas que con Lola, quien era baja de estatura y morena. Linda
reflexion6 sobre esto, se preguntaba si podia haber algo de eso, pero era claro que no

le impresioné mucho la idea.

Se le sugirieron con mucho cuidado, y en forma tentativa, dos posibles



fundamentos para sus sentimientos tan fuertes. Respecto al primero respondid, “Estoy
probandome ese sombrero, pero no me queda.” Del segundo dijo: “Parece que tampoco

me sirve.”

Me senti totalmente desconcertado. Deseaba comprender por qué ella estaba
tan molesta, pero no surgié ninguna pista que pudiera guiarme. Creo que muchas otras
personas estaban pensando de la misma manera. Ella estaba alli con lagrimas en los
0jos, pensando en algo mas alld de un desaire posiblemente imaginario, pero ¢qué

era?

Después, Annette dijo: “Puede que esto no venga al caso, pero de todas
maneras voy a decirlo. Cuando usted llegé Linda, crei que usted era Natalia, se
parecian mucho. Yo siento envidia cuando observo las hermosas y abiertas relaciones
gue existen entre Natalia y su padre. Yo tuve ese tipo de relaciones con el mio. Me
pregunto si puede haber alguna conexién entre usted y su padre y Carl.” “jEso es! ©
Linda sollozaba, comportandose como si hubiera recibido la descarga de un rayo. Se
hundié en si misma, desahogando su corazén. Entre sollozos decia, “En realidad no
lloré cuando mi padre murié... EI murié realmente para mi, mucho antes de su muerte. .
- ¢, Qué puedo hacer?” Las personas aseguraron que él seguia formando parte de ella y
gue aun podia llorarlo. . Annette, que estaba cerca de ella, la abraz6 y la consolo.
Después de buen rato se calmé y luego, con una voz casi imperceptible, preguntd a
Carl si la podia tomar de la mano. El extendié su mano, ella atraveso el circulo, cay6 en
sus brazos y todo su cuerpo se sacudié en sollozos a medida que él la estrechaba en
sus brazos. Poco a poco se sintié mejor y se sentd entre Carl y Natalia, diciendo a Carl:
“Y usted también se parece a él, pero nunca me habia dado cuenta de que eso era lo

que yo sentia.”

Cuando los tres se sentaron con los brazos entrelazados, alguien hizo la
observaciéon sobre el gran parecido entre Linda y Natalia. Podian ser hermanas. Carl
dijo: “Aqui estamos, posando para un retrato familiar”. Linda dijo: “Pero van a preguntar:
épor qué esa muchacha que esta sentada en medio tiene esa sonrisa tan amplia? “, y el

incidente termind cuando todo el grupo se unié a sus carcajadas de descanso y alivio.



Comentarios posteriores de Carl Rogers

Personal y emocionalmente, me senti participe de este incidente que a mi parecer ha
sido descrito con mucha exactitud. Desde entonces he reflexionado sobre él muchas
veces. Es tentadoramente facil diagnosticar las causas reprimiendo su dolor por la
pérdida de su padre y viendo una buena relacién padre-hija; proyecta su dolor en
Natalia, distorsionando primero un incidente para poder enojarse con ésta y luego
manifestando equivocadamente su dolor por medio del enojo, por la estrecha relacion
de Natalia con otra mujer, etc., etc. Para mi tales “explicaciones” no tienen importancia.
Pero cuando intento observarlo con cierta perspectiva, sirve de ejemplo para muchos
aspectos de la dinamica existencial de los cambios en la personalidad y en la conducta.

1. Muestra claramente la profundidad a que pueden llegar a ser enterrados los
sentimientos, en forma tal que son absolutamente desconocidos por parte de quien los
posee. En este caso es particularmente interesante porque resulté obvio para Linda y
para el grupo, que ella estaba sintiendo muy profundamente algo. Pero ella lo calificaba,
en forma muy clara, de una manera que no era verdaderamente significativa. El
organismo se cierra a si mismo ante el dolor de reconocer abiertamente un sentimiento
cuando esto requiere la reorganizacion del concepto del si mismo en alguna forma

significativa.

2. Constituye un ejemplo espléndido de la manera en que el flujo de la experienciacion
(concepto de Gendlin) se usa como punto de referencia para descubrir el significado
gue se siente. Linda ensay6 las distintas descripciones y denominaciones que se le
dieron, pero no “le quedaron”. ;No le quedaron en qué forma? Obviamente, lo que ella
confronta es algo organico. Pero cuando Annette sefial6 —al decirle sus propios
sentimientos— otra posibilidad, Linda se dio cuenta inmediatamente, y con una total
certeza, de que era esto lo que ella en realidad estaba experimentando. Eso hacia
juego con lo que estaba pasando dentro de ella. Como suele suceder cuando una
persona es comprendida, ella fue capaz de continuar la experiencia y de darse cuenta
de que, ademas de la envidia, ella sentia mucha pena y de que nunca habia llorado por

su padre, porque él habia muerto para ella afios antes de su muerte real.



3. Para mi, este es un ejemplo muy preciso de un momento de cambio irreversible, la
diminuta unidad de cambio que, tomada con otras unidades de este tipo, constituye la
base total para la alteracion de la personalidad y de la conducta. Asi he definido tales
momentos de cambio. Cuando un pensamiento negado con anterioridad se experimenta
en una forma total y completa, en la expresion y en el conocimiento, y se experimenta
de buen grado, no como si fuera algo bueno o malo, se produce un cambio fundamental

casi irreversible.

Lo que quiero decir con este Ultimo término es que mas tarde Linda podria negar,
bajo ciertas circunstancias, la validez de este momento y creer que no sentia envidia ni
estaba de duelo. Pero su organismo total ha experienciado por completo esos

sentimientos y, a lo sumo, los podria negar sélo temporalmente en su conocimiento.

4. Agui vemos un ejemplo de un cambio en la forma en que ella se percibe a si misma.
Ella ha sido, ante sus propios 0jos, una persona sin ninguna relacion estrecha con su
padre, que no se conmovié ante su muerte porque no le importdé. Es muy posible que
también haya tenido el convencimiento de que ella era culpable debido a tales
elementos. Ahora, esa faceta de su concepto del si mismo obviamente ha cambiado.
Ahora se puede ver como una persona que necesita una relacion intima y que lamenta
la falta de ésta, asi como la muerte de su padre. El resultado casi inevitable de esta
alteracién, en su autoconcepto, va a ser el cambio en algunos de sus comportamientos.
En este momento solamente podriamos especular sobre la naturaleza de dichos
cambios —posiblemente un cambio en su conducta hacia las personas mayores,
posiblemente una tristeza més sincera ante otras tragedias. Todavia no lo podemos
saber.

5. Es un ejemplo de la clase de clima terapéutico dentro del cual puede presentarse un
cambio. Es un grupo cuidadoso, un grupo que respeta la valia de ella en un grado
suficiente para escucharla con toda su atencion, inclusive cuando la accion de
escucharla rompe la “tarea” en la cual se estaba trabajando. Ellos tratan tenazmente de
transmitir tanta comprensién como sea posible. El realismo con que Annette expone sus
propios sentimientos es un ejemplo de la franqueza y “transparencia” de los miembros
del grupo. Asi, todos los ingredientes para el desarrollo y el cambio estén alli y Linda los

utiliza.



6. Constituye una evidencia emocionante el hecho de que este clima, que promueve el
desarrollo, puede evolucionar inclusive en un grupo tan grande. Sesenta y nueve
personas pueden ser psicoterapeutas que tal vez son méas efectivas que una sola, a
condicion de que el grupo sea digno de confianza y de que el individuo pueda llegar a

darse cuenta de eso y a confiar en su cuidado, comprensién y sinceridad.



Bibliografia

Cuellar, J. (1975). Teorias de la personalidad. México: Trillas.

Castanedo, C. (1988). Terapia Gestalt: Enfoque centrado en el aqui y ahora.
Barcelona, Espafia: Herder.

Fedman, J. y Frager, R. (1976). Teorias de la personalidad. México: Harla.

May, R. (1982). Psicologia Existencial: México: Paidos.

Rogers, C. (1988). El proceso de convertirse en persona. México: Paidos.

Salama Penhos, H. y Villarreal, R. (1998). El enfoque gestalt: México: M.M.

Quitman, H. (1999). Psicologia humanista. Barcelona, Espafia: Herder.



